
การเสริมสร้างสุขภาวะองค์รวมเพื่อวิถีชีวิตที่สมดุล 
ตามแนวพุทธจิตวิทยา* 

HOLISTIC WELL-BEINGS PROMOTION FOR BALANCED WAY OF LIFE 
ACCORDING TO BUDDHIST PSYCHOLOGY. 

 
สานุ มหัทธนาดุลย์  

Sanu Mahatthanadull 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

สริตา มหัทธนาดุลย์  
Sarita Mahatthanadull 

 นักวิจัยอิสระ 
Independent researchers, Thailand. 

E-mail: petchsanu@hotmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพ่ือศึกษาสุขภาวะองค์รวมและวิถีชีวิตที่สมดุล
ของมนุษย์ตามแนวพุทธจิตวิทยา 2) เพ่ือวิเคราะห์วิถีชีวิตที่สมดุลของมนุษย์กับการเสริมสร้าง
สุขภาพองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการเก็บรวบรวม
และวิเคราะห์ข้อมูลจากคัมภีร์ชั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิเป็นหลักทั้งทางพระพุทธศาสนาและ
จิตวิทยา รวมถึงการสัมภาษณ์เชิงลึกพระภิกษุสงฆ์และฆราวาสนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา 
5 ท่านจากประเทศไทย ศรีลังกา อังกฤษ และสหรัฐอเมริกา แบบค าถามสัมภาษณ์เชิงลึก
ตรวจสอบคุณภาพเครื่องมือโดยผู้เชี่ยวชาญผู้ทรงคุณวุฒิ  ผลวิจัยแสดงถึงองค์ประกอบ 4 
ประการของสุขภาพซึ่งก่อให้เกิดสุขภาวะองค์รวมของชีวิต องค์ประกอบดังกล่าวมีลักษณะเด่น
ที่ปรากฏแตกต่างกัน คือ ร่างกายรูปธรรม ศีลแห่งสังคม จิตที่สงบนิ่ง และปัญญาแห่งการตื่นรู้ 
ตามล าดับซึ่งเป็นผลลัพธ์ที่มาจากความต้องการ 5 ชนิดของมนุษย์ที่ถูกเติมเต็มตามทฤษฎีล าดับ
ขั้นความต้องการของมาสโลว์ (Maslow’s hierarchy of needs theory) ได้แก่ ความต้องการ

                                                           
* Received 22 April 2019; Revised 19 May 2019; Accepted 19 May 2019. 



1162 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

ด้านสรีระวิทยา ด้านความปลอดภัย ด้านสังคม ด้านยกย่องนับถือ และด้านการตระหนักตนเอง 
เมื่อความต้องการเหล่านี้ถูกเติมเต็ม วิถีชีวิตของมนุษย์ก็จะเกิดดุลยภาพ ส าหรับการเสริมสร้าง
สุขภาวะองค์รวมแบ่งออกเป็น 4 มิติ ได้แก่ 1) การสร้างเสริมสุขภาพกายด้วยหลักสันโดษ 2) 
การสร้างเสริมสุขภาพศีลด้วยการรักษาศีล 5 การคบกัลยาณมิตร และการประพฤติสังคหะวัตถุ 
3) การสร้างเสริมสุขภาพจิตด้วยการปฏิบัติสมถะกรรมฐาน และการบ าบัดด้วยการรู้อาศัยสติ 
(MBCT) 4) การสร้างเสริมสุขภาพปัญญาด้วยสติปัฏฐาน 4 และทาง 4 สาย 
 

ค าส าคัญ : การเสริมสร้าง, สุขภาวะองค์รวม, วิถีชีวิตที่สมดุล, พุทธจิตวิทยา 
 

Abstract 
 This article aims 1)  to examine the holistic well-beings and balanced 
way of life according to Buddhist Psychology, and 2) to analyze the balanced 
way of life with the promotion of holistic well-beings according to Buddhist 
Psychology. This is a qualitative research by collecting and analyzing data from 
primary and secondary texts based on Buddhism and psychology. Including in-
depth interviews with 5 Buddhist monks and lay scholars from Thailand, Sri 
Lanka, England and the United States of America. In-depth interview question 
form were examined by qualified experts. The findings show there are four 
elements of well-being that when combining together, they will arise the 
holistic well-beings. The holistic well-beings characterize the innate body, social 
moral, calm mind, and the awakening wisdom, respectively. They are the 
fourfold outcome of the holistic well-beings. Such outcomes are the result of 
the balanced way of life when the Maslow’s Needs are fulfilled. (Physiological, 
safety, social, esteem, and self-actualization needs). There are ways of well-
beings promotion; practicing contentment, the five precepts observance, having 
good friends, principles of service, etc.). As a result, the “well-beings” and 
“balance way”, the highest purposes will be finally achieved. 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1163 

Keywords: Promotion, Holistic Well-beings, Balanced Way of Life, Buddhist 
Psychology 
 

บทน า  
 สุขภาวะร่างกายและจิตใจของมนุษย์มีมิติที่ เชื่อมโยงกันอยู่อย่างแยกไม่ออก 
สุขภาพจิตที่ดีสะท้อนออกมาจากสุขภาพกายที่แข็งแรง ซึ่งเป็นแนวความคิดเรื่องความมีอยู่ของ
นาม-กาย ซึ่งตกอยู่ภายใต้ลักษณะของความเป็นจริงในธรรมชาติตั้งแต่ลักษณะของการเกิดมีขึ้น 
การด ารงอยู่ ไปจนถึงลักษณะของการแตกดับสลายไป ประเด็นส าคัญอยู่ที่พระพุทธศาสนาเน้น
ย้ าในเรื่องของการพัฒนาจิตให้เกิดคุณภาพ ศักยภาพ และสมรรถภาพด้วยข้อปฏิบัติตาม
แนวทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) ซึ่งเป็นแนวทางพุทธบูรณาการแบบ พุทธจิตวิทยา ชีวิต
ธรรมดาที่ปกติสุขจ าเป็นต้องอาศัยปัจจัยเกื้อกูลแก่การด ารงชีวิตทั้งด้านร่างกายและจิตใจ ซึ่งจะ
น าไปสู่ภาวะสุขภาวะองค์รวมในวิถีชีวิต เป็นดุลยภาพที่สมบูรณ์แบบ 
 ดุลยสัมพันธ์ หมายถึง “สัมพันธภาพเชิงสมดุล” คือความสมดุล หรือสมตาในภาษา
บาลี (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2555) โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ดุลยสัมพันธ์ที่
ปรากฏในงานวิจัยฉบับนี้หมายถึงการรักษาความสมดุลระหว่างระบบภายในร่างกายกับปัจจัยที่
เกื้อกูลต่อชีวิตทั้งปัจจัยภายในและปัจจัยภายนอก ส าหรับภาษาอังกฤษใช้ค าว่า “balance” 
( Simon Collin, 2 0 0 7 )  (  Gerry Melino, Knight, Richard A; and Ameisen, Jean 
Claude., 2 010 ) บ างแห่ ง ใช้ ค าว่ า  “equilibrium” (Talcott Parsons , 1991 ) (Ilya 
Prigogine, Stengers, Isabelle, 1984) (Fritjof Capra, 1988) (Rogers Kara (ed.), 2011a) 
(Rogers Kara (ed.), 2011b) ซึ่งแปลว่าความสมดุล (วิทย์ เที่ยงบูรณธรรม, 2556) ดังนั้น 
“ดุลยสัมพันธ์” จึงมีบทบาทต่อความปกติสุขของระบบชีวิต และมีความส าคัญโดยตรงต่อระบบ
การท างานภายในร่างกายของมนุษย์ ยกตัวอย่างเช่น เมื่อลมหายใจเสียสมดุลจะก่อให้เกิดความ
เจ็บไข้ (โรคเกี่ยวกับระบบทางเดินหายใจ) และสิ้นชีวิต มหาภูตรูปเสียสมดุลจะก่อให้เกิดความ
ผิดปกติของธาตุ 4 อาหารที่กลืนกินเสียสมดุลจะก่อให้เกิดความอ่อนแอของร่างกาย ความเจ็บ
ไข้ ฯลฯ ไฟธาตุไม่สมดุลก่อให้เกิดความเจ็บไข้และวิบัติ อิริยาบถไม่สมดุลก่อให้เกิด ความเจ็บไข้
และอายุสังขารขาด และหากวิญญาณธาตุไม่สมดุลจะก่อให้เกิดทุกข์ โทมนัส ความเจ็บป่วยกาย
ใจ และปราศจากชีวิต (ตาย) เหล่านี้เป็นผลลัพธ์ที่เกิดจากการขาดดุลยสัมพันธ์ของระบบชีวิต



1164 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

มนุษย์ สุขภาวะองค์รวมจึงหมายถึงความปกติสุขที่เกิดขึ้นทั้งในมิติของร่างกายและจิตใจซึ่งจะ
เกิดข้ึนได้จากการพัฒนาร่างกายจิตใจและปัญญาทั้งหมดรวมกัน และจะเป็นการลดปัจจัยความ
เสี่ยงในภาพรวมน าไปสู่การสร้างเสริมประสิทธิภาพในการพัฒนาทั้งระดับปัจเจกบุคคลและ
ระดับสังคม 
 

 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาสุขภาวะองค์รวมและวิถีชีวิตที่สมดุลของมนุษย์ตามแนวพุทธจิตวิทยา 
 2. เพ่ือวิเคราะห์วิถีชีวิตที่สมดุลของมนุษย์กับการเสริมสร้างสุขภาพองค์รวมตามแนว
พุทธจิตวิทยา 
 

วิธีด าเนินการวิจัย  
 งานวิจัยฉบับนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพโดยการเก็บรวบรวมข้อมูลรวมถึงการวิเคราะห์
ข้อมลูจากคัมภีร์ชั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิเป็นหลักท้ังทางพระพุทธศาสนาและจิตวิทยา เครื่องมือ
วิจัยที่น ามาใช้ประกอบด้วย การสัมภาษณ์เชิงลึก (in-depth interview) ผู้ให้ข้อมูลหลัก
จ านวน 5 ท่านที่เป็นพระภิกษุสงฆ์และฆราวาสนักวิชาการทางพระพุทธศาสนาทั้งจากประเทศ
ไทย ศรีลังกา อังกฤษ และสหรัฐอเมริกา รวมถึงการใช้แบบค าถามสัมภาษณ์เชิงลึกตรวจสอบ
คุณภาพเครื่องมือโดยผู้เชี่ยวชาญผู้ทรงคุณวุฒิ ตลอดจนการใช้อุปกรณ์ต่าง ๆ ประกอบการเก็บ
ข้อมูล อาทิ เครื่องบันทึกเสียง กล้องถ่ายภาพ ฯลฯ เพ่ือการเก็บข้อมูลส าคัญ 
 

ผลการวิจัย  
 1. สุขภาวะองค์รวมและวิถีชีวิตที่สมดุลของมนุษย์ตามแนวพุทธจิตวิทยา 
 จากการศึกษาพบว่า สุขภาวะองค์รวมและวิถีชีวิตที่สมดุลของมนุษย์ตามแนวพุทธ
จิตวิทยา ประกอบด้วยองค์ประกอบ 4 อย่างที่สัมพันธ์กันอยู่ของชีวิตมนุษย์ ได้แก่ 
 สุขภาพกาย : ความเป็นจริงเชิงพุทธอภิปรัชญาอธิบายชีวิตมนุษย์ในส่วนที่ เป็น
รูปธรรมว่าประกอบไปด้วยขันธ์ 5 ธาตุ 4 และอายตนะ 6 ซึ่งหมายถึงลักษณะของร่างกายตาม
ธรรมชาติ คุณลักษณะทางกายภาพเหล่านี้จ าเป็นต้องได้รับการดูแลอย่างเหมาะสมด้วยวัตถุทาง
สรีรวิทยาอย่างเพียงพอและเหมาะสม นอกจากนี้สัญญาณชีพเช่นความดันโลหิตและเคมีใน
ร่างกายยังส่งผลต่ออารมณ์ความรู้สึกของมนุษย์อย่างมีนัยส าคัญอีกด้วย 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1165 

 สุขภาพศีล : ศีลเป็นเครื่องอยู่อาศัยส าหรับคฤหัสถ์ผู้ครองเรือน เป็นเรื่องของ
พฤติกรรมของมนุษย์ที่แสดงออกมาทางร่างกายและค าพูดโดยตรง หากบุคคลมีศีลเป็นข้อ
ปฏิบัติประจ าใจแล้ว พฤติกรรมต่าง ๆ ที่บุคคลนั้นแสดงออกมาจะเป็นพฤติกรรมที่พึงประสงค์
เนื่องจากเป็นพฤติกรรมที่ผ่านการตรวจสอบ คัดกรอง และขัดเกลาแล้วด้วยระบบศีลธรรม 
พฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ทั้งหลายจะถูกควบคุมเอาไว้ไม่ให้ถูกแสดงออกจากบุคคลนั้น ดังนั้น 
ผู้มีศีลจึงเป็นผู้ที่ส่งมอบพฤติกรรมที่พึงประสงค์ของตนเองสู่สังคม 
 สภาวะทางนามธรรมที่แสดงให้เห็นคุณสมบัติ 3 ประการของจิต คือ คุณภาพจิต 
ประสิทธิภาพ และสมรรถภาพจิต กล่าวคือจิตที่มีคุณภาพที่ผ่องใส จิตที่มีประสิทธิภาพที่ดี
ก่อให้เกิดแต่ประโยชน์ไม่ก่อให้เกิดโทษ และจิตที่มีสรรถภาพที่ดีอย่างสม่ าเสมอไม่แปรเปลี่ยน
ไปในเชิงลบ สภาวะจิตที่มีคุณสมบัติเหล่านี้เกิดขึ้นจากการที่จิตได้รับการพัฒนาตามหลักจิต
ภาวนาในพระพุทธศาสนา จิตสงบเป็นภาวะที่เกิดจากอารมณ์ความรู้สึกที่ถูกขัดเกลาด้วยการ
ปฏิบัติสมถะกรรมฐาน 
 สุขภาพปัญญา : สุขภาวะองค์รวมเป็นสิ่งที่มวลมนุษย์ใฝ่หา แต่การจะได้มาต้องอาศัย
การพัฒนาชีวิตให้ครบทุกมิติแห่งความหมาย ค าจ ากัดความของ “ชีวิต” ที่พร่ามัวอาจน าไปสู่
การตีความสุขภาพชีวิตที่ผิดพลาด แต่ในทางตรงกันข้าม การตระหนักรู้ความหมายที่แท้จริง
ของชีวิตเป็นรุ่งอรุณแห่งปัญญาที่จะพัฒนาระบบชีวิตให้ด าเนินไปสู่สุขภาวะองค์รวมได้ สุขภาพ
ปัญญาเกี่ยวข้องอย่างใกล้ชิดกับการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นการปลดแอกมวล
มนุษยชาติจากกองทุกข์ทั้งปวง สมถะและวิปัสสนากรรมฐานเหมาะส าหรับผู้ที่มุ่งหวังจะออก
จากกองทุกข์และเข้าสู่พระนิพพานโดยวิปัสสนากรรมฐานเป็นหนทางสู่นิพพานโดยตรง 
 

 2. วิถีชีวิตที่สมดุลของมนุษย์กับการเสริมสร้างสุขภาพองค์รวมตามแนวพุทธ
จิตวิทยา 
 จากการศึกษา พบว่า วิถีชีวิตที่สมดุลของมนุษย์กับการเสริมสร้างสุขภาพองค์รวมตาม
แนวพุทธจิตวิทยา ได้แก่ การเสริมสร้างสุขภาวะชีวิตใน 4 มิติที่สอดคล้องกับสุขภาวะองค์รวมที่
กล่าวแล้วข้างต้นดังต่อไปนี้ 
 การเสริมสร้างสุขภาพกาย : เนื่องจากดุลยภาพของวิถีชีวิตมนุษย์มีบางส่วนที่
เกี่ยวข้องโดยตรงกับความต้องการทางด้านสรีรวิทยาของมนุษย์  (physiological needs) อาทิ 
ความร้อนความหนาว ความหิว ความเป็นส่วนตัว หรือความเจ็บไข้ได้ป่วย ความต้องการของ



1166 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

ร่างกายเหล่านี้เป็นความต้องการพ้ืนฐานที่มีส่วนหล่อเลี้ยงร่างกายเพ่ือให้รูปขันธ์ ธาตุและ
อวัยวะแดนต่อทั้ง 6 ดังกล่าวให้เป็นไปอย่างราบรื่นได้ ในการเสริมสร้างสุขภาพกายในชั้นต้นนี้
จึงเกี่ยวเนื่องกับการบริหารจัดการปัจจัย 4 อย่างชาญฉลาด พระพุทธศาสนาเรียกว่า สันโดษ 
คือสันโดษในเครื่องแต่งกาย (จีวร) อาหาร (บิณฑบาต) ที่อยู่อาศัย (เสนาสนะ) และยารักษาโรค 
(เภสัช) หลักธรรมเรื่องสันโดษนี้แสดงเฉพาะในบริบทของสังคมสงฆ์ เรียกว่านิสสัย 4 ซึ่งเป็นสิ่ง
ที่พระภิกษุสงฆ์จ าเป็นต้องบริโภค หรือเครื่องอาศัยของบรรพชิต 4 อย่าง คือ ปิณฑิยาโลป
โภชนะ บังสุกุลจีวร รุกขมูลเสนาสนะและปูติมุตตเภสัช (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 การเสริมสร้างสุขภาพศีล (พฤติกรรม) : การเสริมสร้างสุขภาพศีลสะท้อนให้เห็นถึงการ
เสริมสร้างพฤติกรรมที่พึงประสงค์ของบุคคลในสังคมซึ่งเกิดขึ้นที่ระดับปัจเจกบุคคลเป็น
เบื้องต้น และย่อมส่งผลกระทบด้านบวกสู่สังคมในบริบทของสังคมวิทยา ทั้งหมดทั้งมวลเป็นไป
เพ่ือความสมดุลของการด าเนินวิถีชีวิตของมนุษย์ 
 เนื่องจากดุลยภาพของวิถีชีวิตมนุษย์มีส่วนเกี่ยวข้องกับความต้องการด้านความ
ปลอดภัย (safety needs) และด้านสังคม (social needs) ของมนุษย์ซึ่ งเป็น เรื่องของ
ความรู้สึกปลอดภัย พฤติกรรมอันพึงประสงค์ที่ถูกขัดเกลาด้วยศีลธรรม การใช้ชีวิตร่วมกันใน
สังคมโลก โดยเฉพาะอย่างยิ่งในเรื่องศีลธรรมอันดีของสังคมมนุษย์ ดังนั้น ในการเสริมสร้าง
สุขภาพศีลในชั้นนี้จึงเป็นไปได้ 3 แนวทางคือ 1) การรักษาศีลห้า 2) การมีกัลยาณมิตร 3) การ
ปฏิบัติตามหลักการสังคหะวัตถุ 4 คือการให้ทาน การพูดจาอ่อนหวาน การประพฤติตนให้เป็น
ประโยชน์ และความสม่ าเสมอ 
 การเสริมสร้างสุขภาพจิต : เนื่องจากดุลยภาพของวิถีชีวิตมนุษย์มีส่วนเกี่ยวข้องกับ
ความต้องการยกย่องนับถือของมนุษย์ (esteem needs) ซึ่งเป็นปรากฏการณ์ที่เป็นส่วนหนึ่ง
ของวิถีชีวิตอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ การบูชาบุคคลที่ควรค่าแก่การบูชาเป็นวัฒนธรรมที่แต่ละ
ประเทศต้องให้ความส าคัญ เนื่องจากในทุกสังคมย่อมประกอบไปด้วยทั้งสมาชิกท่ีเป็นคนดีและ
คนชั่วปะปนกัน สังคมใดที่คนดีได้รับการยกย่องนับถือย่อมเป็นสังคมที่วิถีชีวิตมีความสมดุล แต่
ในทางตรงกันข้าม หากสังคมใดที่คนชั่วได้รับการยกย่องนับหน้าถือตา สังคมนั้นย่อมเป็นสังคม
ที่มีวิถีชีวิตที่ขาดความสมดุล ทั้งนี้เนื่องจากระบบจริยธรรมที่ล่มสลายนั่นเอง ดังนั้น ในการ
เสริมสร้างสุขภาพจิตในขั้นนี้จึงเกี่ยวเนื่องกับการเจริญจิตภาวนา การเจริญสมถะกรรมฐานตาม
แนวทางกรรมฐาน 40 วิธี และการบ าบัดด้วยการรู้อาศัยสติ (MBCT: Mindfulness Based 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1167 

Cognitive Therapy) ซึ่งเกื้อหนุนความสามารถในการพัฒนาจิตด้วยการฝึกฝนให้มีสติอยู่กับ
ตัวเสมอๆ 
 การเสริมสร้างสุขภาพปัญญา : เนื่องจากดุลยภาพของวิถีชีวิตมนุษย์มีส่วนเกี่ยวข้อง
กับความต้องการตระหนักตนเอง (self-actualization needs) ซึ่งเป็นความต้องการของมนุษย์
ในการตระหนักรู้ศักยภาพขีดสูงสุดของตน มีปัญญาในการแสวงหาหนทางก้าวข้ามพันธนาการ
ที่ผูกมัดมนุษย์ไว้กับทุกข์ทุกรูปแบบ ทุกข์ดังกล่าวนี้แฝงอยู่ในระบบชีวิตตั้งแต่รูปนามขันธ์  5 
ร่างกาย พฤติกรรม และจิตใจของตน ดังนั้น ในการเสริมสร้างสุขภาพปัญญาจึงเกี่ยวเนื่องกับ
การเจริญปัญญาภาวนา การพัฒนาขีดความสามารถของสติปัญญาของตนจนถึงความสามารถ
ในการรู้ความเป็นจริงของพระอริยาตั้งแต่ตัวทุกข์ สาเหตุของทุกข์ การดับทุกข์ และหนทางอัน
น าไปสู่การดับทุกข์เหล่านั้น ด้วยการเจริญสติปัฏฐาน ใช้สติเป็นฐานที่ตั้งในการพิจารณาสภาพ
ต่างๆ ตามความเป็นจริง รวมถึงการรู้จักกลยุทธ์การปฏิบัติชั้นสูงเพ่ือดับทุกข์ตามแนวทางของ 
“หนทาง 4 ประการ” ในคัมภีร์ปฏิสัมภิทามรรค ยุคนัทธวรรค แสดงถึงหนทางสู่การแจ้งอรหัต
ไว้ว่า 1) เจริญวิปัสสนามีสมถะน าหน้า 2) เจริญสมถะมีวิปัสสนาน าหน้า 3) เจริญสมถะและ
วิปัสสนาควบคู่กันไป 4) พิจารณาจิตเมื่อถูกอุทธัจจะในธรรมกั้นไว้ (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 
 

 แผนภูมิ 1 แสดงความเชื่อมโยงระหว่างสุขภาวะองค์รวม วิถีชีวิตที่สมดุล และการ
เสริมสร้างสุขภาวะองค์รวม 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

วิถีชีวิตที่สมดุลของมนุษย์กับการ
เสริมสร้างสุขภาวะองค์รวม 

สุขภาวะองค์รวม 

 

วิถีชีวิตที่สมดุล 

ความต้องการตระหนักตนเอง 

ความต้องการด้านสังคม 

ความต้องการด้านสรีระวิทยา 

ความต้องการด้านความปลอดภัย 

สุขภาพปัญญา 

สุขภาพจิต 

สุขภาพศีล 

สุขภาพกาย กายไร้โรค 

จิตสงบ 

ปัญญาตื่นรู ้

พฤติกรรมพงึ
ประสงค ์

ความต้องการยกย่องนับถือ 



1168 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

 จากแผนภูมิ 1 แสดงความเชื่อมโยงระหว่างสุขภาวะองค์รวม วิถีชีวิตที่สมดุล และการ
เสริมสร้างสุขภาวะองค์รวม ประกอบด้วยกรอบสี่เหลี่ยมทั้ง 3 กรอบ กรอบสี่เหลี่ยมแรกแสดง
ถึงวิถีชีวิตที่สมดุลของมนุษย์ที่เป็นผลลัพธ์ที่ได้จากการเสริมสร้างองค์ประกอบย่อยทั้ง 4 ของสุข
ภาวะองค์รวม ได้แก่ สุขภาพกาย ศีล จิต และปัญญาตามล าดับจากล่างขึ้นบน องค์ประกอบ
ย่อยเหล่านี้เมื่อได้รับการเสริมสร้างอย่างครบถ้วนทั้ง 4 มิติแล้วจะก่อให้เกิด “สุขภาวะองค์
รวม” กรอบสี่เหลี่ยมที่ตั้งอยู่ตรงกลางแสดงถึงลักษณะที่ปรากฏออกมาของแต่ละองค์ประกอบ
ย่อยในสุขภาวะองค์รวมเรียงล าดับจากล่างขึ้นบน ได้แก่ ร่างกายที่แข็งแรงสมบูรณ์ปราศจาก
โรคาพยาธิ ศีลคือพฤติกรรมที่พึงประสงค์ของบุคคลและสังคม จิตที่สงบระงับจากอกุศลธรรม
ทั้งหลาย และปัญญาที่ตื่นรู้เบิกบานในระดับสูงสุดของมนุษย์ ส าหรับกรอบสี่เหลี่ยมสุดท้ายด้าน
ขวามือแสดงถึงวิถีชีวิตที่สมดุลของมนุษย์ที่เกิดจากการได้รับการเติมเต็มความต้องการพ้ืนฐาน 
5 อย่างในการด าเนินวิถีชีวิตประจ าวันที่แตกต่างกันของมนุษย์ ได้แก่ ความต้องการด้านสรีระ
วิทยา ด้านความปลอดภัย ด้านสังคม ด้านการยกย่องนับถือ และด้านการตระหนักในตนเอง 
ผู้วิจัยน าเสนอแผนภูมิต่อไปนี้ที่ชื่อวิถีชีวิตที่สมดุลกับการเสริมสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนว
พุทธจิตวิทยาซึ่งจะแสดงให้เห็นภาพรวมของแนวคิดทั้งหมดในทุกมิติ 
 

 แผนภูมิ 1 วิถีชีวิตที่สมดุลกับการเสริมสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธจิตวิทยา 

 

• สันโดษ• รักษาศีล 5
• กัลยาณมิตร
• สังคหะวัตถุ

• สติปัฏฐาน 4
• ทาง 4 สาย

• สมถะกรรมฐาน
• การบ าบัดด้วยการรู้อาศัย
สติ (MBCT)

จิตสงบ

(ความต้องการยกย่อง
นับถือ : Esteem 
Needs)

ปัญญาต่ืนรู้

(ความต้องการตะ
หนักในตนเอง : Self-

actualization 
Needs)

กายไร้โรค

(ความต้องการด้าน
สรีรวิทยา : 

Physiological 
Needs)

พฤติกรรมพึง
ประสงค์

(ความต้องการความ
ปลอดภัยและสังคม : 
Safety /Social 
Needs)

สุขภาวะ  

องค์รวม 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1169 

 จากแผนภูมิ 2 วิถีชีวิตที่สมดุลกับการเสริมสร้างสุขภาวะองค์รวมตามแนวพุทธ
จิตวิทยา วงกลมขนาดเล็กท่ีตั้งอยู่ตรงแกนกลางของแผนภูมิแสดงให้เห็นต าแหน่งส าคัญที่สุดคือ 
“สุขภาวะองค์รวม” อันเป็นผลลัพธ์สุดท้ายที่มาจากการสร้างเสริมองค์ประกอบย่อยทั้ง 4 ของ
สุขภาวะองค์รวมอย่างเหมาะสมนั่นคือ สุขภาพ 4 มิติในวงกลมใหญ่ที่ล้อมรอบและถูกแบ่งเป็น 
4 ส่วนคือ กายไร้โรค พฤติกรรมพึงประสงค์ จิตสงบ และปัญญาตื่นรู้ตามล าดับ สุขภาพเหล่านี้
จะแสดงออกมาเช่นนั้นได้นั้น ความต้องการพ้ืนฐานทั้ง  5 ขั้นของมนุษย์ตามทฤษฎีความ
ต้องการพ้ืนฐานมนุษย์ของมาสโลว์จ าเป็นต้องได้รับการเติมเต็มตามล าดับขั้น เริ่มจากความ
ต้องการด้านสรีระวิทยา ด้านความปลอดภัย ด้านสังคม ด้านยกย่องนับถือ และด้านตระหนักใน
ตนเอง และท้ายที่สุด กรอบสี่เหลี่ยมจ านวน 4 กรอบด้านนอกสุดในต าแหน่งซ้าย ขวา บน และ
ล่าง ก็คือแนววิธีในการเสริมสร้างสุขภาพ 4 มิติในแต่ละมิติ ได้แก่ การสร้างเสริมสุขภาพกาย
ด้วยหลักสันโดษ, การสร้างเสริมสุขภาพศีลด้วยการรักษาศีล 5 การคบกัลยาณมิตร และการ
ประพฤติสังคหะวัตถุ, การสร้างเสริมสุขภาพจิตด้วยการปฏิบัติสมถะกรรมฐาน และการบ าบัด
ด้วยการรู้อาศัยสติ (MBCT) และสุดท้ายคือการสร้างเสริมสุขภาพปัญญาด้วยสติปัฏฐาน 4 และ
ทาง 4 สาย ทั้งหมดนี้เป็นไปเพ่ือสุขภาพองค์รวมนั่นเอง 

อภิปรายผล 
 แนวคิดส าคัญเรื่องสุขภาวะองค์รวมในพระพุทธศาสนามีจุดเริ่มต้นตั้งแต่ระดับร่างกาย 
(physical) และศีลธรรม (moral) ที่ซึ่งร่างกายที่ก่อก าเนิดมาจากธรรมชาติรวมไปถึงการ
กระท าทางจริยธรรมขั้นพ้ืนฐานของมนุษย์มุ่งเน้นไปที่จิต (mental) และภูมิปัญญา (wisdom) 
โดยมีสติและความตะหนักรู้เป็นพ้ืนฐานในการท าความเข้าใจในธรรมชาติ โดยจะมุ่งเน้นที่
สาระส าคัญแห่งคุณงามความดีของพุทธบริษัททั้งคณะสงฆ์และฆราวาส ศีลทั้งห้านั้นเป็นข้อ
ห้ามไม่ให้มีการกระท าที่ผิดต่อจริยธรรม สาระส าคัญของสุขภาวะองค์รวมในพระสูตรให้
ความส าคัญกับการเชื่อมั่นในผลของความประพฤติที่ดีงามและผลของความชั่วซึ่งจะส่งผลต่อ
สุขภาพของมนุษย์  
 องค์ประกอบที่มีสุขภาพดีมุ่งเน้นไปที่ความอยู่ดีมีสุขทางกายภาพด้วยการปกป้อง
สิ่งแวดล้อม ความอยู่ดีมีสุขทางพฤติกรรมมุ่งเน้นประโยชน์และสันติสุขของสังคมและงานสังคม
สงเคราะห์ ความอยู่ดีมีสุขของจิตใจคือจิตใจที่สงบสุขมีสมาธิ ความอยู่ดีมีสุขทางปัญญาอยู่ที่
ความสามารถในการเพ่ิมภูมิปัญญาการตระหนักรู้ธรรมชาติของตนเอง 



1170 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

 สุขภาวะแบบองค์รวมคือผลลัพธ์ที่มาจากการพัฒนาวิถีชีวิตจนเกิดความสมดุลต่อเมื่อ
ความต้องการของมนุษย์ตามทฤษฎีล าดับขั้นความต้องการของมาสโลว์บรรลุผล ส่วนแนวทาง
การส่งเสริมสุขภาวะองค์รวมย่อมต้องการการฝึกฝนการปฏิบัติตนตามหลักศีลห้า การมีเพ่ือนที่
ดี หลักการบริการตน ฯลฯ ผลลัพธ์ท้ายที่สุดย่อมได้แก่ “สุขภาวะ” และ“ ความสมดุลของ
ชีวิต” บรรลุถึงจุดประสงค์สูงสุดได้ในที่สุด โดยองค์ความรู้ที่ผู้วิจัยได้เสนอไว้ในที่นี้เป็นมิติที่
แตกต่างจากงานวิจัยที่กล่าวถึงประเด็นสุขภาวะองค์รวมเชิงพุทธโดยทั่วไปที่กล่าวถึงสุขภาวะ
องค์รวมใน 4 มิติคือ กาย จิต ศีล และปัญญา (พระธรรมโมลี (ทองอยู่ ญาณวิสุทโธ), 2551)
โดยเฉพาะอย่างยิ่งในมิติของการบูรณาการแนวคิดดังกล่าวเข้ากับทฤษฎีล าดับขั้นความต้องการ
ของมาสโลว์ ท าให้เห็นล าดับแห่งการพัฒนา “สุขภาวะองค์ย่อย” แต่ละขั้นตอนตามล าดับ
จนถึง “สุขภาวะองค์รวม” ในที่สุด 
 

สรุป 
 วิถีชีวิตที่สมดุลของมนุษย์มีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับสุขภาวะแบบองค์รวมใน
ลักษณะทั้ง 4 คือ สุขภาวะกาย สุขภาวะศีล สุขภาวะจิต และสุขภาวะปัญญา ประการแรก เป็น
ความอยู่ดีมีสุขทางกายภาพ (Innate Body) หมายถึง ความสมดุลของวิถีชีวิตเมื่อความ
ต้องการทางสรีรวิทยาได้รับการตอบสนอง ประการที่สอง เป็นความผาสุกทางศีลธรรม (Social 
Morality) หมายถึงความสมดุลของวิถีชีวิตเมื่อความต้องการด้านความปลอดภัยและทางสังคม
ถูกท าให้สมบูรณ์ ประการที่สาม เป็นความผาสุกทางจิต (Calm Mind) หมายถึงความสมดุล
ของวิถีชีวิตเมื่อความต้องการความภาคภูมิใจเป็นจริง และประการที่สี่ เป็นความตื่นรู้ทาง
ปัญญา (Awakening Wisdom) หมายถึง ความสมดุลของวิถีชีวิตเมื่อความตระหนักในตนเอง
เกิดขึ้น ในขณะที่แนวทางในการเสริมสร้างสุขภาพทั้ง 4 มิติ คือการสร้างเสริมสุขภาพร่างกาย
โดยใช้หลักสันโดษ, การสร้างเสริมสุขภาพศีลด้วยการรักษาศีล 5 การคบกัลยาณมิตร และ
สังคหะวัตถุ, การสร้างเสริมสุขภาพจิตด้วยการปฏิบัติสมถะกรรมฐาน และการบ าบัดด้วยการรู้
อาศัยสติ (MBCT) และการสร้างเสริมสุขภาพปัญญาด้วยการเจริญสติปัฏฐาน 4 และทาง 4 
สาย 
 
 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1171 

ข้อเสนอแนะ 
 ผู้วิจัยได้เสนอแนะหัวข้อของการท าวิจัยในครั้งต่อไปดังต่อไปนี้ 
 1. การบูรณาการเพื่อวิถีชีวิตที่สมดุลตามหลักพุทธศาสนาและทฤษฎีทางจิตวิทยา 
 2. คู่มือการด ารงชีวิตของชาวพุทธภายใต้แนวคิดสุขภาวะองค์รวม 

 

เอกสารอ้างอิง 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2555). พุทธทัศนะ: การศึกษาเพ่ือความสมดุล 

Educating for Balance: A Buddhist Perspective (พิ ม พ์ ค รั้ งที่  4 ). ก รุ ง เท พ     
มหานคร: ห้างหุ้นส่วนจ ากัดสามลดา. 

พระธรรมโมลี (ทองอยู่ ญาณวิสุทโธ). (2551). “การศึกษาวิเคราะห์วิถีชีวิต พฤติกรรมสุขภาพ 
และการดูแลสุขภาพแบบองค์รวมของพระสงฆ์ท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก”. วิทยานิพนธ์
พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วิทย์ เที่ยงบูรณธรรม. (2556). พจนานุกรมวิทยาศาสตร์การแพทย์ (พิมพ์ครั้งที่  41). 
กรุงเทพมหานคร: ดวงกมลพับลิซชิ่ง. 

 Gerry Melino, Knight, Richard A; and Ameisen, Jean Claude. (2010). “The Siren’s 
Song: This Death That Makes Life Live”, Cell Death: Encyclopedia of Life 
Sciences, eds. by Gerry Melino, David Vaux. Chichester: John Wiley & 
Sons Ltd. 

Fritjof Capra. (1988). The Turning Point: Science, society and the rising culture. 
New York: Bantam Book. 

Ilya Prigogine, Stengers, Isabelle. (1984). Order out of Chaos. New York: Bantam. 
Rogers Kara (ed.). (2011a). The Human Body The Brain and the Nervous System. 

New York: Britannica Educational Publishing. 
Rogers Kara (ed.). (2011b). The Human Body The Digestive System. New York: 

Britannica Educational Publishing. 



1172 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

Simon Collin. (2007 ). Dictionary of Science and Technology. 2nd ed. London: 
A&C Black Publishers Ltd. 

Talcott Parsons . (1 9 91 ). The Social System. ed. By Bryan S. Turner. London: 
Routledge. 

 
 


