
พุทธอรรถปริวรรตว่าดว้ยศีล 5 กับการพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคม* 
THE BUDDHIST HERMENEUTICS ON FIVE PRECEPTS AND 
DEVELOPMENT ON THE QUALITY OF LIFE AND SOCIETY. 

 
พระครูโกศลศรัทธาธรรม (จ านง สังวาลย์ไพร) 
Phrakrukosol Satthatham (Jamnong Sangwalprai)  

สมบูรณ์ บุญโท  
Somboon Boondo 

สวัสดิ์ อโณทัย  
Sawat Anothai 

มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น  
Saint John’s University, Thailand. 

E-mail: lasawatt@stjohn.ac.th 

 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาพุทธปรัชญาว่าด้วยการพัฒนาคุณภาพชีวิต
และสังคม 2) เพ่ือศึกษาพุทธอรรถปริวรรตว่าด้วยศีล 5 3) เพ่ือวิเคราะห์การประยุกต์ใช้พุทธ
อรรถปริวรรตว่าด้วยศีล 5 ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคม 4) เพ่ือสร้างองค์ความรู้ใหม่
และรูปแบบการพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคม การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 
(Qualitative Research) เป็นการศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับศีล 5 และพุทธอรรถปริวรรตว่าด้วยศีล 
5 ในคัมภีร์ปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎก และคัมภีร์ทุติยภูมิ เช่น คัมภีร์อรรถกถา และคัมภีร์ชั้น
หลังในทรรศนะของนักปราชญ์ เช่น พระนาคเสน ท่านพุทธทาสภิกขุ เป็นต้น 
 

 ผลการวิจัยพบว่า 
 การพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคมโดยอาศัยหลักศีล 5 และหลักการอรรถปริวรรตว่า
ด้วยศีล 5 สามารถท าให้ชีวิตมีคุณภาพและสังคมมีสันติสุข หากบุคคลให้ความส าคัญและปฏิบัติ
ตนตามหลักศีล 5 อย่างจริงจัง หนักแน่น ประเด็นที่ควรค านึง ศีลในพุทธปรัชญาต้องสอดคล้อง
กับหลักไตรสิกขา กล่าวคือ ศีลต้องมีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกับสมาธิและปัญญา ขาดอย่างใด
                                                           
* Received 22 April 2019; Revised 20 May 2019; Accepted 20 May 2019. 



1532 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

อย่างหนึ่งไม่ได้ เพราะศีล สมาธิ และปัญญา ต้องคอยค้ าจุนซึ่งกันและกัน องค์ความรู้ใหม่ที่เกิด
จากศึกษาวิจัย คือ การประยุกต์พุทธอรรถปริวรรตตามหลักการของศีล 5 ท าให้ครอบครัว
เข้มแข็ง ชุมชนปลอดภัย และสังคมมีเมตตาปรองดอง ซึ่งมีความจ าเป็นในสังคมปัจจุบัน 
 

ค าส าคัญ: พุทธอรรถปริวรรต, ศีล 5, การพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคม 
 

Abstract 
 This research aimed 1) to study the Buddhist philosophy for development 
on the quality of life and society 2) to study Buddhist hermeneutics on five 
precepts for development the quality of life and society. 3) To analyze an 
application the Buddhist hermeneutics on five precepts for development the 
quality of life and society. 4) To create new body of knowledge for development 
the quality of life and society. This is a qualitative research with in-depth study 
of the data on five precepts with critically interpretation through the primary and 
secondary sources including the other scriptures e.g. the Venerable Naksen and 
Buddhadasa Bhikkhu. 
 

 The research was found that: 
 The development of the quality of life and society through five precepts 
and the Buddhist hermeneutics could develop the quality of life and society with 
peace if the people see the significance and truly follow the five precepts. The 
important issue, the precept in the Buddhist philosophy must be related to the 
threefold Training, that is to say, the precept must be related to the 
concentration and the wisdom. It is impossible to lack of anything. Because they 
support each other. New body of knowledge is the concept of “H-S-L” , that is 
to say, happy family, safety community and loving- kindness society. 
 

Keywords: The Buddhist Hermeneutics, Five Precepts, Development on the 
Quality of Life and Society 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1533 

บทน า 
 ปัญหาเกี่ยวกับคุณภาพชีวิตในปัจจุบันที่พบเห็น ท าให้สงสัยว่า คนมีคุณภาพชีวิต
สะอาดมากขึ้น หรือ ลดลง เมื่อเอาหลักของศีลขั้นต้นคือ ศีล 5 มาจับ ถามว่าในปัจจุบันมีการ
ฆ่ากันลดลงหรือไม่ การขโมยทรัพย์สินเพ่ิมขึ้นหรือลดลง ปัญหาชู้สาว การผิดประเวณีเกิดขึ้น
ทั่วไปหรือไม่ การลวงหลอกให้ผู้คนสูญเสียประโยชน์ทั้งจากคนในสังคมเดียวกันหรือต่างสังคม 
เกิดขึ้นมากหรือน้อยลง รวมถึงการเมาสุราเมรัยยังเป็นภัยของสังคมหรือไม่ สิ่งเหล่านี้นับเป็น
อาชญากรรมที่สั่นคลอนสังคม สร้างภัยคุกคามต่อชีวิตและทรัพย์สิน แม้จะเพ่ิมต ารวจมาก
เท่าไหร่ แต่อาชญากรรมเหล่านี้ นับวันเพ่ิมมากขึ้นเช่นกัน ท าอย่างไรให้ชีวิตมีคุณภาพดีขึ้น ไม่
ต้องตกอยู่ในความหวาดระแวงหรือหวาดกลัวในการด าเนินชีวิต ปัญหาส าคัญวันนี้ ท าไมมนุษย์
ไม่เกรงกลัวบาป ไม่ละอายต่อบาป มนุษย์เมินเฉยเมื่อกล่าวถึงศีลธรรม ท าไมคนไม่ให้
ความส าคัญกับศีลธรรมทั้ง ๆ ที่มีผลโดยตรงกับชีวิต ปัญหาอาชญากรรมเกือบทั้งหมดเป็นผล
จากการไม่ใส่ใจหลักศีลธรรม (พงษ์ศักดิ์ สนธิตระกูล, 2556) เช่น การปล้นธนาคาร การฉกชิง 
วิ่งราว การฆ่ากัน การคบชู้สู่ชาย การหลอกลวงเอาทรัพย์โดยผ่านคอลล์เซ็นเตอร์ (call center) 
การหลอกให้โอนเงินจากธนาคาร การเมาสุราแล้วออกตระเวนท าร้ายร่างกายนักศึกษาวิศวะจน
เสียชีวิต เรื่องเหล่านี้เป็นการสะท้อนการไม่มีศีลธรรมทั้งสิ้น และยังเป็นการแสดงความเห็นแก่
ตัว (พุทธทาสภิกขุ, 2546) ยืนยันว่า ศีลธรรมที่ถูกต้อง มันก็มุ่งหมายจะลดความรู้สึกว่าตัวตน
ด้วยกันทั้งนั้น แม้ว่าในขั้นที่มันหยาบเกินไป จนถึงกับต้องใช้อะไรเป็นการบังคับ เช่น เรื่องศีล 
เป็นอุบายอันหยาบนี้ มันก็เพ่ือจะมุ่งหมายขัดเกลาตัวตนที่มีอยู่ ให้มันเบาบางลงด้วยเช่นกัน ศีล 
5 เป็นสิ่งคุ้มครองรักษาความเป็นมนุษย์เอาไว้ ท าไมจึงเป็นเช่นนั้น เพราะศีล 5 เป็นหลักประกัน
คุณภาพชีวิตที่ดี เป็นประโยชน์กับชีวิตในปัจจุบัน ทั้งยังเป็นประโยชน์และคุ้มครองอนาคตของ
บุคคลนั้นๆ บุคคลสามารถได้รับสิ่งที่พึงประสงค์ ไม่ต้องตกไปสู่อบายภูมิ 4 คือ นิรยะ (นรก 
สภาวะหรือที่อันไม่มีความสุขความเจริญ ภาวะเร่าร้อนกระวนกระวาย) ติรัจฉานโยนิ ( ก าเนิด
เดรัจฉาน พวกมืดมัวโง่เขลา) ปิตติวิสัย (แดนเปรต ภูมิแห่งผู้กระหายไร้สุข) อสุรกาย (พวกอสูร 
พวกหวาดหวั่นไร้ความรื่นเริง) (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ท าไม
ประชาชนต้องมีศีล 5 นอกจากป้องกันอบายภูมิทั้ง 4 แล้ว ศีล 5 ยังเป็นปัจจัยเงื่อนไขหรือเป็น
บันไดที่น าบุคคลไปสู่สุคติ มีความสุขสบาย ไม่ต้องเดือดร้อน ไม่ต้องหวาดระแวง หรือ 
หวาดกลัวว่า ใครจะมาท าร้ายตนเอง ไม่ต้องกลัวว่า ทรัพย์สินจะเสียหาย แต่ให้ได้มาซึ่งโภค



1534 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

ทรัพย์ ครอบครัวไม่เดือดร้อน ในบ้านมีแต่ความสุข บ้านไม่แตกสาแหรกไม่ขาด ครอบครัวมีแต่
ความเข้าใจระหว่างกัน ซื่อสัตย์ต่อกัน บุคคลในครอบครัวไม่ตกเป็นทาสของสิ่งเสพติด  
 ถามว่า ศีลยังมีความจ าเป็นต่อสังคมหรือไม่ ต้องยอมรับความเป็นจริงว่า ความสงบ
ร่มเย็นของสังคมทั้งในอดีตและปัจจุบัน เพราะบุคคลยังมีความเชื่อเรื่องบุญและบาป ความ
ตระหนักว่า บุญมี บาปมี สวรรค์มี นรกมี มีผลโดยตรงต่อความสงบเรียบร้อยของสังคม 
(พระณัฐกิตติ อนารโท (ผุยเหง้า), 2556) และ (พระมหาชัยณรงค์ วรญฺชโย (เทศสาย), 2558) 
ได้แสดงให้ความส าคัญของศีลในสังคมไทยด้วยการน าตัวอย่างกรณีที่พญาลิไทแห่งกรุงสุโขทัย
ได้ทรงนิพนธ์หนังสือ “ไตรภูมิพระร่วง” เพ่ือใช้ประโยชน์ในการปกครองเพ่ือให้ประชาชนเชื่อใน
บุญบาป ท าให้ประชาชนสนใจบุญ กลัวบาป เมื่อประชาชนตั้งตนอยู่ในศีลในธรรมท าให้ไม่ก่อ
ปัญหาในการอยู่ร่วมกัน ยอมรับกันหรือไม่ว่า หากคนปฏิเสธบุญ-บาป สังคมย่อมเดือดร้อน
มากกว่าเป็นอยู่ในปัจจุบัน บ้านเมืองจะเต็มไปด้วยไฟอาฆาตพยาบาท เคียดแค้นชิ งชัง ห้ าหั่น 
เบียดเบียนบีฑา ท าร้ายกันและกัน จะเกิดกลียุค เกิดปั่นป่วน วิกฤตการณ์ของสังคมจะ
กลายเป็นวิกฤตการณ์ที่ถาวร ถามว่า ท าไมพุทธทาสภิกขุจึงเรียกร้องให้ศีลธรรมกลับมา เพราะ
ท่านมองเห็นว่า หากปล่อยให้คนละเมิดศีลธรรม เฉยเมยต่อศีลธรรม สุดท้าย โลกนี้จะถึงแก่
ความพินาศเร็วขึ้น พุทธทาสภิกขุไม่อยากเห็นความวิบัติของสังคม ท่านจึงเรียกร้องให้สังคมหัน
มาให้ความส าคัญเรื่องศีลธรรม ท่านเรียกร้องให้คนถอยหลังเข้าคลอง คือ ถอยมาอยู่ในคลอง
แห่งศีลธรรมหรือคลองแห่งความถูกต้องดีงาม ดังที่  (พุทธทาสภิกขุ, 2546) กล่าวไว้ว่า โลกเรา
เวลานี้ อยู่ในสภาพที่จะเรียกว่าอะไรดี ก็เรียกไม่ถูก เลยเรียกว่า มันก าลังมีอะไร ๆ ที่จะเป็นจุด
จบของความเป็นมนุษย์ที่ถูกต้อง นี่เรียกว่าอย่างนี้ มันใกล้ต่อจุดจบของมนุษยธรรมยิ่งเข้าไปทุก
ที ๆ ถ้าไม่เปลี่ยนแปลงเสียในเวลาอันสมควรแล้ว ก็เป็นอันว่าโลกนี้ก็ไม่เป็นโลกของมนุษย์ แต่
เป็นโลกของคนท่ีถอยหลังแล้วไม่เข้าคลอง ไม่มีความเป็นมนุษย์...ที่จะท าให้โลกนี้มีมิคสัญญี คือ 
ล้างโลกกันเสียคราวหนึ่ง แล้วค่อยตั้งต้นกันใหม่   
 ปัญหาอันเนื่องมาจากการไม่มีศีล มองในแง่ของสังคม จะส่งผลกระทบหลายประการ 
คือ 
  1. สังคมขาดระเบียบ: สังคมที่ไร้ระเบียบ มักเป็นสังคมที่ไม่ยอมรับกฎเกณฑ์ในการอยู่
ร่วมกัน ท าอะไรตามใจตนเอง ใช้เสรีภาพเกินขอบเขต ไม่มีวินัยในตนเอง นี่ก็เป็นปัญหาที่รอ
การแก้ไข ปัจจุบัน ความไร้ระเบียบ ยิ่งมีมากขึ้นในสังคม สังเกตได้จากหลายเรื่อง เช่น การใช้



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1535 

รถ การแข่งรถบนถนนหลวง อันมิใช่สนามแข่งรถ แต่คนไทยก็ใช้เป็นสนามแข่ง การทิ้งขยะมูล
ฝอย ใครนึกจะท้ิงตรงไหน ก็ท้ิง บางกลุ่มท้ิงข้างถนน บางกลุ่มท้ิงลงคูคลองสาธารณะ ท าให้เกิด
ความสกปรก เวลาฝนตก เกิดน้ าท่วมขังเป็นเวลานาน เพราะท่อระบายน้ าอุดตัน ยังมีสิ่งอ่ืนๆ 
อีกมากที่แสดงให้เห็นความไม่มีระเบียบของสังคม ในทางพุทธปรัชญาจะมีวิธีการช่วยสังคม
สร้างระเบียบได้อย่างไร 
 2. สังคมไม่มีความสงบสุข ทุกวันนี้สังคมมีปัญหา เดือดร้อนกันไปทั่ว สิ้นเปลือง
งบประมาณแผ่นดินปีละมากมาย ปัญหาอาชญากรรมมีอยู่ทั่วไป ทั้งการฆ่ากัน ฉ้อโกงกัน 
ปัญหาทุจริตคอรัปชั่น การก่อทะเลาะวิวาทกัน หรือกระทั่งนักเรียนยกพวกตีกัน ไม่ค านึง
ผลกระทบที่จะเกิดข้ึนแก่สังคม สิ่งเหล่านี้เป็นปัญหาต่อสังคม สังคมเดือดร้อน ท าอย่างไร สังคม
ของเราจึงจะเป็นสังคมอารยะ มีความสงบสุข การท าให้สังคมสงบสุขจะเกิดข้ึนได้อย่างไร  
 3. สังคมขาดความเอ้ืออาทร ในอดีต สังคมได้รับการกล่าวขานว่า มีความเอ้ืออาทรต่อ
กันมาก มีน้ าใจต่อกัน ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน แบ่งปันกัน ท าไมปัจจุบันสังคมเต็มไปด้วยความเห็น
แก่ตัวมากขึ้น ไม่มีน้ าใจต่อกัน ขาดความเอ้ือเฟ้ือ ขาดความเป็นมิตรไมตรีต่อกัน ถามว่าเกิด
อะไรขึ้นในสังคมยุคนี้ เมื่อทราบว่า สังคมมีความเห็นแก่ตัวมาก ความเห็นแก่ตัวเป็นบ่อเกิด
ความชั่วทุกอย่าง จ าเป็นต้องแสวงหาหนทางยับยั้ง ท าให้สังคมดีขึ้น ความเห็นแก่ตัวปรากฏใน
สังคม หากปล่อยไว้อย่างนี้ มนุษย์จะเห็นแก่ตัวมากข้ึน  
 4. สังคมไม่น่าอยู่มากขึ้น สังเกตได้จากพฤติกรรมของคนที่มีต่อกัน เต็มไปด้วยการ
แข่งขันชิงดีชิงเด่น ซ้ าเติมคนแพ้ เหยียบย้ าคนดี อิจฉาริษยากัน คิดแต่กอบโกย ทุจริตต่อ
บ้านเมือง การที่สังคมไม่น่าอยู่ เพราะมีภัยคุกคามชาวบ้าน เอารัดเอาเปรียบกันในรูปแบบต่างๆ 
ศาสนาควรเข้าไปเกี่ยวข้องอย่างไร ศาสนิกควรแสดงบทบาทอย่างไรปัญหาสังคมเป็นปัญหา
ร่วมกันในการท าให้สังคมน่าอยู่มากข้ึน  
 การที่ชีวิตและสังคมมีปัญหา ส่วนหนึ่งมีการเข้าใจเรื่องศีลมากน้อยเพียงใด เหตุใดไม่
เข้าใจเรื่องศีล เป็นไปได้หรือไม่ว่า มีการตีความเรื่องศีลในขอบเขตที่จ ากัด ท าให้ศีลไม่อาจ
ครอบคลุมพฤติกรรมของคนและสังคมได้อย่างทั่วถึง ถ้าเป็นดังนั้น จ าเป็นต้องอาศัยผู้รู้ตีความ
เรื่องศีลให้มีความกระจ่างมากขึ้นว่า ศีลแต่ละข้อมีความหมายกินความมากน้อยเพียงใด หาก
ปล่อยให้มีความเข้าใจคลาดเคลื่อน ไม่ตรงกับความมุ่งหมายของศีลแล้ว ในที่สุด ก็จะมาโทษว่า



1536 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

ศีลช่วยยับยั้งอะไรในสังคมไม่ได้  เรื่องศีลจ าเป็นต้องศึกษาวิเคราะห์ให้เห็นแก่นแท้ หรือ
สาระส าคัญของศีลให้ได้ 
 

 วัตถุประสงค์การวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาพุทธปรัชญาว่าด้วยการพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคม 
 2. เพ่ือศึกษาพุทธอรรถปริวรรตว่าด้วยศีล 5  
 3. เพ่ือวิเคราะห์การประยุกต์ใช้พุทธอรรถปริวรรตว่าด้วยศีล 5 ในการพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตและสังคม 
 4. เพ่ือสร้างองค์ความรู้ใหม่และรูปแบบการพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคม  
 

วิธีด าเนินการวิจัย  
 เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยการรวบรวมเอกสาร ต ารา 
งานวิจัย จัดล าดับความส าคัญของเนื้อหา น ามาเขียนเชิงพรรณนา (Descriptive Method) ถกู
ประเด็นปัญหาที่เกิดขึ้นโดยอาศัยการวิเคราะห์ (analysis) การสังเคราะห์ (synthesis) การ
ตีความตามหลักพุทธอรรถปริวรรตและนักปราชญ์ทางพุทธปรัชญา เช่น เอกสาร ต าราทาง
พระพุทธศาสนา ทั้งเอกสารปฐมภูมิและทุติยภูมิ ตลอดทั้งท่านพุทธทาสภิกขุ (เงื้อม อินฺท     
ปญฺโญ) สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ในประเด็นที่เป็นปัญหาและข้อโต้แย้ง เพ่ือ
หาข้อสรุปในหลักการที่เกี่ยวข้องกับหลักเบญจศีล 
 

ผลการวิจัย 
 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 เพ่ือศึกษาพุทธปรัชญาว่าด้วยการพัฒนาคุณภาพชีวิตและ
สังคม ผลการศึกษา พบว่า พุทธปรัชญาเป็นปรัชญาเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคมอย่าง
แท้จริง มีเหตุผลอยู่หลายประการ กล่าวคือ พุทธปรัชญาเกิดจากความเข้าใจอย่างถ่องแท้ของ
ผู้ให้ก าเนิดปรัชญา ด้วยมองเห็นคุณค่าของชีวิต ไม่สมควรท าลายชีวิตด้วยประการใด ๆ เพราะ
การเกิดขึ้นของชีวิต มิใช่เป็นเรื่องง่ายที่จะได้ถือก าเนิดมาเป็นมนุษย์ (ทุกฺโข มนุสฺสปฏิลาโภ) 
แม้ว่าบางปรารถนาที่จะเป็นมนุษย์ ก็เป็นไม่ได้ ถ้าหากมีบุญไม่มากพอ อาจไปเกิดเป็นสัตว์
ดิรัจฉาน เป็นเปรต เป็นอสุรกาย คนที่จะเกิดมาเป็นมนุษย์ได้ อย่างน้อยต้องมีศีล 5 หรืออย่าง
น้อยต้องเคยถือศีล 5 มาแล้ว ในหลักพุทธปรัชญา เน้นการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยหลักธรรม



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1537 

หลากหลาย (เดือน ค าดี, 2534) เช่น หลักไตรลักษณ์ ประกอบด้วยศีล คือ การพัฒนาทางกาย 
และวาจา ให้พัฒนาพฤติกรรมทางกายด้วยการไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืน รักตนเองและรัก
ผู้อื่นด้วยเมตตาธรรมและกรุณาธรรม มองเห็นชีวิตของตนไม่แตกต่างจากผู้อ่ืน ตนเองรักตนเอง
อย่างไร ผู้อ่ืน สัตว์อ่ืนก็รักตนเองเหมือนกัน เราปรารถนามีชีวิตอยู่ ผู้อ่ืนสัตว์อ่ืนก็เช่นเดียวกัน 
การไม่ประทุษร้ายกันด้วยอาวุธนานาชนิดหรือด้วยศาสตราใด ๆ จึงเป็นการแสดงออกซึ่ง
พฤติกรรมที่ไม่ควร แม้การใช้วาจาทิ่มแทงกัน ด่าทอกัน โกหก หลอกลวงกัน หรือกล่าววาจา
เสียดสีกันก็เป็นเรื่องที่ไม่เหมาะสมเช่นกัน แต่สมควรพัฒนาพฤติกรรมในเชิงสร้างสรรค์ให้มาก
ขึ้น การพัฒนาทางกายจึงควรใช้ศีลเป็นเครื่องมือในการพัฒนา การพัฒนาอารมณ์เป็นเรื่องที่มี
ความจ าเป็น ไม่สมควรปล่อยให้อารมณ์พาไปหรือไม่ยอมให้อารมณ์เป็นใหญ่ในการครองชีวิต 
หลักการพัฒนาชีวิตในด้านอารมณ์จึงควรใช้หลักสมาธิ เพ่ือฝึกจิตให้นิ่ง ให้สงบ เรียกว่า สงบ
อารมณ์ การฝึกสมาธิเป็นการท าจิตให้สงบ สุขุมลุ่มลึก ไม่หวั่นไหว ไม่ฟุ้งซ่าน ไม่ซัดส่ายโอนไป
เอนมา จนเกิดเป็นความสงบนิ่ง จิตมีระเบียบจนเกิดอุปจารสมาธิและอัปปนาสมาธิในที่สุด 
กล่าวคือ ได้องค์ฌาน เกิดเป็นเอกัคคตารมณ์ ส่วนการพัฒนาใจให้ใส สะอาด สงบ จ าต้องอาศัย
ปัญญาภาวนา คือ การเจริญวิปัสสนา จนเห็นอนิจจัง เห็นทุกขังและเห็นอนัตตา ไม่มีอะไรควร
แก่การการยึดมั่น ถือมั่น พบความจริงของชีวิต (พระปิฎกจุฬาภัย, 2516) 
 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 เพ่ือศึกษาพุทธอรรถปริวรรตว่าด้วยศีล 5 ผลการวิจัย พบว่า 
เรื่องของศีลสามารถถูกตีความได้กว้างขวางและครอบคลุมพฤติกรรมของผู้คนในสังคม เพียง
การด ารงตนอยู่ในกรอบของศีล อาชญากรรมต่าง ๆ ที่มีอยู่มากมาย และเกิดขึ้นทุกวัน สามารถ
ลดลงได้มากจนเกือบหมด ศีลเป็นเครื่องป้องกันมิให้คนท าผิดศีล เป็นเครื่องยับยั้งมิให้กระท า
ความชั่ว การที่คนยังก่ออาชญากรรมต่าง ๆ มากมายนั้น แสดงว่าบุคคลนั้นไม่ปฏิบัติตนอยู่ใน
ศีล ละเมิดศีล เขาจึงพร้อมที่จะท าผิด ศีลจึงมิอาจเป็นเครื่องป้องกันหรือยับยั้งได้ ในการตีความ
เรื่องศีล มีการตีความหลายแบบ เช่น การตีความตามตัวอักษรหรือรากศัพท์และการตีความ
ตามเจตนา กล่าวคือ การตีความตามตัวอักษรหรือรากศัพท์ เริ่มที่ค าว่าศีลหรือสีละ แปลว่า 
ปกติ คนมีศีล แสดงว่า เป็นคนปกติ คือ กายปกติ วาจาปกติ ผู้มีปกติกาย วาจา ถือว่าเป็นผู้มีศีล 
เพราะศีลคุมกาย วาจาให้เป็นปกติได้ ปาณา แปลว่า สัตว์มีชีวิต อติปาโต แปลว่า ท าให้ตกล่วง
ไปหรือตายไป ดังนั้น ปาณาติบาต จึงหมายถึงการท าให้ชีวิตตกล่วงไปหรือตายไป อทินนะ 
แปลว่าที่เขาไม่ได้ให้ อาทาน แปลว่า ถือเอา รวมความว่า การถือเอาทรัพย์ที่เจ้าของมิได้ให้      



1538 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

กาเมสุ แปลว่าในกามท้ังหลาย มิจฉาจาร แปลว่า การประพฤติ รวมความว่าการประพฤติผิดใน
กามทั้งหลาย มุสา แปลว่า เท็จ วาทะ แปลว่า กล่าว รวมความแปลว่า การกล่าวเท็จ สุรา 
แปลว่า กล้า เมรยะ แปลว่า ของหมักหมม มชฺชปมาทฏฺฐาน แปลว่า ที่ตั้งแห่งความประมาท
เพราะความเมา เวรมณี ตั้งใจงดเว้น ศีล 5 จึงเกิดจากการตั้งใจงดเว้นจากเรื่องทั้ง 5 ดังกล่าว
นั้นการตีความตามเจตนา ศีลทั้ง 5 แต่ละข้อต้องประกอบด้วยเจตนาคือ ความตั้งใจที่ท าผิด
เรื่องนั้นๆ แม้จะประกอบด้วยองค์ประกอบอ่ืนๆ แต่หากขาดเจตนา การกระท านั้นๆ ก็ไม่ครบ
องค์ประกอบ การมีศีลอาจเกิดขึ้นจากสมาทานวิรัติ คือ การรับศีลจากพระสงฆ์  เวลาท่านบอก
ให้รับศีล สัมปัตตวิรัติ คือ การงดเว้น หรือเว้นเสียได้ เมื่อเผชิญหน้ากับการที่จะต้องกระท าผิด
และเจตนาวิรัติ คือ การงดเว้นโดยความตั้งใจของตนที่จะไม่กระท าผิด จะเห็นว่า ศีลเกิดจาก
สมาทานวิรัติ คืองดเว้นด้วยการสมาทานศีล หรือรับศีลจากพระภิกษุสงฆ์บ้าง สัมปัตตวิรัติเกิด
จากการประสบกับเรื่องนั้น ไม่กระท าผิดบ้าง แต่ประการสุดท้าย คือเจตนาวิรัติไม่ต้องรอรับศีล 
ไม่ต้องรอให้เกิดเรื่อง แต่ตั้งใจไว้เลยว่าจะไม่กระท าผิดต่อสิ่งที่ถือว่าผิดศีล เป็นการถือเจตนา
หรือความตั้งใจของตนเป็นศีล ศีลส าเร็จด้วยเจตนา ดังเวลาที่จะปฏิบัติกรรมฐานมักจะให้ผู้
ปฏิบัติตั้งใจกล่าวสมาทานด้วยตนเอง 
 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 เพ่ือวิเคราะห์ประยุกต์ใช้พุทธอรรถปริวรรตว่าด้วยศีล 5 ใน
การพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคม ผลการวิจัย พบว่า การพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคมเป็นการ
ยกระดับคุณภาพให้เกิดขึ้นกับชีวิตและสังคมโดยอาศัยศีล 5 เป็นตัวสร้างคุณภาพ โดยพิจารณา
จาก  
 1. ความปลอดภัย ชีวิตดี สังคมดี ต้องมีความปลอดภัย หากมีความปลอดภัย แสดงว่า
สังคมนั้น มีการให้ความส าคัญเรื่องศีล ตรงกันข้าม หากไม่มีความปลอดภัย แสดงว่าสังคมนั้น
หย่อนยานในเรื่องศีล ชีวิตที่ปราศจากความปลอดภัย ย่อมเต็มไปด้วยความหวาดระแวง เต็มไป
ด้วยการประทุษร้ายต่อกัน ส่งผลกระทบกระเทือนไปถึงวิถีการด ารงชีวิตล าบาก การประกอบ
อาชีพถูกขัดขวาง  
 2. ความสงบสุข ชีวิตและสังคมที่ดี ต้องมีความสงบสุข ชีวิตที่ไม่ตระหนักในคุณค่า
ของศีล จะไม่มีความสงบสุข มีแต่ความเดือดร้อนวุ่นวาย เพราะมักก่อเรื่อง สร้างความร้าวฉาน
ให้เกิดขึ้น ประชาชนทั่วไปย่อมปรารถนาความสงบสุข แต่ความสงบสุขยากที่เกิดขึ้นได้ถ้ายังมี
บุคคลคอยจ้องแต่แสวงหาผลประโยชน์โดยมิชอบ คิดเบียดเบียนผู้อ่ืน เอารัดเอาเปรียบผู้อ่ืนโดย



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1539 

มิชอบ เช่น การปล้น การขโมยทรัพย์สิน หรือแม้แต่การขโมยอาวุธทางราชการดังที่เคยปรากฏ
มาแล้ว ทั้งปัจเจกชนและสังคมย่อมเป็นสังคมที่ด้อยคุณภาพ ต้องท าให้คุณภาพของชีวิตและ
สังคมกลับมา นั่นคือ การส่งเสริมให้บุคคลมีศีลธรรมประจ าใจ หยุดเบียดเบียนกันและกัน    
(คณิศร กิตติกรปรีดา, 2559) 
 3. ครอบครัว ครอบครัวที่ดีเป็นครอบครัวที่ไม่แตกแยก มีความกลมเกลียวรักกันฉันท์
พ่ีน้อง ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน เอาใจใส่ ต่างคนต่างท าหน้าที่มิให้บกพร่อง ครอบครัวมีความเป็น
ปึกแผ่น ไม่เอารัดเอาเปรียบกัน ครอบครัวที่ดีต้องมีความม่ันคง แต่ความม่ันคงของครอบครัวจะ
เกิดขึ้นได้ ต้องอาศัยองค์ประกอบหลายอย่าง เช่น หัวหน้าครอบครัว ต้องเป็นแบบอย่างที่ดี
ให้กับสมาชิกในครอบครัว สมาชิกคนอ่ืน ๆ ต้องมีความกลมเกลียว ดูแลกันและกัน ช่วยเหลือ
กัน ต้องประพฤติตนมิให้ครอบครัวต้องเดือดร้อน ชีวิตที่ดีควรเริ่มต้นที่บ้าน ท าบ้านให้อบอุ่น 
อย่าให้เป็นครอบครัวที่ไปคนละทิศคนละทาง 
 4. บุคคลและสังคม มีการพัฒนาตนเองให้มีความก้าวหน้าโดยล าดับและไม่ติดขัด
หรือไม่มีอุปสรรคมาขวางก้ัน สังคมไม่ต้องเสียเวลากับปัญหาอาชญากรรม เพราะศีลจะคุ้มครอง
ให้ทุกคนอยู่ในกรอบของศีลธรรม เป็นสังคมพระศรีอารย์ เพราะทุกคนเป็นอารยชน มีความ
เจริญทางจิตใจสูง 
 5. ความม่ันคงของแต่ละคน ผู้ที่ไม่มีศีล มักไม่มีความมั่นคงในชีวิต มีเหตุให้ต้องเจ็บ
ต้องป่วย มีเหตุให้ต้องเสียทรัพย์ ต้องสูญเสียคนรัก ขาดความน่าเชื่อถือ หรือเสียสติ ควบคุม
ตนเองไม่ได้ ขณะที่ผู้มีศีลบริบูรณ์มักมีความมั่นคงในชีวิต ปราศจากเหตุบั่นทอนชีวิตและสังคม
ไม่วุ่นวาย 
 การพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคมมองผ่านพุทธปรัชญาโดยมีความเข้าใจทั้งในแง่ของ
พุทธอภิปรัชญา พุทธญาณวิทยา และพุทธจริยศาสตร์ กล่าวคือ มองในแง่พุทธอภิปรัชญา โดย
การพยายามค้นหาความเป็นจริงของชีวิตอันประกอบด้วยรูปและนาม รูปด ารงอยู่ในลักษณะไม่
เที่ยง(อนิจจัง) เป็นทุกข์ทนอยู่ไม่ได้ (ทุกขัง) และหาสาระแก่นสารไม่ได้ (อนัตตา)นามด ารงอยู่ใน
ลักษณะของการเกิดขึ้น (อุปปาทะ) การตั้งอยู่ (ฐิติ) และการสลายลง (ภังคะ) และค้นหา
เป้าหมายที่แท้จริงของชีวิตให้พบ มิใช่เพียงเพราะ “เขาบอก” “เพราะจ าได้” แต่ต้องพยายาม
ปฏิบัติให้เป็นมรรคเป็นผลด้วยตนเอง ให้เห็นเหมือนอย่างที่เรียนรู้มา กล่าวคือ เป้าหมายอยู่ที่
การดับทุกข์หรือการมีชีวิตที่ไม่มีปัญหา ส่วนความเป็นจริงทางสังคม ผู้ที่ต้องการพัฒนาคุณภาพ



1540 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

สังคม จ าต้องเข้าใจสังคมอย่างถ่องแท้ เช่น สังคมเกษตร สังคมศักดินา สังคมอุตสาหกรรม 
สังคมทุนนิยม หรือสังคมบริโภคนิยม เมื่อเข้าใจสังคมแล้ว ต้องเข้าใจด้วยว่า แต่ละสังคม
ประกอบด้วยองค์ประกอบอะไรบ้าง และแต่ละสังคมมีอะไรเป็นตัวยืนโรงที่ส าคัญที่ท าให้สังคม
นั้น ๆ ยังด ารงอยู่ได้ ต่อเมื่อเข้าใจความเป็นจริงของสังคม จึงจะสามารถพัฒนาคุณภาพให้
เกิดข้ึนได ้
 มองในแง่ญาณวิทยา การพัฒนาชีวิตและสังคมต้องพัฒนาให้เกิดความรู้ ความเข้าใจ
จริง ๆ ชีวิตและสังคมมีเรื่องที่ต้องศึกษามาก แต่การศึกษาในพุทธปรัชญามีวันจบ ผู้ที่จบ
การศึกษา เรียกว่า อเสขบุคคล หมายถึง ไม่ต้องศึกษา รู้แล้ว จัดการกับปัญหาได้แล้ว ไม่มีเรื่อง
ที่ต้องกังวลอีกต่อไป แต่ส าหรับเสขบุคคล คือผู้ที่ยังต้องศึกษา ถามว่าต้องศึกษาอะไรบ้าง ใน
พุทธปรัชญา ได้ระบุไว้ว่า ต้องศึกษาสองด้าน คือ คันถธุระ ศึกษาความรู้ภาคปริยัติ เช่น สมถ
กัมมัฏฐาน และวิปัสสนาธุระ ศึกษาความรู้ภาคปฏิบัติ เมื่อปฏิบัติได้ถูกต้องตามปริยัติที่เรียนรู้
มา เกิดมรรคผลแล้ว ถือว่า การศึกษาจบสิ้น ส่วนสังคมควรมีความรู้อะไร ควรพัฒนาอย่างไร 
ขึ้นอยู่กับว่า สังคมต้องการอะไร ต้องการเป็นอย่างไร การก าหนดนโยบายของรัฐต้องสอดคล้อง
กับความต้องการของสังคมด้วย จึงจะส าเร็จผลได้รวดเร็ว ปัจจุบันนี้ รัฐวางยุทธศาสตร์ชาติให้
เป็นสังคม 4.0 ภายในเวลา 20 ปี ด้วยการก าหนดยุทธศาสตร์ชาติ เพ่ือให้ประเทศไทย เป็น
ประเทศในโลกที่ 1 ภายในปี 2575 เพ่ือให้หลุดพ้น 3 กับดัก (กองบริหารงานวิจัยและประกัน
คุณภาพการศึกษา, 2559) คือ  
 1. หลุดพ้นจากกับดักประเทศรายได้ปานกลางด้วยการสร้างความมั่งคั่งผ่านกลไก
ขับเคลื่อนเศรษฐกิจด้วยนวัตกรรม ปัญญา เทคโนโลยีและความคิดสร้างสรรค์(competitive 
Growth Engines) เพ่ือก้าวสู่ประเทศที่มีรายได้สูง โดยเปลี่ยนจาก “ท ามากได้น้อย” เป็น “ท า
น้อยได้มาก” ซึ่งประกอบด้วยการยกระดับขีดความสามารถด้านวิจัยและพัฒนา การสร้างคลัส
เตอร์(กลุ่ม)ทางด้านเทคโนโลยีและนวัตกรรม การบ่มเพาะธุรกิจด้านเทคโนโลยี การออกแบบ
และความคิดสร้างสรรค์ การพัฒนาวิสาหกิจที่ขับเคลื่อนด้วยนวัตกรรม การพัฒนาทักษะและ
งานใหม่เพ่ือรองรับการเปลี่ยนแปลงในอนาคต การสร้างสภาพแวดล้อมที่เอ้ืออ านวยต่อการท า
ธุรกิจ การบริหารจัดการสมัยใหม่ กิจการร่วมทุนรัฐและเอกชนในโครงการขนาดใหญ่ 
 2. หลุดพ้นจากกับดักความเหลื่อมล้ า ด้วยการสร้างความมั่นคงผ่านกลไกการกระจาย
รายได้ โอกาสและความมั่งคั่งอย่างเท่าเทียม ( Inclusive Growth Engines) โดยเน้นการ



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1541 

ปรับเปลี่ยนจากความมั่งคั่งที่กระจุกเป็นความม่ังคั่งที่กระจายด้วยหลักคิดที่ว่าเราจะเดินหน้าไป
ด้วยกันโดยไม่ทิ้งใครใครไว้ข้างหลังประกอบ ด้วยการยกระดับ Digital Skill Literacy, ICT 
Literacy, Information Literacy และ Media Literacy การสร้างคลัสเตอร์เศรษฐกิจระดับ
กลุ่มจังหวัด และจังหวัด การสร้างเศรษฐกิจระดับฐานรากในชุมชน การวิสาหกิจเพ่ือสังคม การ
ส่งเสริมและสนับสนุนให้วิสาหกิจขนาดกลางและขนาดย่อมเข้มแข็งและสามารถแข่งขันได้ใน
เวทีโลก การยกระดับขีดความสามารถ การเสริมสร้างและการเติมเต็มศักยภาพของประชาชน
ให้ทันกบัพลวัตรจากภายนอก การสร้างเครือข่ายความร่วมมือในรูปแบบของประชารัฐ การจ่าย
ภาษีให้แก่ผู้ที่มีรายได้ต่ ากว่าเกณฑ์ท่ีก าหนดแบบมีเงื่อนไข 
 3. หลุดพ้นจากกับดักความไม่สมดุล ด้วยการสร้างความยั่งยืนผ่านกลไกการพัฒนาที่
เป็นมิตรต่อสิ่งแวดล้อม (Green Growth Engines) ปรับเปลี่ยนจากการพัฒนาที่ไม่สมดุลสู่การ
พัฒนาที่สมดุล ประกอบด้วยการมุ่งเน้นธุรกิจ การผลิต และการใช้เทคโนโลยีที่เป็นมิตรต่อ
สิ่งแวดล้อม การมุ่งเน้นการใช้พลังงานทดแทน การปรับแนวคิดจากเดิมที่ค านึงถึงความ
ได้เปรียบเรื่องต้นทุน (Cost Advantage) เป็นหลัก มาสู่การค านึงประโยชน์ที่ได้จากการลด
ความสูญเสียที่เกิดขึ้นทั้งระบบ (Lost Advantage) การส่งเสริมให้ภาคเอกชนเป็นองค์กรที่ 
“คิดดีท าดี” (Doing Good, Doing Well) รัฐพยายามผลักดันให้เป็นไปตามแผน ถ้าองคาพยพ
ในสังคมเห็นด้วยกับนโยบายรัฐ ปัญหาจะน้อยลง แต่ถ้ามีรัฐบาลใหม่ภายหลังการเลื อกตั้ง
ยกเลิกนโยบายนี้ ก็จะเกิดความล่าช้าอีก เพราะประเทศไทย ผู้มีอ านาจรัฐจะเปลี่ยนแปลงสิ่งใด 
ก็สามารถท าได้และสามารถท าให้ถูกกฎหมายเพราะแนวโน้มการแก้กฎหมายมีอยู่ในความคิด
ของนักการเมืองในหลายพรรคการเมืองแล้ว  
 มองในแง่พุทธจริยศาสตร์ คุณภาพของชีวิตและสังคม ขึ้นอยู่กับคุณค่าที่เกิดจากสิ่งที่
ประพฤติปฏิบัติ ถามว่า เมื่อลงมือปฏิบัติ สิ่งที่น าไปปฏิบัตินั้นมีคุณค่าต่อชีวิตและสังคมหรือไม่ 
หรือมีคุณค่ามากน้อยเพียงใด เรื่องคุณค่าเชิงปรัชญานั้น มีทั้งคุณค่าภายนอก(Extrinsic Value) 
และคุณค่าภายใน (Intrinsic Value) คุณค่าภายนอก หมายถึง คุณค่าท่ีน าไปสู่สิ่งอ่ืนๆ ที่มนุษย์
ปรารถนาเป็นคุณค่าท่ีมนุษย์ก าหนดขึ้น เป็นสะพานที่น ามนุษย์ให้ได้สิ่งอ่ืนๆ ได้ คุณค่าภายนอก
สามารถวัดได้จากผลที่เกิดเป็นรูปธรรม มีเงินมากขึ้น มีทรัพย์สมบัติเพ่ิมขึ้น ถ้ามีความเพียรใน
การท างาน คุณค่าภายใน หมายถึง สิ่งนั้น ๆ มีคุณค่าในตัวเอง มนุษย์ต้องการสิ่งนั้นเพ่ือสิ่งนั้น 
เป้าหมายของมนุษย์จบลงตรงที่ได้สิ่งนั้นมา เช่น มนุษย์ต้องการความสุข หรือเป้าหมายอยู่ที่



1542 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

ความสุข เมื่อความสุขเกิดขึ้นแล้ว ก็ถือว่าบรรลุเป้าหมายแล้ว ความต้องการสุข ถือเป็นความ
ต้องการสูงสุดที่มนุษย์ใฝ่คว้าคุณค่าภายในเป็นคุณค่าทางจิตใจ เช่น ความสุข ความสงบ ความรู้ 
ขณะที่คุณค่าภายนอก เช่น เงิน ทอง บ้าน ทรัพย์สินอื่น ๆ เป็นคุณค่าทางวัตถุ  
 คุณภาพของสังคมขึ้นอยู่กับคุณค่าของมนุษย์ หากมนุษย์ได้รับการพัฒนาเต็มศักยภาพ 
ย่อมมีคุณค่ามาก รัฐบาลปัจจุบันได้เตรียมการเพ่ือยกระดับคุณค่าของมนุษย์ให้เป็นมนุษย์ที่
สมบูรณ์ในศตวรรษที่ 21 ด้วยการพัฒนาที่ควบคู่ไปกับ “คนไทย 4.0 ในโลกที่หนึ่ง” ดังนี้ 
 1. PISA score (ตัวเลขการจัดล าดับผลสัมฤทธิ์ทางการศึกษาของเยาวชนไทย) จาก
ล าดับที่ 47 จาก 76 ประเทศ เป็น 1 ใน 20 ประเทศแรก ภายใน 20 ปี 
 2. ดัชนีการพัฒนามนุษย์ (Human Developing Index =HDI) จาก 0.722 (ในพ.ศ. 
2556) หรืออันดับที่ 89 เป็น 0.80 หรือ50 อันดับแรกภายใน 10 ปี 
 3. ยกระดับคุณภาพฝีมือแรงงานให้สอดคล้องกับความต้องการและทิศทางการพัฒนา
ประเทศจ านวน 500,000 คนภายใน 5 ปี 
 4. มหาวิทยาลัยไทยติดอันดับ 100 อันดับแรกของโลก จ านวน 5 สถาบัน ภายใน 20 
ปี 
 5. นักวิทยาศาสตร์ไทยได้รับรางวัล โนเบิ้ล ไพร้ซ์ (Noble Prize) จ านวน 1 ท่าน 
ภายใน 20 ปี 
 

 คนไทยที่สมบูรณ์ ต้องมีการปรับเปลี่ยนกระบวนการเรียนรู้ โดยเริ่มต้นที่ 
 1. การปรับเปลี่ยนเรียนรู้เพ่ือเสริมสร้างแรงบันดาลใจ มีความมุ่งมั่น เพ่ือให้มีชีวิตอยู่
อย่างมีพลังและมีความหมาย โดยวิธีการ ดังนี้ 

1.1 ปรับเปลี่ยนจากการเรียนแบบเฉื่อยชา (passive Learning) เป็นการเรียนแบบ
กระตือรือร้น(Active Learning) 

1.2 ปรับเปลี่ยนจากการเรียนตามภาคบังคับ (Duty-Driven) เป็นการเรียนที่เกิด
จากความอยากรู้ อยากท า และอยากเป็น (Passion Driven 

1.3 ปรับเปลี่ยนจากการเรียนตามมาตรฐาน (Standardized) เป็นการเรียนเพ่ือ
ตอบโจทย์เฉพาะบุคคล (Personalized) 
 2. การปรับเปลี่ยนเรียนรู้เพ่ือบ่มเพาะความคิดสร้างสรรค์ และความสามารถในการ
รังสรรค์นวัตกรรมใหม่ (Generative Learning) โดยวิธีการ ดังนี้ 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1543 

2.1 ปรับเปลี่ยนจากการเรียนรู้ในห้องเรียน ในโรงเรียน และในระบบ เป็นการ
เรียนรู้นอกห้องเรียน นอกโรงเรียน และนอกระบบ 

2.2 ปรับเปลี่ยนจากการเรียนจากข้อเท็จจริง (Fact Based) เป็นการเรียนที่เริ่มจาก
การใช้ความคิด (Idea Based) 

2.3 ปรับเปลี่ยนจากการคิดในกรอบ (In the Box) เป็นการคิดนอกกรอบ(Out of 
the Box) 

2.4 ปรับเปลี่ยนจากการเรียนแบบถ่ายทอด (Transmitting) เป็นการเรียนแบบ
ชี้แนะ (Mentoring) 
 3. การปรับเปลี่ยนเรียนรู้เพ่ือปลูกฝังจิตสาธารณะ ยึดประโยชน์ส่วนรวมเป็นที่ตั้ง 
(Mindful Learning) โดยมุ่งเน้นที่ 

3.1 ปรับเปลี่ยนจากการเน้นผลประโยชน์ร่วม (Common Interest) เป็นการเน้น
สร้างคุณค่าร่วม (Sharing Value) 

3.2 ปรับเปลี่ยนจากการมุ่งเน้นความคิดสร้างสรรค์ในรายบุคคล(Individual 
Creating) เป็นการมุ่งเน้นการระดมความคิดสร้างสรรค์แบบกลุ่ม (Common Creating) 

3.3 ปรับเปลี่ยนจากการให้รางวัลจากการแข่งขัน (Competing Incentive) เป็นให้
รางวัลจากการท างานร่วมกัน (Sharing Incentive) 
 4. การปรับเปลี่ยนเรียนรู้ เ พ่ือมุ่ งการท างานให้เกิดผลสัมฤทธิ์  (Result-Based 
Learning) โดยวิธีการดังนี้ 

4.1 ปรับเปลี่ยนจากการเรียนโดยเน้นทฤษฎี เป็นการเรียนที่เน้นการวิเคราะห์และ
แก้ไขปัญหา 

4.2 ปรับเปลี่ยนจากการเรียนแบบฟังบรรยาย เป็น การท าโครงการและแก้ปัญหา
โจทย์ในรูปแบบต่าง ๆ 

4.3 ปรับเปลี่ยนจากการวัดความส าเร็จจากระบบนับหน่วยกิต เป็นการวัด
ความส าเร็จจากการบรรลุผลสัมฤทธิ์ 

4.4 ปรับเปลี่ยนจากการเรียนเพื่อวุฒิการศึกษา เป็นการเรียนเพ่ือประกอบอาชีพ 
  



1544 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 4 เพ่ือสร้างองค์ความรู้ใหม่และรูปแบบการพัฒนาชีวิตและ
สังคม ผลการศึกษา พบว่า 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 จากภาพข้างต้น สามารถอธิบายได้ว่า 
 ครอบครัวมีความสุข ความสุขของมนุษย์ขึ้นอยู่กับองค์ประกอบหลายอย่าง เช่น การ
มีทรัพย์ การใช้จ่ายทรัพย์ การไม่มีหนี้ การท างานที่ปราศจากโทษ การปรารถนาความสุขเป็น
เป้าหมายอย่างหนึ่งของมนุษย์ เมื่อสามารถแสวงหาความสุขได้ ทุกคนอยากแสวงหาความสุข 
เมื่อตนเองมีความสุขแล้ว อยากให้ผู้อ่ืนมีความสุขด้วย โดยเฉพาะอย่างยิ่งความสุขในครอบครัว 
องค์ประกอบความสุขในครอบครัว คือประการแรก สมาชิกทุกคนในครอบครัวต้องมีความ
ปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน ชีวิตไม่ตกอยู่ในอันตราย ไม่มีความหวาดระแวงว่าจะมีใครมาท า
ร้ายบุคคลอันเป็นที่รักของครอบครัว ประการที่สอง มีคู่ครองที่ตั้งมั่นอยู่ในศีลธรรม คู่ครองมี
ความรักต่อกัน ไม่หวาดระแวงต่อกัน ไม่ประพฤตินอกใจกัน รวมทั้งการพยายามหาเลี้ยงชีพ 
สร้างครอบครัวให้เป็นปึกแผ่น มีฐานะมั่นคง ประการที่สาม บุคคลในครอบครัวไม่มีความคิด
หลอกลวงกัน จริงใจต่อกัน ไม่พูดจาท าร้ายกัน ครอบครัวที่มีความซื่อสัตย์ทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืน 
ย่อมเป็นครอบครัวที่น่าเชื่อถือ น่าไว้วางใจทั้งสมาชิกในครอบครัวตนเอง และของบุคคลที่เข้า
เกี่ยวข้อง ประการที่สี่ บุคคลในครอบครัวไม่หลงใหลในอบายมุข คือการเป็นนักเลงสุรา หาก
สมาชิกในครอบครัวปฏิบัติตามหลักศีลข้อที่ 5 ความเสื่อมหลายประการอันเกิดจากการเป็น
นักเลงสุราก็ย่อมไม่มี 

รูปแบบสังคมที่พึงประสงค์=HSL

ครอบครัวมีความสุข

Happy Family

(H)

ชุมชนปลอดภัย

safety Community

(S)

สังคมมีเมตตา

Loving-kindness 
Society

(L)



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1545 

 ชุมชนปลอดภัย ชุมชนที่อาศัยอยู่ร่วมกัน ต้องช่วยกันดูแลเอาใจใส่ ไว้วางใจกันได้ ไม่
สร้างความเดือดร้อนให้แก่ชุมชน เพราะมีส านึกร่วมกัน ปกป้องกันในยามที่เกิดความเดือดร้อน 
มีใจเสียสละต่อเพ่ือนบ้าน เกื้อกูลต่อกัน ด้วยความมีน้ าจิตน้ าใจต่อกัน ช่วยเหลือแบ่งปันต่อกัน 
ความปลอดภัยย่อมเกิดขึ้นในชุมชน เมื่อชุมชนปลอดภัย ครัวเรือนแต่ละครัวเรือนมีความ
ปลอดภัยด้วย เมื่อครอบครัวปลอดภัย ปัจเจกชนย่อมได้รับความปลอดภัยในเวลาเดียวกัน 
ส านึกร่วมเป็นองค์ประกอบที่ส าคัญ ส านึกร่วมจะเกิดขึ้นได้ 1. ทุกฝ่ายให้ความส าคัญซึ่งกันและ
กัน 2. ร่วมทุกข์ร่วมสุขกัน 3. ช่วยเหลือกันและกันทั้งในยามปกติและมีภัย 4. ร่วมคิดร่วมท า 5. 
มีจิตอาสาในกิจกรรมของชุมชน เมื่อบุคคลในชุมชนต่างยึดมั่น ปฏิบัติตนเคารพกฎเกณฑ์ในการ
อยู่ร่วมกัน ความปลอดภัยก็จะเกิดตามมา ความปลอดภัยของชุมชน คือ ความปลอดภัยของแต่
ละบุคคลที่อาศัยอยู่ในชุมชนเดียวกัน  
 สังคมมีเมตตา สังคมท่ีดีควรเริ่มต้นที่ความรักความเมตตาต่อกัน สอดคล้องกับหลักสา
ราณียธรรม 6 (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ 
 1. เมตตากายกรรม ตั้งเมตตากายกรรมในเพ่ือนพรหมจรรย์ ทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
คือ ช่วยเหลือกิจธุระของผู้ร่วมหมู่คณะด้วยความเต็มใจ แสดงกิริยาอาการสุภาพ เคารพนับถือ
กันทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
 2. เมตตาวจีกรรม ตั้งเมตตาวจีกรรมในเพ่ือนพรหมจรรย์ ทั้งต่อหน้าและลับหลัง คือ 
ช่วยบอกแจ้งสิ่งที่เป็นประโยชน์ สั่งสอน แนะน าตักเตือนด้วยความหวังดี กล่าววาจาสุภาพ
เคารพนับถือกันทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
 3. เมตตามโนกรรม ตั้งเมตตามโนกรรมในเพ่ือนพรหมจรรย์ ทั้งต่อหน้าและลับหลัง คือ 
ตั้งจิตปรารถนาดี คิดท าสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อกัน มองกันในแง่ดี มีหน้าตายิ้มแย้มแจ่มใสต่อกัน 
 4. สาธารณโภคิตา ได้สิ่งของใดมาก็แบ่งปันกัน คือ เมื่อได้สิ่งใดมาโดยชอบธรรม แม้
เป็นของเล็กน้อย ก็ไม่หวงไว้ผู้เดียว น ามาแบ่งปันเฉลี่ยเจือจาน ให้ได้มีส่วนร่วมใช้สอยบริโภคท่ัว
กัน 
 5. สีลสามัญญตา มีศีลบริสุทธิ์เสมอกันกับเพื่อนพรหมจรรย์ ทั้งต่อหน้าและลับหลัง คือ 
มีความประพฤติสุจริตดีงาม ถูกต้องตามระเบียบวินัย ไม่ท าตนให้เป็นที่รังเกียจของหมู่คณะ 
 6. ทิฏฐิสามัญญตา มีทิฏฐิเสมอกันกับเพ่ือนพรหมจรรย์ ทั้งต่อหน้าและลับหลัง คือ มี
ความเห็นชอบ ในข้อที่เป็นหลักการส าคัญอันจะน าไปสู่ความหลุดพ้น สิ้นทุกข์ หรือ ขจัดปัญหา 



1546 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

 ธรรม 6 ประการนี้ มีคุณคือ เป็นสารณียะ ท าให้เป็นที่ระลึกถึง เป็นปิยกรณ์ ท าให้เป็น
ที่รัก เป็นครุกรณ์ ท าให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความสงเคราะห์ เพ่ือความไม่วิวาท เพ่ือความ
สามัคคี และเพ่ือเอกีภาพ ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน เพราะเม่ือมีความรักต่อกันแล้ว การฆ่า
กัน การประหัตประหารกัน การเบียดเบียนกันด้วยวิธีการต่าง ๆ ย่อมไม่มี การจะไปขโมย
ทรัพย์สินของผู้อ่ืนเอาเป็นของตนเองก็ท าไม่ได้ เพราะทุกคนเคารพในกรรมสิทธิ์ของผู้อ่ืน และรู้
ว่าตนเองหวงแหนในทรัพย์สมบัติของตนอย่างไร ผู้อื่นก็รักและหวงแหนทรัพย์สินของตนเช่นกัน 
การประพฤตินอกใจก็ไม่เกิดขึ้น การจะกล่าวเท็จ หลอกลวง ยุให้คนแตกแยกกันก็ไม่สามารถท า
ได้ รวมความว่า เพราะ “รัก” ตัวเดียว ท าให้สังคมน่าอยู่ ท าให้มีความหวัง ท าให้โอกาสทุก
อย่างเกิดข้ึนได้บนพ้ืนฐานของเมตตาธรรม อ านาจแห่งเมตตาธรรมย่อมค้ าจุนให้สังคมน่าอยู่  
 

อภิปรายผล 
 การวิจัยเรื่อง พุทธอรรถปริวรรตว่าด้วยศีล 5 กับการพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคมนี้ 
ด้วยเหตุผลที่ว่า ชีวิตและสังคมปัจจุบันให้ความส าคัญเรื่องของศีลน้อยลงไปทุกวัน ส่วนหนึ่งเป็น
ผลมาจากการเปลี่ยนแปลงของสังคมที่เป็นผลมาจากการไหลบ่าของวัฒนธรรมบริโภคนิยม ท า
ให้ประชาชนหลงใหลวัตถุบริโภค พากันบูชาวัตถุยิ่งคุณค่าของบุคคลและสังคม หรือท าให้
หลงลืมวัฒนธรรมสิ่งดีงามที่มีมาเนิ่นนาน เช่น การถือศีล ปัจจุบัน คนถือศีลกันน้อยลง พร้อมที่
จะฆ่ากันได้ ท าร้ายกันตลอดเวลา พร้อมที่จะโกงหากมีโอกาส พร้อมที่จะเป็นชู้หากพบคนถูกใจ 
พร้อมที่จะโป้ปดมดเท็จหากเห็นว่าตนเองจะได้ประโยชน์ พร้อมที่จะเสพสิ่งเสพติดโดยไม่คิด
ค านึงผลกระทบที่จะเกิดกับตนเองและสังคม การที่บุคคลละเลยการปฏิบัติต่อศีลท าให้คุณภาพ
ชีวิตและสังคมลดลง การท าวิจัยเรื่องนี้เพ่ือต้องการสร้างความเข้าใจเรื่องศีลเพ่ิมขึ้น ผู้วิจัย
พยายามศึกษา ค้นคว้าเรื่องศีล พร้อม ๆ ไปกับการอรรถปริวรรตหรือการตีความเรื่องให้
กว้างขวางยิ่งขึ้น เพ่ือประโยชน์ในการศึกษาและปฏิบัติ และท าให้มองเห็นความส าคัญของศีล
ยิ่งขึ้น แม้พยายามอย่างเต็มที่ แต่ยังมีข้อที่ควรประยุกต์มากยิ่งขึ้น ท าอย่างไรผู้สนใจเรื่องศีลจะ
น าเอาไปประยุกต์ใช้ในระดับองค์กรและสังคมได้อย่างเป็นรูปธรรม และให้ความส าคัญเรื่อง
พฤติกรรมในการอยู่ร่วมกันอย่างกว้างขวาง โดยใช้ศีลเป็นตัววัดคุณค่าของชีวิตและสังคม และ
บุคคลต้องมีความกล้าหาญในการปฏิเสธสิ่งที่ขัดต่อหลักศีลธรรม ถ้าบุคคลสามารถแสดงออกมา
อย่างกล้าหาญ ศีลธรรมย่อมกลับมา แต่วันนี้ มีการประพฤติย่อหย่อนในเรื่องศีลธรรมมากขึ้น 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1547 

ให้ความส าคัญกับศีลธรรมน้อย จนเป็นสาเหตุหนึ่งที่ท าให้สังคมอ่อนแอ ท าให้ชีวิตและสังคมไม่
มีความสงบสุข ความเดือดร้อนจึงเกิดขึ้นทุกวัน ข่าวคราวอาชญากรรมเกิดขึ้นดาษดื่น กลายเป็น
สังคมไม่น่าอยู่ ถึงเวลาที่ทุกฝ่ายต้องหันมาให้ความส าคัญเรื่องการประพฤติ การกระท าที่ขัดต่อ
ศีลธรรมอันดีของสังคม การละเลยหรือเฉยเมยของบุคคลและสังคมย่อมส่งผลเสียให้เกิดขึ้น
อย่างที่ไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้ 
 

สรุป  
 การวิจัยเรื่อง พุทธอรรถปริวรรตว่าด้วยศีล 5 ด้วยเหตุผลที่ว่า ชีวิตและสังคมปัจจุบัน
ให้ความส าคัญเรื่องของศีลน้อยลงไปทุกวัน ส่วนหนึ่งเป็นผลมาจากการเปลี่ยนแปลงของสังคมที่
เป็นผลมาจากการไหลบ่าของวัฒนธรรมบริโภคนิยม ท าให้ประชาชนหลงใหลวัตถุบริโภค พากัน
บูชาวัตถุยิ่งคุณค่าของบุคคลและสังคม หรือท าให้หลงลืมวัฒนธรรมสิ่งดีงามที่มีมาเนิ่นนาน เช่น 
การถือศีล ปัจจุบัน คนถือศีลกันน้อยลง พร้อมที่จะฆ่ากันได้ ท าร้ายกันตลอดเวลา พร้อมที่จะ
โกงหากมีโอกาส พร้อมที่จะเป็นชู้หากพบคนถูกใจ พร้อมที่จะโป้ปดมดเท็จหากเห็นว่าตนเองจะ
ได้ประโยชน์ พร้อมที่จะเสพสิ่งเสพติดโดยไม่คิดค านึงผลกระทบที่จะเกิดกับตนเองและสังคม 
การที่บุคคลละเลยการปฏิบัติต่อศีลท าให้คุณภาพชีวิตและสังคมลดลง การท าวิจัยเรื่องนี้เพ่ือ
ต้องการสร้างความเข้าใจเรื่องศีลเพ่ิมขึ้น ผู้วิจัยพยายามศึกษา ค้นคว้าเรื่องศีล พร้อม ๆ ไปกับ
การอรรถปริวรรต หรือ การตีความเรื่องให้กว้างขวางยิ่งขึ้น เพ่ือประโยชน์ในการศึกษาและ
ปฏิบัติ และท าให้มองเห็นความส าคัญของศีลยิ่งขึ้น แม้พยายามอย่างเต็มที่ แต่ยังมีข้อที่ควร
ประยุกต์มากยิ่งขึ้น ท าอย่างไร ผู้สนใจเรื่องศีลจะน าเอาไปประยุกต์ใช้ในระดับองค์กรและสังคม
ได้อย่างเป็นรูปธรรม และให้ความส าคัญเรื่องพฤติกรรมในการอยู่ร่วมกันอย่างกว้างขวาง โดยใช้
ศีลเป็นตัววัดคุณค่าของชีวิตและสังคม และบุคคลต้องมีความกล้าหาญในการปฏิเสธสิ่งที่ขัดต่อ
หลักศีลธรรม ถ้าบุคคลสามารถแสดงออกมาอย่างกล้าหาญ ศีลธรรมย่อมกลับมา แต่วันนี้ มีการ
ประพฤติย่อหย่อนในเรื่องศีลธรรมมากขึ้น ให้ความส าคัญกับศีลธรรมน้อย จนเป็นสาเหตุหนึ่งที่
ท าให้สังคมอ่อนแอ ท าให้ชีวิตและสังคมไม่มีความสงบสุข ความเดือดร้อนจึงเกิดขึ้นทุกวัน ข่าว
คราวอาชญากรรมเกิดขึ้นดาษดื่น กลายเป็นสังคมไม่น่าอยู่ ถึงเวลาที่ทุกฝ่ายต้องหันมาให้
ความส าคัญเรื่องการประพฤติ การกระท าที่ขัดต่อศีลธรรมอันดีของสังคม การละเลยหรือเฉย
เมยของบุคคลและสังคมย่อมส่งผลเสียให้เกิดข้ึนอย่างที่ไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้ 



1548 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

ข้อเสนอแนะ 
 ส าหรับผู้สนใจเรื่องศีลในพุทธปรัชญา ยังมีเรื่องที่สมควรสนับสนุนให้มีการวิจัยอีกมาก 
เพราะยังมีศีลอีกหลายประเภท ทั้งโลกียศีลและโลกุตตรศีล ทั้งอาคาริยศีล และอนาคาริยศีล 
ล้วนเป็นประโยชน์แก่ตนเองและสังคม และสามารถท าให้ค้นพบองค์ความรู้ใหม่ๆ ที่ จะเป็น
ประโยชน์แก่สังคมโดยตรง และสามารถน ามาพัฒนาสังคม ชุมชน ให้เป็นสังคมต้นแบบในการ
อยู่ร่วมกัน หรือในการแสวงหาสันติภาพของสังคม เช่น 
 1. ศีลกับการพัฒนามนุษย์ในยุคหลังบริโภคนิยม ด้วยเหตุผลที่ว่า เมื่อมนุษย์อ่ิม หรือ
ส าลักบริโภคนิยม มนุษย์ต้องคุณภาพชีวิตที่จะเข้ามาทดแทนบริโภคนิยมที่พวกเขาเคยหลงใหล
หรือให้ความส าคัญเป็นอันดับต้นๆ ของการใช้ชีวิต เมื่อเกิดการเปลี่ยนแปลงในการด ารงชีวิตใน
ชีวิตประจ าวัน มนุษย์ยังต้องคุณภาพชีวิตที่ดี จ าเป็นต้องแสวงหาคุณค่าใหม่ที่ไม่ต้องอาศัยวัตถุ 
 2. บทบาทของศีลกับการเปลี่ยนแปลงสัญชาตญาณของมนุษย์  ด้วยเหตุผลที่ว่า การ
ด ารงชีวิตที่อาศัยเพียงสัญชาตญาณ ไม่เพียงพอที่จะพัฒนาคุณภาพชีวิตได้ มนุษย์จ าเป็นต้อง
อาศัยภาวิตญาณที่เกิดจากการฝึกฝนตนเอง สิ่งที่สมควรน ามาใช้ฝึกปฏิบัติตนเพ่ือพัฒนาตนเอง
ให้มีคุณภาพ จ าเป็นต้องมีความความเข้าใจและสามารถน าเอาหลักปฏิบัติ คือ ศีล เข้ามาเป็น
ส่วนส าคัญของชีวิตเพ่ือควบคุมสัญชาตญาณดิบของมนุษย์ 
 3. อารยธรรมของมนุษยชาติกับการฟ้ืนตัวของศีลธรรม ด้วยเหตุผลที่ว่า อารยธรรม
เป็นเครื่องบ่งบอกความเจริญก้าวหน้าของมนุษย์ในแต่ละยุคสมัย มนุษย์จะมีอารยธรรมนั้น 
จิตใจต้องมีคุณภาพ มีคุณธรรม มองเห็นคุณค่าของสิ่งรอบตัว หรือ สิ่งแวดล้อม หรือธรรมชาติ
แวดล้อม มนุษย์จะมองไม่เห็นคุณค่าของสิ่งต่าง ๆ หากศีลธรรมไม่เกิดขึ้นในวิถีชีวิตของ
ประชาชน จ าเป็นต้องฟ้ืนศีลธรรมเพ่ือให้พลังศีลธรรมได้อุ้มชู หรือสร้างอารยธรรมของ
มนุษยชาติต่อไป 
 4. การล่มสลายของศีลธรรมกับการก่อการร้ายในประเทศไทย ด้วยเหตุผลที่ว่า 
ปัจจุบันการก่อการร้ายในประเทศต่าง ๆ ก าลังแสดงฤทธิ์เดช ข่มเหง ท าร้ายประชาชนให้ได้รับ
ความทุกข์ยาก แม้ประชาชนไทยเองก็ได้รับผลกระทบเชิงลบอยู่มาก ประชาชนเดือดร้อนจาการ
ก่อการร้าย ชีวิตไม่เป็นปกติสุข นั่นแสดงให้เห็นถึงการล่มสลายลงของศีลธรรม ท าอย่างไรจึงจะ
พลิกกลับสถานการณ์ที่เลวร้ายให้กลายเป็นดี การใช้พลังแห่งความถูกต้องดีงามเข้ามาขจัดปัด
เป่า น่าจะช่วยให้ความสงบสุขกลับคืนมา 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม 2562) | 1549 

 5. บทบาทของศาสนากับการพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคม ด้วยเหตุผลที่ว่า ศาสนามี
มีความส าคัญต่อชีวิตและสังคมอยู่ในระดับหนึ่งแล้ว เพียงหันมาส่งเสริมกันให้จริงจังมากขึ้น 
ศาสนาจะได้แสดงบทบาทให้โดดเด่นยิ่งขึ้น ผู้ปกครองไม่ต้องหวาดระแวงศาสนาว่าจะมามี
อ านาจเหนือรัฐ เพราะในความเป็นจริงนั้น ศาสนาเอื้อต่อการด ารงอยู่ของรัฐมาทุกยุคทุกสมัย 
 

เอกสารอ้างอิง 
กองบริหารงานวิจัยและประกันคุณภาพการศึกษา. (2559). พิมพ์เขียว Thailand 4.0 โมเดล

ขับเคลื่อนประเทศไทยสู่ความมั่งคั่ง มั่นคง และยั่งยืน. กรุงเทพมหานคร: กองบริหาร
งานวิจัยและประกันคุณภาพการศึกษา. 

กีรติ บุญเจือ. (2546). ย้อนอ่านปรัชญายุคกลางของมนุษยชาติช่วงแสวงหาเครือข่าย. 
กรุงเทพมหานคร: ฐานบัณฑิต. 

คณิศร กิตติกรปรีดา. (2559). แนวทางการเสริมสร้างสังคมสันติสุขตามหลักศีล 5: กรณีศึกษา 
ชุมชน พระบาทห้วยต้ม จังหวัดล าพูน(สันติศึกษา). กรุงเทพมหานคร, ดุษฎีนิพนธ์ 
พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต: บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เดือน ค าดี. (2534). พุทธปรัชญา. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
พงษ์ศักดิ์ สนธิตระกูล. (2556). ศึกษาวิเคราะห์การแก้ไขปัญหาจากการละเมิดเบญจศีลข้อที่ 5 

ของเยาวชนไทยตามพุทธวิธี: กรณีศึกษายาเสพติด. กรุงเทพมหานคร, วิทยานิพนธ์
พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา: บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระณัฐกิตติ อนารโท (ผุยเหง้า). (2556). พัฒนาการการรักษาศีลของอุบาสกอุบาสิกาใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร, ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต 
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา: บัณฑิตวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระปิฎกจุฬาภัย. (2516). มิลินทปัญหา ฉบับพิสดาร. กรุงเทพมหานคร: อมรการพิมพ์. 
พระมหาชัยณรงค์ วรญฺชโย (เทศสาย). (2558). การศึกษาเรื่องศีลในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถร

วาท. กรุงเทพมหานคร, พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา: บัณฑิต
วิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



1550 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.3 (May 2019) 

พุทธทาสภิกขุ. (2520). ศีลธรรมกับมนุษยโลก. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ. 
พุทธทาสภิกขุ. (2546). มนุสสธรรม. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ. 
พุทธทาสภิกขุ. (2549). ปัญหาแห่งมนุษยภาพ. สุราษฎร์ธานี ธรรมทานมูลนิธิ. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย เล่มที่ 11,25. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

ยศ สันตสมบัติ. (2540). มนุษย์กับวัฒนธรรม (ครั้งที่ 2). โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์: 
กรุงเทพมหานคร. 

สมัคร บุราวาส. (2552). พุทธปรัชญา:มองพุทธศาสนาด้วยทรรศนะทางวิทยาศาสตร์ (พิมพ์ครั้ง
ที่ 4). กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ศยาม. 

สวัสดิ์ อโณทัย. (2558). วิธีการสร้างความสุขตามปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง. วารสารเซนต์
จอห์น, 18 (22) 166-167. 

อนันตชัย จินดาวัฒน์. (2556). ประวัติศาสตร์โลก พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: ยิปซีกรุ๊ป. 
อ านวย ยัสโยธา. (2547). กาลามสูตร. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ ห.จ.ก. ภาพพิมพ์. 
Eric Schmidt and Jared Cohen. (2557). he New Digital Age. ดิจิตอลเปลี่ยนโลก แปล

โดย สุทธวิชญ์ แสงดาษดา. กรุงเทพมหานคร: โพสต์บุ๊ก. 
 
 
 
 


