
อัตตาในปรัชญาหลังนวยุคของมิเชล ฟูโกต์  
มองผ่านพุทธปรัชญาเถรวาท* 

THE SELF IN MICHEL FOUCAULT’S POSTMODERN PHILOSOPHY 
THROUGH THERAVADA BUDDHIST PHILOSOPHY. 

 
นพดล ปรางค์ทอง 

Nopphadon Prangthong 

สวัสดิ์ อโณทัย 
Sawat Anothai 

สมบูรณ์ บุญโท 
Somboon Boondo 

มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น 
Saint John’s University, Thailand 

E-mail: nopphadonpr@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องอัตตาในพุทธปรัชญาเถรวาท        
2) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องอัตตาในปรัชญาหลังนวยุคตามแนวคิดของมิเชล ฟูโกต์ 3) เพ่ือ
วิเคราะห์อัตตาของมิเชล ฟูโกต์ ผ่านพุทธปรัชญาเถรวาท และ 4) เพ่ือสร้างองค์ความรู้ใหม่
เกี่ยวกับอัตตาในการน ามาพัฒนาคุณภาพชีวิตของมนุษย์ การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 
ได้แก่ การศึกษาเอกสารและน าเสนอแบบพรรณนาวิเคราะห์ ภายใต้กระบวนการศึกษาเชิง
วิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน เพื่อน าไปสู่การสร้างองค์ความรู้ใหม่ทางปรัชญา 
 

 ผลการศึกษาพบว่า 
 1. พุทธปรัชญาเถรวาทเสนอว่า อัตตาเกิดจากอวิชชาและมาจากการรวมตัวกันของ
ขันธ์ 5 ซึ่งจะต้องด าเนินไปตามกฎไตรลักษณ์ และปฏิจจสมุปบาท การจะสลายความยึดมั่นถือ

                                                           
* Received 6 April 2019; Revised 26 April 2019; Accepted 26 April 2019. 



598 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.2 (April 2019) 

มั่นว่าเป็นอัตตาหรือดับทุกข์ได้นั้น จ าเป็นจะต้องรู้เท่าทันอัตตา เข้าถึงความเป็นอนัตตา และ
บรรลุนิพพานเป็นที่สุด  
 2. อัตตาหรืออัตบุคคลในปรัชญาหลังนวยุคของมิเชล ฟูโกต์ นั้น เกิดจากศาสตร์ว่าด้วย
มนุษย์ โดยจะถูกอธิบายผ่านอ านาจ ความรู้ ความจริง และปฏิบัติการทางวาทกรรมของสังคม 
แนวปฏิบัติของปัจเจกบุคคล คือ การต่อต้านขัดขืน การก ากับตนเอง ปฏิบัติการแห่งเสรีภาพ 
และการเอื้ออาทรต่อตนเอง  
 3. ฟูโกต์อธิบายตัวตนของมนุษย์ในระดับสมมติสัจจะ ผ่านวาทกรรม อ านาจ และ
ระบอบแห่งความจริงในแต่ละยุคสมัย ซึ่งเป็นตัวตนในลักษณะสัมพัทธ์ มีพลวัต และความ
เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ขณะที่พุทธปรัชญาเถรวาทมุ่งเน้นอธิบายตัวตนในเชิงอภิปรัชญา
และน าเสนอในฐานะเป็นความจริงสมบูรณ์ หรือ ปรมัตถสัจจะ ต้องพัฒนาไปสู่ระดับโลกุตตระ 
คือ การหลุดพ้นจากความยึดมั่นเรื่องตัวตนอย่างสิ้นเชิงที่เรียกว่า “นิพพาน”  
 4. องค์ความรู้ใหม่จากการศึกษาวิจัย คือ ปรัชญาหลังนวยุคของมิเชล ฟูโกต์กับพุทธ
ปรัชญาเถรวาท มุ่งความสนใจไปที่ตัวตนคนละระดับ กล่าวคือ ฟูโกต์มุ่งความสนใจและอธิบาย
อัตตาในระดับโลกียะ ในขณะที่พุทธปรัชญาเถรวาทมุ่งความสนใจน าเสนออัตตาในระดับโลกุต
ตระหรือในเชิงอภิปรัชญา ทั้งสองแนวคิดนี้แทบจะไม่ได้ขัดแย้งกัน แต่กลับเสริมเติมแต่งกันและ
กันอย่างมีนัยส าคัญ ซึ่งสามารถหลอมรวมเป็นองค์ความรู้ใหม่เพ่ือพัฒนาตัวตนของมนุษย์ได้  
 

ค าส าคัญ : อัตตา, ปรัชญาหลังนวยุค, มิเชล ฟูโกต์, พุทธปรัชญา  
 

Abstract 
 The objectives of this article are as follows: 1 )  to study the concept of 
self in Theravada Buddhist philosophy. 2 )  To study the concept of self in 
postmodern philosophy based on the concept of Michel Foucault. 3) To analyze 
the self of Michel Foucault through the Theravada Buddhist philosophy. 4 )  To 
create a new body of knowledge of the self to improve the quality of human 
life. This research is a qualitative research by studying the analytical description 
through the analytic, appreciative and regulatory approach so as to lead to the 
creativity of new knowledge in philosophy. 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (เมษายน 2562) | 599 

 The results of study were found as follows: 
 1 .  Theravada Buddhist philosophy explains that self is caused by 
ignorance and the combination of the Five Aggregates or Khantha, which is 
governed by the Three Characteristics of Existence or Trilaksana and the 
Dependent Origination or Paticcasamuppada. Knowing yourself as Soullessness 
or Anatta and to achieve Nirvana in the end is the way to be free from suffering.  
 2. The self or the subject in Michel Foucault’s postmodern philosophy is 
derived from human sciences. Foucault recommends that what should we do 
within this context is resistance, self-regulation, technology of self, practice of 
freedom and caring self. 
 3 .  Foucault explains the human self as the conventional truth through 
the discourses, the power and the regime of truth in each era, which is a relative, 
dynamic and constantly changing, while Theravada Buddhist philosophy focuses 
on the metaphysical self and presents it as an absolute truth and it must be 
developed to the transcendental level which is the liberation from the self 
completely called Nirvana. 
 4 .  The new body of knowledge from this study is Michel Foucault’s 
postmodern philosophy and Theravada Buddhist philosophy which focus on 
different levels of self, that is to say Foucault focused and explained human’s 
self on worldly level whilst Theravada Buddhist philosophy focused on 
transcendental level or metaphysics. Both philosophical concept has no conflict 
but significantly complementing each other and can be integrated into a new 
body of knowledge for human self-development.  
 

Keywords: Self, Postmodern Philosophy, Michel Foucault, Buddhist Philosophy  
 
 
 



600 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.2 (April 2019) 

บทน า 
 การเปลี่ยนแปลงกระบวนทรรศน์ครั้งส าคัญจากยุคสมัยใหม่หรือนวยุคมาเป็นกระบวน
ทรรศน์แบบหลังสมัยใหม่หรือหลังนวยุคนั้น สืบเนื่องจากการที่มนุษย์จ านวนหนึ่งได้พิจารณา
เห็นความขัดแย้งและการท าลายล้างกันของมวลมนุษยชาติในประวัติศาสตร์ที่ผ่านมา ซึ่งกล่าว
ได้ว่า ปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในโลกใบนี้ไม่ว่าในระดับรัฐหรือในระดับปัจเจกบุคคล ล้วน
แล้วแต่มีที่มาจากแนวคิดเรื่อง “ตัวตน” เป็นส าคัญ โดยเฉพาะการยึดถือว่าแนวคิดหรือ
อุดมการณ์ที่ตนยึดถือเพียงระบบเดียวเท่านั้นที่เป็นจริงที่สุด หรือดีที่สุด ที่เรียกว่า ลัทธิวจน
ศูนย์นิยม (logocentrism) จนน าไปสู่ความยึดมั่นถือมั่น (attachment) ในตัวตน หรือพวกตน 
แม้แต่การแบ่งกลุ่ม แบ่งสี หรือการนิยามความหมายเกี่ยวกับตัวตนว่าเป็นอย่างใดอย่างหนึ่งที่
ขบวนการเคลื่อนไหวทางการเมืองบางกลุ่มน ามาใช้ในสังคมการเมืองไทย ก็ล้วนแล้วแต่เป็นการ
สร้างความหมายให้กับกลุ่มหรือขบวนการของตนเอง และเป็นชนวนไปสู่ความขัดแย้งที่เข้มข้น
ในสังคมไทยในระยะที่ผ่านมา ความขัดแย้งในทางการเมือง ชาติพันธุ์ หรือศาสนาจะแหลมคม
แค่ไหนเพียงใด ขึ้นอยู่กับความเข้าใจเรื่องตัวตนหรือการนิยามความหมายเรื่อง “ตัวตน” ทั้ง
ในทางชาติพันธุ์ ศาสนา หรือการเมือง และระดับความยึดมั่นถือมั่นต่อความคิดเรื่องดังกล่าวว่า
มีมากน้อยเพียงใดด้วย ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่า ความคิดความเข้าใจเรื่อง “อัตตา” หรือ “ตัวตน” 
ถือว่าเป็นสมุฏฐานส าคัญที่อาจบานปลายขยายตัวออกไปเป็นปัญหาความขัดแย้งหรือความ
ทุกข์ยากเดือดร้อนของมนุษย์ทั้งหลายในโลก  
 แนวคิดเรื่อง “อัตตา” หรือ “ตัวตน” เป็นแนวคิดที่ส าคัญในทางศาสนาและปรัชญา 
นักปรัชญาหลายยุคหลายสมัยทั้งในตะวันตกและตะวันออกสนใจในประเด็นนี้ร่วมกัน และ
เลือกใช้ค าเรียกที่แตกต่างกันออกไป พ้ืนฐานของค าว่า “อัตตา” หรือ “ตัวตน” ที่ใช้กันทั่วไป
โดยเฉพาะในเชิงอภิปรัชญานั้น หมายถึง ธาตุแท้ของชีวิต นักปรัชญาตะวันตกจ านวนมาก
ยอมรับร่วมกันว่า การจะเข้าใจความหมายของ “ตัวตน” ได้โดยการพิจารณาความหมายของ
เรื่องคุณสมบัติก่อน กล่าวคือ คุณสมบัติของสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นสิ่งที่อาจเปลี่ยนแปลงได้ และ
คุณสมบัตินี้จะมีอยู่ได้ก็ต่อเมื่อ “มีอะไรบางอย่าง” รองรับอยู่ ค าว่า “อะไรบางอย่าง” ที่
กล่าวถึง คือ “ตัวตน” และ “ตัวตน” นี้จะเป็นศูนย์กลางแห่งความเปลี่ยนแปลง โดยที่ตัวมันเอง
ไม่เปลี่ยนแปลง และเมื่อมันไม่เปลี่ยนแปลง มันจึงต้องเป็น “สิ่งที่มีอยู่จริง” และสามารถมีอยู่
อย่างเป็นอิสระด้วยตัวเองและบางแนวคิดบอกว่าเป็นสิ่งนิรันดร (ศิริวรรณ โอสถานนท์, 2539)  



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (เมษายน 2562) | 601 

 ความหมายและความเข้าใจเรื่อง “อัตตา” หรือ “ตัวตน” ตามแนวคิดของนักปรัชญา
แต่ละคนตั้งแต่ยุคกรีก อาจมีรายละเอียดแตกต่างกันออกไปตามแนวโน้มความสนใจ ส าหรับใน
ปรัชญาตะวันออกโดยเฉพาะอย่างยิ่งผู้สนใจในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น แนวคิดเรื่อง “ตัวตน” 
เป็นที่ศึกษาและรับรู้กันอย่างแพร่หลาย ในฐานะที่เป็นศูนย์กลางแห่งการยึดมั่นถือมั่น และ
ส าคัญมั่นหมายต่าง ๆ นานา อันน าไปสู่การว่ายวนอยู่ในมหาสมุทรแห่งความทุกข์ของมวล
มนุษย์  
 แนวความเชื่อเรื่อง “ตัวตน” นี้มีการสอนสืบต่อกันมาทุกศาสนาในโลก พุทธศาสนา
เองแม้จะกล่าวถึงเรื่องอัตตาหรือตัวตน แต่ก็เพ่ือแสดงให้เห็นว่า การเข้าใจว่าเป็น “อัตตา” นั้น 
คือความเข้าใจที่ผิดพลาด เพราะแท้จริงแล้วมีเพียง “อนัตตา” เท่านั้น ดังพุทธพจน์ที่ว่า  
 “ดูกรเสนิยะ ศาสดา 3 จ าพวกนี้ มีอยู่ปรากฏอยู่ในโลก 3 จ าพวกเป็นไฉน ศาสดาบาง
คนในโลกนี้ บัญญัติอัตตาโดยความเป็นของจริง โดยความเป็นของแท้ ทั้งในปัจจุบัน ทั้งใน
สัมปรายภพ อนึ่ง ศาสดาบางคนในโลกนี้ บัญญัติอัตตาโดยความเป็นของจริง โดยความเป็นของ
แท้ แต่ในปัจจุบันไม่บัญญัติเช่นนั้นในสัมปรายภพ อนึ่ง ศาสดาบางคนในโลกนี้ ไม่บัญญัติอัตตา
โดยความเป็นของจริง โดยความเป็นของแท้ ทั้งในปัจจุบัน ทั้งในสัมปรายภพ ใน ๓ จ าพวกนั้น 
ศาสดาที่บัญญัติอัตตาโดยความเป็นของจริง โดยความเป็นของแท้ ทั้งในปัจจุบัน ทั้งใน
สัมปรายภพ นี้เรียกว่า สัสสตวาท ศาสดาที่บัญญัติอัตตา โดยความเป็นของจริง โดยความเป็น
ของแท้ แต่ในปัจจุบัน ไม่บัญญัติเช่นนั้นในสัมปรายภพ นี้เรียกว่า อุจเฉทวาท ศาสดาที่ไม่
บัญญัติอัตตาโดยความเป็นของจริง โดยความเป็นของแท้ ทั้งในปัจจุบันทั้งในสัมปรายภพ นี้
เรียกว่า สัมมาสัมพุทธะ” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
   นอกจากนี้ แนวคิดเกี่ยวกับตัวตนบางประเด็นที่สืบทอดมาในทางตะวันตก เช่น 
แนวคิดของบิดาแห่งปรัชญาตะวันตกสมัยใหม่ คือ เรอเน่ เดส์การ์ต (René Descartes) ผู้เสนอ
ความคิดผ่านวลีอันโด่งดังว่า “I think therefore I am” ข้าพเจ้าคิดเพราะฉะนั้นข้าพเจ้าจึงมี
อยู่ กล่าวกันว่า วลีนี้เองที่สะท้อนแนวคิดเอาตัวเองเป็นศูนย์กลางในการนิยามสิ่งต่ าง ๆ ขึ้นมา 
และด้วยวิธีการทางความคิดในการยืนยันตนเองและรูปแบบที่ยึดเอาตัวตนเป็นศูนย์กลางนี้ ได้
ส่งผลให้เพ่ิมการสร้างตัวตนขึ้นมาในรูปของปฏิบัติการณ์ทางสังคมอย่างมากมาย เช่น การ
ยึดถือลัทธิชาตินิยมสุดขั้ว ลัทธิศาสนาและความเชื่อ ตลอดจนประเพณีและค่านิยมต่าง ๆ และ



602 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.2 (April 2019) 

รวมถึงรสนิยมและการด าเนินชีวิตของแต่ละคน หรือแม้แต่สิ่งที่เรียกว่า “ศักดิ์ศรี” ก็ล้วนเกิด
ขึ้นมาจากสิ่งที่เรียกว่า ตัวตนในแบบรวมหมู่ และตัวตนแบบปัจเจกทั้งสิ้น  
  อย่างไรก็ตาม เท่าที่ได้ส ารวจพบว่า นักปรัชญาตะวันตกสนใจอัตตาในฐานะของ
อภิปรัชญา แต่ไม่ได้สนใจในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับจริยศาสตร์เหมือนปรัชญาตะวันออก ซึ่ง
เป็นไปตามลักษณะของการศึกษาหรือความสนใจปรัชญาของนักคิดตะวันตกนั้นส่วนมาก
ต้องการรู้เพ่ือรู้ แต่ไม่ได้ต้องการน าไปสู่การปฏิบัติเหมือนปรัชญาตะวันออก ต่างจากการ
น าเสนอแนวคิดเรื่องอาตมันหรืออัตตาของฮินดูและพระพุทธศาสนา แม้ว่าจะน าเสนอแนวคิด
เหล่านี้ในเชิงอภิปรัชญาเหมือนปรัชญาตะวันตก แต่ก็ไม่ได้หยุดอยู่เพียงเท่านั้น ยัง ได้เสนอ
แนวคิดทางจริยศาสตร์ตามมาอีกด้วย เช่น การปฏิบัติโยคะเพ่ือท าให้อาตมันกลับไปเป็นหนึ่ง
เดียวกับปรมาตมัน รวมถึงการเสนอแนวคิดเรื่องการไม่ยึดมั่นถือมั่นในตัวตน หรือแนวคิดเรื่อง
อนัตตาในพระพุทธศาสนา เป็นต้น  
 ผู้วิจัยเห็นว่า การศึกษาแนวคิดเรื่องอัตตาในพุทธปรัชญาเถรวาท กับแนวคิดของมิเชล 
ฟูโกต์ (Michel Foucault) ซึ่งเป็นนักปรัชญาหลังนวยุคที่มีชื่อเสียงในทางตะวันตกที่น าเสนอ
ประเด็นเรื่องอัตตาหรืออัตบุคคล (Subject) ไว้อย่างเด่นชัด อาจจะท าให้เราเห็นจุดร่วมหรือ
ความสอดคล้องต้องกันบางอย่างในการวิเคราะห์ตัวตนหรือธรรมชาติของมนุษย์ ท าให้สามารถ
เห็นว่า ตัวตนของเราประกอบสร้างขึ้นได้อย่างไร หรือหากใช้ศัพท์ทางพระพุทธศาสนาก็คือ  
เป็นการน าเสนอให้เห็นที่มาที่ไปหรือกระบวนการในการปรุงแต่งความเป็นตัวตน บุคคล เรา 
เขา ของมนุษย์ในลักษณะต่าง ๆ ว่าความส าคัญมั่นหมายเช่นนั้นขึ้นได้อย่างไร เพ่ือท้ายที่สุดจะ
น ามาสู่องค์ความรู้ใหม่ ในการเข้าใจใคร่ครวญ หรือมีสติ รู้ เท่าทันตนเอง ผู้ อ่ืน รวมถึง
ปรากฏการณ์ทั้งหลายที่เกิดขึ้น และสามารถด ารงชีวิตในสังคมได้อย่างมีความสุขสุนทรีย์และมี
อิสรภาพ  
 

 วัตถุประสงค์การวิจัย  
 1.เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องอัตตาในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 2. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องอัตตาในปรัชญาหลังนวยุคตามแนวคิดของมิเชล ฟูโกต์  
 3. เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดเรื่องอัตตาของมิเชล ฟูโกต์ ผ่านพุทธปรัชญาเถรวาท  
 4. เพ่ือสร้างองค์ความรู้ใหม่เก่ียวกับอัตตาในการน ามาพัฒนาคุณภาพชีวิตของมนุษย์ 
 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (เมษายน 2562) | 603 

ระเบียบวิธีการวิจัย 
  การศึกษาวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (qualitative research) โดยการศึกษาจาก
เอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) จากคัมภีร์พระไตรปิฎก 45 เล่ม ทั้งภาษาไทยและภาษา
บาลี คัมภีร์อรรถกถา ฎีกาและอนุฎีกาที่เกี่ยวข้อง เช่น คัมภีร์วิสุทธมรรค อภิธัมมัตถสังคหะ     
มิลินทปัญหา เป็นต้น รวมทั้งศึกษาผลงานส าคัญ ๆ ของมิเชล ฟูโกต์ ในภาษาอังกฤษที่เก่ียวข้อง
กับประเด็นเรื่องอัตตาหรือตัวตนของมนุษย์ และศึกษาจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary 
Source) จากวิทยานิพนธ์ งานวิจัย บทความ ข้อเขียน บทวิจารณ์ เอกสารต่าง ๆ ทั้งที่เป็น
ภาษาไทยและภาษาอังกฤษที่ได้กล่าวถึงเรื่องอัตตา จากนั้นน ามาศึกษาประเด็นต่าง ๆ โดย
ละเอียด แล้วน าเสนอในรูปแบบของการพรรณนาเชิงวิเคราะห์ด้วยวิธีการวิจัยทางปรัชญาแบบ
วิภาษวิธี (dialectic method ) และการใช้เหตุผลแบบมีวิจารณญาณ (discursive method) 
ภายใต้กระบวนการศึกษาเชิงวิเคราะห์ วิจักษ์ และวิธาน เพ่ือน าไปสู่การสร้างองค์ความรู้ใหม่
ในทางปรัชญา  
 

ผลการวิจัย 
 1. แนวคิดเรื่องอัตตาในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 ในการศึกษาแนวคิดเรื่องอัตตาในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น ผู้วิจัยได้ศึกษาความเชื่อเรื่อง
อัตตาหรืออาตมันที่แพร่หลายอยู่ในปรัชญาอินเดียก่อนพุทธกาลเป็นฐานในการพิจารณา
แนวคิดเรื่องอัตตาของพุทธปรัชญาเถรวาทด้วย ซึ่งแนวคิดเรื่องอัตตาก่อนหน้านั้น แบ่งเป็น 2 
กลุ่ม ได้แก่ กลุ่มนักปรัชญาอาสติกะ เป็นกลุ่มที่ยึดคัมภีร์พระเวทเป็นพ้ืนฐาน ซึ่งแยกออกไป
หลายส านัก แต่สามารถกล่าวโดยภาพรวมได้ว่า อาตมันหรือตัวตนของนักปรัชญากลุ่มนี้เป็น 
“จิต” หรือนามธรรม ซึ่งอาตมันนี้มีปรมาตมันเป็นพ้ืนฐาน ในฐานะที่เป็น “ตัวตนสากล” 
อาตมันมีหน้าที่จะต้องเข้าใจปรมาตมัน จึงจะบรรลุโมกษะ หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดได้ 
ส่วนอีกกลุ่มหนึ่งก็คือ กลุ่มนักปรัชญานาสติกะ ซึ่งเป็นกลุ่มที่ไม่เชื่อถือในคัมภีร์พระเวท ได้แก่ 
ปรัชญาจารวาก ปรัชญาเชน และพุทธปรัชญา ปรัชญาจารวากเป็นพวกสสารนิยม ยอมรับสิ่งที่
สามารถพิสูจน์ด้วยประสาทสัมผัสเท่านั้นว่าเป็นจริง จารวากเห็นว่าตัวตนของมนุษย์นั้นเป็น
สสาร มาจากการรวมตัวกันของธาตุสี่และเป็นภาวะชั่วคราว เมื่อธาตุทั้งหมดนี้แยกจากกัน 
ตัวตนของมนุษย์ก็แตกสลายหรือเรียกว่า ตาย ภายหลังตายไม่มีสิ่งที่เรียกว่า จิตหรือวิญญาณ ที่



604 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.2 (April 2019) 

จะไปเกิดในภพภูมิต่อไป หรือไม่มีนรก สวรรค์เป็นสถานที่ท่ีจะต้องไปเสวยผลใด ๆ ส่วนปรัชญา
เชน แม้จะยอมรับว่าชีวะหรืออาตมันมีอยู่ แต่ก็เห็นว่าเป็นตัวตนที่ไม่เที่ยงแท้ไม่แปรเปลี่ยนใน
แง่ที่ว่า ชีวะหรือตัวตนนั้นมีคุณสมบัติประกอบอยู่ ดังนั้น แม้ชีวะจะเป็นสิ่งเที่ยงแท้แต่ก็ต้อง
เปลี่ยนแปลงไปตามคุณสมบัติที่มาอาศัยเหล่านั้น  
 ส าหรับแนวคิดเรื่องอัตตาในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น มีความแตกต่างจากปรัชญา
อินเดียส านักอ่ืน ตรงที่ไม่ได้เสนอเรื่อง “อัตตา” แต่เสนอเรื่อง “อนัตตา” แทน การกล่าวถึง
เรื่อง “อัตตา” ที่ปรากฏอยู่ ก็เป็นแต่เพียงการเสนอเพ่ือจะปฏิเสธการมีอยู่ของ “อัตตา หรือ
เพ่ือเป็นการตอกย้ าความเป็น “อนัตตา” เท่านั้น ส าหรับแนวคิดเรื่อง “อนัตตา” นั้น 
พระพุทธเจ้าทรงแสดงให้ปรากฏครั้งแรกในอนัตตลักขณสูตร (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) เมื่อคราวโปรดปัญจวัคคีย์ทั้งห้า โดยเสนอว่า ไม่มีสิ่งที่เรียกว่า “อัตตา” อยู่ภายใน
ร่างกาย แต่กายและจิตของเรา คือ ขันธ์ 5 เท่านั้น ซึ่งประกอบด้วย รูป เวทนา สัญญา สังขาร 
และวิญญาณ ซึ่งทั้งหมดไม่เที่ยงแท้ถาวร เต็มไปด้วยความทุกข์ ด้วยสภาพบีบคั้นกดดันต่าง ๆ 
การที่ขันธ์มารวมตัวกันเป็นชีวิตเกิดจากเหตุปัจจัยต่าง ๆ มาอิงอาศัยกันจึงย่อมไม่มีอัตตาหรือ
ตัวตนที่แท้จริง  
 แนวทางอีกประการหนึ่งในการพิจารณาเรื่องตัวตนในพุทธปรัชญาเถรวาท คือการ
อธิบายอัตตาผ่านแนวคิดแบบขณิกวาท (พระมหาสมศักดิ์ ธมฺมวฑฺฒโน, 2548) คือ แนวคิดที่
เชื่อว่าทุกสิ่งทุกอย่างตั้งอยู่เพียงชั่วขณะตามเหตุตามปัจจัย พุทธปรัชญาในฐานะขณิกวาทนั้น 
เห็นว่าสรรพสิ่งไม่ว่าจะเป็นวัตถุหรือจิตเกิดดับอยู่ตลอดเวลา ไม่คงที่ในระดับปรมัตถสัจจะ แต่ที่
เราเห็นและเข้าใจว่าเป็นคนหรือสัตว์นั้นเป็นเพียงสมมติสัจจะซึ่งเป็นของชั่วคราว ซึ่งย่อม
เปลี่ยนแปลงหรือดับสลายไปได้ด้วยเหตุปัจจัยต่าง ๆ ส าหรับในคัมภีร์ “มิลินทปัญหา” ก็เป็น
การน าเอามโนทัศน์เรื่อง “อนัตตา” ของพุทธปรัชญาเถรวาท มาน าเสนออย่างน่าสนใจ ผ่าน
การโต้วาทีถกเถียงกันระหว่างพระนาคเสนกับพระยามิลินท์ ซึ่งประเด็นส าคัญอยู่ที่การพิสูจน์
ด้วยหลักเหตุผลต่าง ๆ ว่า อัตตาหรือตัวตนที่เป็นแก่นสารของชีวิตนั้นไม่มีอยู่จริง พระนาคเสน
จะใช้วิธีการยกตัวอย่างมาอธิบาย เพ่ือปฏิเสธถึงความมีอยู่ของอัตตาไปทุกครั้ง  โดยอธิบายว่า
ความมีตัวตนที่ยึดถือกันอยู่นั้น เป็นเพียงชื่อ “บัญญัติ” ส าหรับสื่อสารกันในสังคมเท่านั้น 
นอกจากนี้ พุทธทาสภิกขุซึ่งเป็นพระนักปราชญ์ฝ่ายเถรวาทรูปส าคัญก็ได้น าเสนอแนวคิดเรื่อง
ตัวตนผ่านกรอบคิดแบบพุทธปรัชญาเถรวาท โดยใช้ค าที่ท่านคิดขึ้นว่า “ตัวกู ของกู” แทนค าว่า 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (เมษายน 2562) | 605 

“อัตตา” พุทธทาสภิกขุชี้ให้เห็นว่า ความทุกข์ของมนุษย์เกิดข้ึนเพราะความรู้สึกว่ามี “ตัวกู ของ
กู” ที่เกิดจากการตั้งจิตไว้ผิดอันเนื่องมาจากอวิชชา ซึ่งจะน าไปสู่การยึดมั่นถือมั่นในเบญจขันธ์ 
และด้วย “ปัญญา” รู้เท่าทันเท่านั้น ถึงจะตัดความรู้สึกว่ามีตัวตนที่ว่านั้นได้แบบสิ้นเชิง ที่
เรียกว่า สมุทเฉทวิมุตติ (พุทธทาสภิกขุ, 2560) 
 

 2. แนวคิดเรื่องอัตตาในปรัชญาหลังนวยุคตามแนวคิดของมิเชล ฟูโกต์ 
  ในผลงานชื่อ “The Order of Things” ฟูโกต์เสนอไว้อย่างชัดเจนว่า แนวความคิด
เรื่อง “มนุษย์” ที่เขียนน าหน้าด้วยอักษรตัวใหญ่ Man เป็นสิ่งที่เพ่ิงเกิดขึ้นมาในระยะ 200 ปีที่
ผ่านมา ความคิดเรื่องมนุษย์ที่หมายถึงนี้ ไม่ใช่มนุษย์ที่เดินหลังตรงที่พบเห็นได้ทั่วไปเป็นเวลา
ล้าน ๆ ปี หรือมนุษย์ในความเป็นจริงที่ต้องกิน ต้องขับถ่าย หรือต้องร่วมเพศ แต่เป็น
แนวความคิดเกี่ยวกับมนุษย์ที่มีความสามารถในการจะบรรลุถึงอะไรต่าง ๆ ศักยภาพที่ท าให้
มนุษย์มีสถานะที่ไม่แตกต่างจากพระเจ้า ซึ่งก็เป็นเพียงกรอบคิดของยุคสมัยหนึ่งเท่านั้น (ธเนศ 
วงศ์ยานนาวา, 2548) ซึ่งแนวคิดเกี่ยวกับมนุษย์แบบที่ผ่านมานั้นตกอยู่ภายใต้กระแสคิดภายใต้
ความเป็นนวยุค เมื่อมาถึงมิเชล ฟูโกต์ ในฐานะนักปรัชญาหลังนวยุคได้น าเสนอแนวคิดเรื่อง
อัตตาว่า อัตตาหรือตัวตนของมนุษย์ในฐานะอัตบุคคลนั้น เป็นทั้งผู้กระท าและผู้ถูกกระท า เป็น
ทั้งองค์ประธานและเป็นกรรม มนุษย์เป็นผลผลิตของอ านาจ (power) วาทกรรม (discourse) 
ซึ่งวาทกรรมอันมาจากความรู้ (knowledge) ความจริง (truth) ชุดต่าง ๆ ท าให้เกิดอัตบุคคล 
หรือตัวตนของมนุษย์ (subject) ประเภท ต่าง ๆ ขึ้น ดังที่เขากล่าวว่า  
 “ความรู้เชื่อมโยงอยู่กับอ านาจ ไม่เพียงเกี่ยวกับว่าอ านาจของ 'ความจริง' เท่านั้น แต่มี
อ านาจที่จะสร้างความจริงด้วยตัวของมันเอง ความรู้ทั้งหมดเมื่อน าไปใช้ในโลกแห่งความเป็น
จริงย่อมมีผลกระทบและอย่างน้อยก็กลายเป็น 'จริง' และเป็นความรู้ที่เคยใช้เพ่ือควบคุม
พฤติกรรมของผู้อ่ืน ท าให้เกิดข้อจ ากัด ข้อบังคับและ ระเบียบวินัยของการปฏิบัติขึ้นมา ดังนั้น 
'ไม่มีความสัมพันธ์ทางอ านาจที่ปราศจากการเชื่อมโยงเข้ากับการก่อร่างความรู้ในเรื่องใดเรื่อง
หนึ่ง หรือไม่มีความรู้ใดเลยที่ไม่อาจคาดหมายว่าไม่ได้เกี่ยวข้องกับอ านาจ” (Foucault, 
Michel, 1997)  
  ฟูโกต์ปฏิเสธตัวตนมนุษย์ในเชิงอภิปรัชญาที่เชื่อว่ามีสารัตถะ (essence) หรือแก่นแกน
ที่แท้จริงบางอย่างอยู่ และปฏิเสธความเป็นอิสระของตัวตนมนุษย์แบบที่นวยุคเคยเชื่อถือ ฟูโกต์
ใช้ค าว่า “อัตตา” ในหลายความหมาย ทั้งในฐานะหน่วยหรืออัตลักษณ์ทางการเมือง ทั้งใน



606 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.2 (April 2019) 

ฐานะอัตลักษณ์ของตัวเอง ซึ่งต้องผ่านการตีความ การต่อรอง การปรับเปลี่ยนอยู่ตลอดเวลา 
(อานันท์ กาญจนพันธ์, 2555)  
 แนวคิดปรัชญาหลังนวยุคของมิเชล ฟูโกต์ ซึ่งผู้วิจัยได้เลือกมาเป็นแนวทางเพ่ือ
การศึกษา ได้แก่ เทคโนโลยีก ากับตนเอง (technology of the self) ซึ่งเป็นการสร้างตัวตนให้
เป็นเป็นอธิการ (subjectivity) ก าหนดพฤติกรรมต่าง ๆ และเป็นผู้รับผิดชอบต่อพฤติกรรมต่าง 
ๆ ด้วยตนเอง ความคิดของ มิเชล ฟูโกต์ เกี่ยวกับ“ เทคโนโลยีของตัวเอง” คือ การท าให้ตนเอง
อยู่ในฐานะอุปกรณ์หรือกลไกอย่างใดอย่างหนึ่งซึ่งสามารถสร้างอัตลักษณ์เฉพาะตัวขึ้นมาในทาง
สังคม (Foucault, Michel, 1988) หรือเป็นการตรวจสอบและก ากับตัวเอง (self-policing 
self) ฟูโกต์มองว่าแม้ตัวตนจะอยู่ภายใต้การครอบง าของวาทกรรม แต่ก็ยังสามารถมีความเป็น
ตัวของตัวเองได้ และจะน าไปสู่การแก้ปัญหาจากการครอบง า โดยฟูโกต์ยกตัวอย่างเรื่องการ
เลือกต่อรองในเพศวิถี เป็นต้น ฟูโกต์เห็นว่ามนุษย์ต้องรู้จักการต่อรองและต่อต้านขัดขืน 
(resistance) ต้องก าหนดตัวเอง ไม่ใช่ให้วาทกรรมมาก าหนดชีวิตเสียทั้งหมด โดยมนุษย์แต่ละ
คนจะต้องพยายามที่จะสร้างหรือผลิตอัตตาตัวตนด้วยตนเองขึ้นมา ดังที่เขาพิจารณาความ
เคลื่อนไหวของกลุ่มคนรักร่วมเพศ ซึ่งเป็นการต่อต้านขัดขืนวาทกรรมเพศในสังคม ที่มีเพียงวาท
กรรมความเป็นชายและวาทกรรมความเป็นหญิง หรือที่เรียกกันว่า “เพศปกต”ิ เท่านั้นครอบง า
อยู่ เขากล่าวว่า 
 “อะไรคือความต้องการในการเคลื่อนไหวของกลุ่มเกย์ ณ เวลานี้ มันเป็นศิลปะของ
ชีวิตมากไปกว่าศาสตร์หรือความรู้ทางวิทยาศาสตร์ (หรือความรู้ทางวิทยาศาสตร์เทียม) ว่าเพศ
สภาพคือสิ่งที่...[ . . ] จริง ๆ แล้วเรื่องเพศสภาพนี้เป็นสิ่งที่เราสร้างขึ้นเอง – มันคือการสร้าง
ของเรา และมันเป็นมากกว่าการค้นพบความลับอีกด้านของปรารถนาของเรา เราต้องเข้าใจสิ่ง
นั้นด้วยความปรารถนาของเรา ไปสู่รูปแบบของความสัมพันธ์ใหม่ๆ รูปแบบใหม่ของความรัก
ใหม่ ๆ รูปแบบของการสร้างสรรค์ใหม่ ๆ เรื่องเพศไม่ใช่สิ่งที่หยุดนิ่งตายตัว แต่คือความเป็นไป
ได้ส าหรับชีวิตที่สร้างสรรค์” (Foucault, Michel, 1982)  
 ส าหรับแนวคิดเรื่องการปฏิบัติต่อตนเอง (practice of self) นั้น ฟูโกต์ หมายถึงการ
ตั้งใจที่จะบังคับตนเองให้ปฏิบัติตามกฎเกณฑ์ที่ตนเองเป็นผู้ก าหนดขึ้น รวมถึงความพยายามใน
การจะเปลี่ยนแปลงตนเองให้เป็นแบบใดแบบหนึ่ง ในรูปแบบที่ตนเองต้องการ เพ่ือให้บรรลุ



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (เมษายน 2562) | 607 

เป้าหมายของตนเองในการใช้ชีวิตอย่างสุนทรีย์ ซึ่งการท าเช่นนี้ จะต้องมีการคิดทบทวนการ
กระท าของตนเอง และตั้งเงื่อนไขหรือวิธีการต่าง ๆ ในการควบคุมตนเองให้ได้  
 ส่วนข้อเสนอเรื่อง วิธีปฏิบัติแห่งเสรีภาพ (practices of freedom) ก็สืบเนื่องจาก
แนวคิดที่กล่าวมาแล้วข้างต้น การที่เราจะต่อรองอัตลักษณ์ ก ากับตนเอง หรือจะปฏิบัติตนเอง
แบบใดนั้น จะต้องมีปฏิบัติการแห่งเสรีภาพ กล่าวคือ แต่ละคนจะต้องสามารถควบคุมและชนะ
ใจตนเอง เอาชนะกิเลสตัณหาของตนเพ่ือให้บรรลุเป้าหมายบางอย่างของตนเองได้  เสรีภาพ
ส าหรับฟูโกต์ คือ ความมีอิสระในการคิด และการตั้งค าถามกับสิ่งที่ด ารงอยู่ทั่วไป ซึ่งล้วน
แล้วแต่เก่ียวข้องเชื่อมโยงกับอ านาจทั้งสิ้น ดังที่เขากล่าวว่า  
  “ความเสี่ยงของการมีอ านาจเหนือผู้อ่ืนและใช้อ านาจเผด็จการเหนือพวกเขาเกิดขึ้นได้
เฉพาะอย่างยิ่งเมื่อไม่มีใครดูแลตัวเอง และตกเป็นทาสของความปรารถนา แต่ถ้าคุณดูแลตัวเอง
อย่างเหมาะสม นั่นคือ ถ้าคุณรู้ว่า ตัวเราคืออะไรในทางภวันตวิทยา ถ้าคุณรู้ว่า  คุณมี
ความสามารถอะไร ถ้าคุณรู้ว่า อะไรคือความหมายของการเป็นพลเมืองของเมืองๆหนึ่ง…หาก
คุณรู้ว่า สิ่งใดที่คุณควรกลัวและไม่ควรกลัว หากคุณรู้ถึงสิ่งที่คุณสามารถหวังได้อย่างมีเหตุผล 
และในทางกลับกัน อะไรคือสิ่งที่ไม่ควรให้ความส าคัญ หรือในที่สุดหากคุณรู้ว่าคุณไม่ควรกลัว
ความตาย – ถ้าคุณรู้สิ่ งเหล่านี้  คุณจะไม่สามารถใช้อ านาจเหนือผู้ อ่ืนในทางที่ผิด  ๆ” 
(Foucault, Michel, 1997)  
 ในประเด็นการสะท้อนความคิดกลับต่อตนเอง (self-reflexivity) ฟูโกต์เสนอว่า แต่ละ
คนจะต้องมองตนเองให้ออกว่า อยู่ในฐานะสิ่งที่ถูกประกอบขึ้นโดยสังคม ผ่านการอ้างความรู้
และความจริงชุดต่าง ๆ ตัวเราเป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นมาภายใต้ภาคปฏิบัติการทางสังคม ซึ่งอาจมา
จากความสัมพันธ์เชิงอ านาจ เศรษฐกิจ ศาสนา การเมืองและวัฒนธรรม เราจะต้องกล้า
วิพากษ์วิจารณ์มากกว่ารับค าตอบส าเร็จรูปมาใช้ ดังที่ฟูโกต์กล่าวในประเด็นนี้ว่า  
 “ปัญหาส าหรับอัตบุคคลหรือสภาวะจิตของแต่ละบุคคล ก็คือการหันกลับมาเพ่งมอง
ตัวเอง เพ่ือยอมรับตัวเองในสิ่งที่เป็น ตระหนักในสิ่งที่ตัวเองเป็นอยู่ และการระลึกถึงความเป็น
จริงที่เกิดขึ้น โดยมีความสามารถที่จะใช้การสังเกตแบบพินิจพิเคราะห์” (Foucault, Michel, 
1977)  
 ประเด็นสุดท้ายคือ แนวความคิดเรื่องการเอ้ืออาทรต่อตนเอง (caring self) ซึ่งเป็น
เรื่องเดียวกับที่ฟูโกต์เสนอว่า ที่สุดแล้วเราจะต้องเป็น ตัวตนที่มีจริยธรรม หรือตัวตนเชิง



608 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.2 (April 2019) 

จริยธรรม (ethical self) นั่นคือ การไม่ปล่อยให้ตนเองตกเป็นทาสของกิเลสตัณหา ถือเป็นการ
เอ้ืออาทรกับตนเอง ใช่แต่เท่านั้นการด าเนินตามวิถีดังกล่าวยังต้องค านึงถึงผู้อ่ืนไปในตัวด้วย 
(อภิภา ปรัชญพฤทธิ์, 2554) ในความคิดของฟูโกต์ปัจเจกชนมีแค่ศีลธรรมเชิงศาสนาเท่านั้นยัง
ไม่พอ เพราะศีลธรรมอาจกลายเป็นการปกครองชีวญาณ แล้วมาควบคุมก ากับตัวเราเอง ปัจเจก
ชนจึงต้องมีความสร้างสรรค์และต้องมีความคิดแบบวิพากษ์วิจารณ์ หรือความคิดสร้างสรรค์ ถ้า
จะยอมรับศีลธรรม ก็ต้องยอมรับหลังจากได้วิพากษ์วิจารณ์แล้วเท่านั้น ดังที่เขาเสนอว่า  
 “มีสาเหตุหลายประการที่ท าให้ "การรู้จักตัวเอง" ถูกบดบังโดย "การดูแลตัวเอง" 
ประการแรก มีความเปลี่ยนแปลงอย่างลึกซึ้งในหลักการทางศีลธรรมของสังคมตะวันตก. เรา
พบว่ามันยากที่จะยึดหลักคุณธรรมอย่างเข้มงวดและหลักการเข้มงวดในทางศีลที่เสนอว่า เรา
ควรดูแลตัวเองให้ดีกว่าสิ่งอื่นใดในโลก เรามีแนวโน้มที่จะเห็นว่าการดูแลตัวเองจะกลายเป็นเป็น
ความผิด ถ้าหลีกห่างจากกฎเกณฑ์ทางศีลธรรมทั้งหมด เราสืบทอดประเพณีของศีลธรรม
ของคริสเตียนซึ่งท าให้ตนเองยอมสละเงื่อนไขบางอย่างเพ่ือ “ความรอด” การรู้จักตนเองจึงเป็น
สิ่งที่ย้อนแย้งกับการสละตนเอง” (Foucault, Michel, 1994)  
  

 3. แนวคิดเรื่องอัตตาในปรัชญาหลังนวยุคของมิเชล ฟูโกต์ มองผ่านพุทธปรัชญา
เถรวาท  
 ในการวิเคราะห์แนวคิดเรื่องอัตตาของมิเชล ฟูโกต์ ผ่านมุมมองของพุทธปรัชญาเถร
วาทนี้ ผู้วิจัยได้ตั้งประเด็นในการศึกษาไว้ 3 ประเด็น ได้แก่  
 3.1 การก่อก าเนิดอัตตาหรือตัวตนของมนุษย์ คือการพิจารณาว่า ตัวตนของมนุษย์
เกิดข้ึนได้อย่างไร ฟูโกต์เสนอว่าตัวตนของมนุษย์แบบที่เราก าลังพิจารณานี้เพ่ิงเกิดขึ้นมาไม่นาน 
ส าหรับฟูโกต์แล้ว มนุษย์ไม่ใช่ผู้กระท าการ (Agent) แต่เป็นผลลัพธ์ของอ านาจและของวาท
กรรมเกี่ยวกับตัวตนของมนุษย์ หรือเป็นเพียงผลผลิตของภาษาชุดหนึ่งที่ใช้ในการอธิบายหรือ
นิยามตัวเองในแบบต่าง ๆ ซึ่งโดยสรุปจะมีกระบวนการท าให้มนุษย์มี “ตัวตน” ในฐานะที่
เป็นอัตบุคคล 3 ขั้นตอน คือ ขั้นตอนแรก การใช้ความรู้หรือศาสตร์แยกมนุษย์ออกเป็นกลุ่ม
และประเภทต่าง ๆ เช่น คนสุขภาพดี คนปกติ คนบ้า คนจน คนรวย อันจะน าไปสู่ขั้นตอนที่
สอง ก็คือการแบ่งแยกหรือจ าแนกความแตกต่างให้เห็นอย่างเด่นชัด บุคคลแต่ละประเภท
เหล่านั้นจะมีชุดความรู้หรือวาทกรรมก ากับอยู่ทั้งหมด และขั้นตอนที่สามจะเป็นขั้นของการที่
ปัจเจกชนยอมรับการเป็นอัตบุคคลที่มาจากการถูกก าหนดจากสองขั้นตอนแรกอย่างจ ายอม 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (เมษายน 2562) | 609 

ขณะเดียวกันก็มีความสามารถที่จะก าหนดตัวเองได้บ้าง ซึ่งการอธิบายการก่อก าเนิดของตัวตน
ในระดับสมมติสัจจะเช่นนี้ มีความแตกต่างจากการอธิบายอัตตาในพุทธปรัชญาเถรวาท ที่เสนอ
ค าอธิบายในแบบปรมัตถสัจจะ หรืออธิบายมูลฐานการเกิดของตัวตนมนุษย์ในเชิงอภิปรัชญาว่า 
ตัวตนของมนุษย์นั้นคือ ขันธ์ 5 อันได้แก่ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ หรือแบ่ง
ออกเป็น รูปกับนาม หรือ กายกับจิต และตัวตนที่พุทธปรัชญาเสนอนั้นเกิดมาจากอวิชชา ความ
ไม่รู้ในความจริง ซึ่งท าให้ต้องเกิดดับอยู่ทุกขณะจิต และเกิดตายเวียนว่ายอยู่ในวัฏฏสงสารนาน
ยาว 
 3.2 การด าเนินไปของอัตตาหรือตัวตนของมนุษย์เป็นเช่นไร ฟูโกต์อธิบายว่าตัวตนหรือ 
อัตบุคคลจะถูกควบคุมโดยวินัยทางสังคม และจะถูกปลูกฝังในจิตส านึกให้ผูกตนเองติดกับแบบ
แผนของความรู ้ความจริง หรือระบอบแห่งสัจจะ (regime of truth) ที่สังคมสร้างข้ึนมา ท าให้
เราตกอยู่ภายใต้อ านาจการควบคุมของคนอ่ืน โดยที่บางทีเราเองยังรู้สึกว่าเรามีเสรีภาพด้วยซ้ า 
เช่นเดียวกับประเด็นที่หนึ่ง เมื่อพุทธปรัชญาเถรวาทอธิบายการด าเนินไปของอัตตาตัวตน ก็
ไม่ได้เอ่ยอ้างถึงการก ากับโดยกฎเกณฑ์ทางสังคมแบบที่ฟูโกต์ท า แต่ได้เสนอค าอธิบายผ่านกฎ
ธรรมชาติ ได้แก่ การที่อัตตาหรือตัวตนต้องตกอยู่ภายใต้ไตรลักษณ์ หรือสามัญลักษณะ คือ 
อนิจจตา ทุกขตา และอนัตตตา นอกจากนี้สายโซ่การมีชีวิตในฐานะตัวตนระดับสมมติของเรา
นั้น เป็นไปตามวงรอบแห่งปฏิจจสมุปบาท และอิทัปปัจจยตา ซึ่งเป็นความจริงตามธรรมชาติที่
ไม่ยกเว้นผู้ใดทั้งสิ้น พุทธปรัชญาเถรวาทยังเสนออีกว่า เมื่ออัตตาหรือตัวตนเกิดขึ้นในฐานะขันธ์ 
5 หากไม่รู้เท่าทันจะน าไปสู่ การยึดมั่นในตัวตน ที่เรียกว่า “อุปาทานขันธ์” ซึ่งท าให้ต้องว่าย
เวียนอยู่ในกองทุกข์อย่างยากท่ีจะสลัดออกได้ 
 3.3 วิธีจัดการกับตัวตนหรือท าให้ตัวตนไม่ก่อปัญหา ฟูโกต์เสนอว่า เมื่อตัวตนเกิดจาก
อ านาจ ความรู้ และ ความจริง ที่ถูกผลิตขึ้นมาครอบง าเราอยู่ เราจึงต้องต่อต้านขัดขืนอ านาจ
นั้น หรือใช้วิธีการต่อรองเพ่ือจะหาอัตลักษณ์ใหม่ ๆ ที่เหมาะสมให้กับตนเอง โดยเปรียบเหมือน
การสถาปนาอธิปไตยเป็นของตน (sovereign self) นอกจากนี้จะต้องก าหนดตัวเองขึ้นเป็นองค์
ประธาน ในการลุกขึ้นมาตอบโต้หรือไม่ยอมจ านนต่อการแบ่งประเภทตามวาทกรรมหลักของ
สังคม เช่น การเปิดพื้นท่ีของเพศท่ีสามหรือเพศทางเลือก ซึ่งเป็นการตอบโต้วาทกรรมความเป็น
หญิงและวาทกรรมความเป็นชาย เป็นต้น วิธีการเช่นนี้ สอดคล้องกับข้อเสนอในทางพุทธ
ปรัชญาที่แม้ว่าจะปฏิเสธอัตตาในระดับปรมัตถ์ แต่ในระดับสมมติยังต้องสอนว่า “ตนแลเป็นที่



610 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.2 (April 2019) 

พ่ึงของตน” ส าหรับประเด็นเรื่องการต่อรองหรือตอบโต้วาทกรรมหลักนั้น พุทธปรัชญาเถรวาท
เองก็เสนอเรื่องการรู้เท่าทัน “บัญญัติ” ทั้งหลาย ความรู้เท่าทันสมมุติบัญญัติในพุทธปรัชญาเถร
วาทนั้น รวมไปถึงการรู้เข้าใจวิถีทางแห่งภาษาที่เรียกว่า โวหารโลก อันอาจเทียบได้กับบรรดา
วาทกรรมที่แพร่หลายอยู่ในสังคมนั่นเอง นอกจากนี้การเกิดขึ้นของ “ภิกษุณี” ในฐานะนักบวช
หญิงในประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาก็อาจพิจารณาในฐานะของการต่อรอง ต่อต้านขัดขืน
อ านาจของการก าหนดหรือบัญญัติได้เช่นเดียวกัน 
 นอกจากการต่อรองหรือต่อต้านขัดขืนแล้ว ฟูโกต์  ยังได้เสนอแนวคิดเกี่ยวกับการ
จัดการกับตัวตนของเรา ผ่านแนวคิดเรื่องที่สอดคล้องกันในเรื่อง เทคโนโลยีก ากับตนเอง 
ปฏิบัติการแห่งเสรีภาพ การเอ้ืออาทรต่อตนเอง การก ากับตนเองจากภายใน ซึ่งวิธีการก ากับ
ตนเองจากภายใน เพ่ือสร้างตัวตนเชิงจริยธรรมเช่นที่ฟูโกต์เสนอมานี้ อาจเทียบได้กับการปฏิบัติ
ตาม “พระวินัย” ที่ถูกน าเสนอในพุทธปรัชญาเถรวาท พระวินัย หมายถึง กฎระเบียบข้อบังคับ 
หรือข้อห้าม ที่ภิกษุแต่ละจะต้องปฏิบัติให้เป็นไปในทางเดียวกันเพ่ือความงดงามของหมู่ภิกษุ
สงฆ์ เพ่ือให้เกิดความเลื่อมใสแก่ผู้พบเห็น ซึ่งแม้การปฏิบัติตามพระวินัยจะเป็นการควบคุม
ตนเองจากภายใน แต่การบัญญัติพระวินัยแต่ละข้อนั้น ถือเป็นการควบคุมตรวจสอบโดยสังคม
ในเวลาเดียวกัน เนื่องจากจะต้องมาจากการกล่าวติเตียนภิกษุในเรื่องใดเรื่องหนึ่งจากคนทั่วไป
ก่อน แล้วจึงน ามาปรารภเป็นเหตุในการก าหนด วางกฎระเบียบขึ้นภายหลัง ทั้งนี้การส ารวมใน
พระวินัย ในฐานะปาฏิโมกขสังวรศีลนี้ นอกจากเพ่ือความงดงามแห่งสังฆะ ผ่านการฝึกฝน
ตนเองทางกาย (ศีล) แล้ว ยังจะเป็นบาทฐานไปสู่การพัฒนาจิตใจและปัญญาส าหรับการตัด
อวิชชาที่น ามาสู่ความส าคัญมั่นหมายว่ามีตัวตนอีกด้วย 
 ข้อเสนออีกประการหนึ่งในประเด็นนี้ของฟูโกต์ก็คือ อัตบุคคลแต่ละคนจะต้องทบทวน
ตัวเองอยู่ตลอดเวลา หรือที่เรียกว่า “การสะท้อนคิดเชิงวิพากษ์” (critical reflexion) ซึ่งการ
เสนอเรื่องนี้ ไม่ได้แตกต่างจากการสารภาพบาปในคริสต์ศาสนา หรือแม้แต่การปลงอาบัติใน
ศาสนาพุทธ ซึ่งก็คือกระบวนการอย่างหนึ่งที่ตัวเราจะต้องมีความกล้าหาญที่จะยอมรับและ
วิพากษ์สิ่งที่ตัวเองเป็น โดยเฉพาะสิ่งที่ผิดพลาดบกพร่อง ซึ่งวิธีการเช่นนี้จะน าไปสู่การกระท า
ต่อร่างกาย จิตวิญญาณ ความคิดและวัตรปฏิบัติของเรา เพ่ือน าไปสู่ความเปลี่ยนแปลง และท า
ให้เกิดพลังสร้างสรรค์ในตัวเอง (creativity of oneself) ข้อเสนอที่ฟูโกต์ไปไม่ถึง หรือไม่ได้
อธิบายไว้ แต่ปรากฏอยู่ในพุทธปรัชญาเถรวาท นั่นคือ การพัฒนาหรือยกระดับอัตตาตัวตนไปสู่



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (เมษายน 2562) | 611 

ระดับโลกุตตระ หรือการบรรลุนิพพาน ซึ่งถือว่าเป็นการประกาศอิสรภาพจากความรู้สึกว่ามี
ตัวตนของมนุษย์ พุทธปรัชญาเถรวาทนั้นถือว่า การบรรลุนิพพาน เป็นเป้าหมายอันสูงสุดในการ
พัฒนาชีวิตหรือตัวตนของมนุษย์ ซึ่งการจะไปถึงเป้าหมายที่ว่านั้น จะต้องพัฒนาตนเองให้เกิด
ปัญญามองสิ่งทั้งหลายตามที่เป็นจริง อันหมายถึงเห็นไตรลักษณ์ และวงล้อแห่งปฏิจจสมุปบาท 
โดยจะต้องปฏิบัติตนในแนวทางท่ีเรียกว่า “มรรคมีองค์ 8” และเจริญ “สติปัฏฐาน 4” เพ่ือตาม
ดูรู้ทันตนเองอยู่ตลอดเวลา  
 

องค์ความรู้ใหม่  
 จากผลการศึกษาในเรื่องนี้ ผู้วิจัยได้รับองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับอัตตาในการน ามา
พัฒนาคุณภาพชีวิตของมนุษย์ ซึ่งสามารถเขียนเป็นภาพได้ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

พุทธปฏิมาหรือเจดีย์แห่งการพัฒนาตัวตนของมนุษย์ 
(Buddha image or Pagoda of Self Development) 



612 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.2 (April 2019) 

 ปรัชญาหลังนวยุคของมิเชล ฟูโกต์ กับ พุทธปรัชญาเถรวาท เสนอเรื่องอัตตาโดยมุ่ง
ความสนใจไปที่ตัวตนคนละระดับกัน กล่าวคือ ฟูโกต์มุ่งความสนใจและอธิบายอัตตาหรือตัวตน
ของมนุษย์อย่างละเอียดในระดับโลกียะ โดยแสดงให้เห็นว่าตัวตนของมนุษย์นั้นถูกประกอบ
สร้างขึ้นมาอย่างไร และส่งผลต่อผู้คนอย่างไรในยุคปัจจุบัน ในขณะที่พุทธปรัชญาเถรวาทมุ่ง
ความสนใจน าเสนอและแจกแจงอัตตาหรือตัวตนมนุษย์ในระดับโลกุตตระหรือในเชิงอภิปรัชญา 
จากการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยมีความเห็นโดยสรุปว่า ทั้งสองแนวคิดนี้แทบจะไม่ได้ขัดแย้งกัน 
แต่มีส่วนเสริมเติมแต่งซึ่งกันและกันอย่างมีนัยส าคัญ  
 เวลาที่พุทธปรัชญาเถรวาทเสนอว่า ความมีความเป็น “ตัวตน” ของคนเราเป็นเพียง
บัญญัติ สังคมสมมติ สังคมนิยมน์ หรือโวหารโลก เหล่านี้เป็นต้น พุทธปรัชญาเถรวาทจะเสนอ
เพียงผ่าน ๆ โดยไม่ลงรายละเอียด ทั้งนี้ เพ่ือชักน าความสนใจมาสู่ค าอธิบายที่เห็นว่าจริงแท้กว่า 
และมุ่งไปสู่การดับทุกข์อย่างสิ้นเชิงมากกว่า แต่ส าหรับปุถุชนคนสามัญทั่วไปแล้ว ความจริง
ระดับโลกียะที่ยังจ าเป็นต้องเกลือกกลั้ว และสลัดยาก ซ้ าท าให้หลงทางและเสียเวลานั้น จ าเป็น
จะต้องท าให้เกิดความเข้าใจที่กระจ่างชัด เพ่ือที่จะได้รู้เท่าทันและเกิดภาวะนิพพิทาเบื่อหน่าย
จางคลายการติดในรสแห่งอัสสาทะ และเพ่ิมสติสัมปชัญญะของตัวเองเมื่อจ าเป็นต้องเข้าไป
เกี่ยวข้องกับบทบาทหน้าที่ในฐานะต่าง ๆ ที่สังคมก าหนดให้ หรือมีอยู่เป็นอยู่แล้ว ซึ่งผู้วิจัยมี
ความเห็นว่า ฟูโกต์ได้เข้ามาอุดช่องว่างในส่วนที่พุทธปรัชญาเถรวาทไม่ได้ให้น้ าหนักหรือ
รายละเอียดมากนัก เช่นเดียวกับที่ ฟูโกต์เองก็ไม่ได้เสนอต่ออย่างชัดเจนว่า เมื่อตัวตนถูก
ครอบง าด้วยอ านาจวาทกรรมจนแทบจะไม่เปิดเสรีภาพให้แก่เราในการที่จะโต้แย้งเปลี่ยนแปลง 
เราจะหลุดไปให้พ้นจากกรงกรอบแห่งอ านาจทางสังคมนี้ได้หรือไม่ แต่พุทธปรัชญาเถรวาทก็ได้
ท าหน้าที่ชี้ชวนและชักพาอัตตาหรือตัวตนของเราให้บรรลุอิสรภาพทางจิตในประเด็นนี้ 
 ดังนั้น เมื่อน าเอาสองแนวคิดนี้มาผสมผสานกันเพ่ืออรรถาธิบายอัตตาหรือตัวตนของ
มนุษยเ์พ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต ก็สามารถสร้างเป็นชุดค าอธิบายเพื่อตอบประเด็นที่สนใจได้ว่า  
 ในประเด็นการก่อก าเนิดอัตตาตัวตนของมนุษย์ ส่วนที่เป็นสารัตถะชั้นในสุดและลึกสุด
ก็คือค าอธิบายของพุทธปรัชญาเถรวาทที่อธิบายว่า อัตตาของเราเกิดขึ้นและสืบต่อไปในแบบ
สันตติ เพราะอวิชชา ความไม่รู้ เป็นมูลฐาน เมื่อเป็นเรื่องของความไม่รู้ ในภาวะปกติมนุษย์จึง
แทบไม่รับรู้การด าเนินไปของตัวตนชนิดที่มีอวิชชาอยู่เบื้องหลังนี้เลย โดยทั่วไปมนุษย์จึงมาจับ
ภาพรับรู้การเกิดขึ้นของตัวตนในระดับร่างกาย หรือที่เป็นตัวบุคคล ในฐานะของขันธ์ 5 ที่ถูก



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (เมษายน 2562) | 613 

ปรุงแต่งด้วยอ านาจของอวิชชา ตัณหา อุปาทานเรียบร้อยแล้ว อย่างไรก็ตาม การรับรู้ว่าอัตตา 
ตัวตน คือ การท างานของขันธ์ 5 ที่มีเหตุปัจจัยท าให้มารวมตัวกันอยู่ ก็ไม่ใช่ความรู้ที่แพร่หลาย 
มีคนจ านวนน้อยที่สนใจศึกษาอย่างจริงจัง เหตุที่เป็นเช่นนี้ ก็เพราะมีตัวตนสมมติทางสังคมอ่ืน
ที่พอกซ้อนเสริมขึ้นไปบนตัวตนที่เกิดขึ้นลอย ๆ จากการประชุมกันของขันธ์ 5 อีกหลายชั้น ซึ่ง
ส่วนนี้ฟูโกต์ได้แสดงให้เห็นแล้วว่ามันเป็นกระบวนการประกอบสร้างตัวตนขึ้นมาจากการผลิต 
“ความรู้” (knowledge) ผ่านการจ าแนกด้วยศาสตร์ต่าง ๆ และความรู้นั้นถูกสถาปนาขึ้น
มาแล้วสมอ้างว่าเป็น “ความจริง” (truth) และความจริงแต่ละชุดเมื่อกลายเป็นความเชื่อหลัก
ของสังคม ก็จะกลายเป็นอ านาจ (knowledge is power) โดยตัวมันเอง และผลิตซ้ าตัวมันเอง
ไปเรื่อย ๆ กลายเป็นวาทกรรมหลักหรือวาทกรรมน า (hegemonic discourse) โดยตัวมันเอง
แทบจะไม่ถูกตรวจสอบหรือถูกโต้แย้ง หน าซ้ ากลับท าให้ผู้คนหลงเชื่อและเห็นสอดคล้องไป
ในทางเดียวกันทั้งหมดด้วย 
 ส าหรับประเด็นเกี่ยวกับการด าเนินไปของอัตตา ฟูโกต์ได้แสดงให้เห็นแล้วว่า อัตตา
ตัวตนของมนุษย์ ผ่านการแสดงบทบาทในต าแหน่งแห่งที่ต่าง ๆ นั้น เป็นการก ากับของระบอบ
แห่งสัจจะ (regime of truth) อันมาจากการท างานร่วมกันของความรู้ อ านาจ ความจริง และ
วาทกรรมตามยุคสมัย โดยมีพุทธปรัชญาเถรวาทให้ค าอธิบายที่ลึกลงไปกว่าอีกชั้นว่า ตัวตน
สมมติผ่าน วาทกรรมเหล่านั้น เมื่อมีฐานอยู่บนตัวตนที่ไม่มีแก่นแกนแท้จริงอย่างขันธ์ 5 ก็ย่อม
ตกอยู่ในวงล้อแห่งปฏิจจสมุปบาท และอยู่ภายใต้ความเป็นอนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา หากเรา
มัวหลงระเริงไปกับหัวโขนสมมติในบทบาทต่าง ๆ อย่างไม่รู้เท่าทันก็อาจจะท าให้เกิดทุกข์และ
โทษทั้งแก่ตนเองและสังคมได้ 
 เมื่อตระหนักและเข้าใจสถานะของอัตตาหรือตัวตนดังที่กล่าวมา จึงน าไปสู่ขั้นต่อไปที่
จะเป็นการดิ้นรนหาทางที่จะพัฒนาตนเองของอัตตาที่รู้เท่าทัน ก็จ าเป็นที่จะต้องมีการต่อต้าน
ขัดขืนที่ไม่ได้หมายถึงการใช้ก าลัง แต่หมายถึง การไม่ยอมถูกครอบง าโดยวาทกรรมหลักที่คอย
มาก าหนดกดขี่ โดยการนิยามตนเองใหม่ อีกทั้งต้องคอยก ากับตนเองเพ่ือสร้างตัวตนทาง
จริยธรรมขึ้นมา (ethical self) ด้วยแนวคิดที่เรียกว่าปฏิบัติการแห่งเสรีภาพ รวมถึงการเอ้ือ
อาทรตนเอง ตามที่ฟูโกต์เสนอ ถ้ายังมีก าลังและต้องการพัฒนาตัวตนให้ไกลไปกว่านั้นพุทธ
ปรัชญาเถรวาทก็เสนอแบบแผนแห่งการพัฒนาตนเองตามหลัก “มรรคมีองค์ 8” และการรู้เท่า
ทันอัตตาตนเองตามหลัก “สติปัฏฐาน 4” ซึ่งเป็นการยกระดับตัวตนขึ้นสู่ระดับโลกุตตระ ที่จะ



614 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.2 (April 2019) 

ไม่แปดเปื้อนและไม่ถูกพันธนาการไว้กับโลกียะอีกต่อไป หรือที่เรียกว่า การบรรลุนิพพาน อัน
เป็นอิสรภาพทางจิตที่สมบูรณ์อย่างแท้จริง 
 

อภิปรายผล  
 แนวคิด เรื่ อง อัตตาในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น เป็นการน า เสนอแนวคิดที่มี
ลักษณะเฉพาะในทางปรัชญา เนื่องจากเป็นการอธิบายตัวตนของมนุษย์ในรูปแบบที่แสดงให้
เห็นถึง “ความไม่มีอัตตาหรือตัวตน” ที่แท้จริงอยู่ ซึ่งเป็นการสวนกระแสแนวคิดร่วมสมัยอ่ืน
ทั้งหมด ดังนั้น การท าให้แนวคิดดังกล่าวเป็นที่รับรู้เข้าใจโดยทั่วไปจึงเป็นไปค่อนข้างยาก 
เนื่องจากเป็นการน าเนอแนวคิดที่ขัดกับสามัญส านึกของคนส่วนใหญ่ และประกอบกับมีความ
ลึกซึ้ง จึงกล่าวได้ว่าเป็นแนวคิดกระแสรองในสารบบทางปรัชญา 
  ส่วนแนวคิดเรื่องอัตตาในปรัชญาหลังนวยุคของมิเชล ฟูโกต์ นั้น ถือเป็นแนวคิดทาง
ปรัชญาที่ได้รับความสนใจเป็นอย่างมาก เป็นการตอกย้ าถึง “ตัวตน” ที่เรามี และไม่ได้เสนอให้
เราปฏิเสธตัวตนที่ถูกสร้างขึ้นโดยกระบวนการทางศาสตร์ และสังคมวัฒนธรรม แต่ได้ให้
ค าอธิบายและแนวทางด าเนินชีวิตอยู่กับตัวตนเหล่านั้นอย่างเข้าใจและสุนทรีย์ ซึ่งอาจกล่าวได้
ว่า ท่าทีทางปรัชญาเช่นนี้ เป็นการเน้นการขยายอัตตา หรือตัวตนของเราออกไปเรื่อย ๆ ไร้จุด
จบ ซึ่งการเสนอเช่นนี้เท่ากับสนับสนุนให้แต่ละคนเข้าสู่สนามแข่งทางวาทกรรมเพ่ือประชัน
อัตตากันในลักษณะต่าง ๆ  
 เมื่อพิจารณาแนวคิดเรื่องอัตตาในปรัชญาหลังนวยุคของมิเชล ฟูโกต์ผ่านพุทธปรัชญา
เถรวาท ในประเด็นนี้อาจพิจารณาได้สองลักษณะกล่าวคือ ในเชิงบวก จะเกิดการดิ้นรนเพ่ือ
สร้างสรรค์ตัวตน หรือแสวงหาพื้นที่ใหม่ ๆ ทางสังคม อันส่งผลให้เกิดนวัตกรรมทางตัวตน หรือ
นวัตกรรมทางสังคมในลักษณะอ่ืนที่อาจเปิดกว้างออกไปอย่างไร้ขีดจ ากัด ส่วนในเชิงลบ เมื่อเรา
ยอมรับให้อัตตาหรือตัวตนเข้าสู่สนามแห่งการช่วงชิงพ้ืนที่เพ่ือยืนยันตัวตนในแบบต่าง ๆ ตัวตน
ที่หลากหลายเหล่านั้นโดยเฉพาะตัวตนใหม่ ๆ ซึ่งมีลักษณะแห่ง “ความเป็นอ่ืน” จากตัวตน
ปกติธรรมดาทั่วไป ย่อมจะต้องมีการปะทะ ขัดแย้ง ต่อสู้ ซึ่งอาจจะบานปลายออกมาเป็นความ
รุนแรงทางวัฒนธรรม หรือความรุนแรงทางกายภาพ อันเนื่องมาจากการยึดติดในตัวตน      
(อัตตวาทุปาทาน) ยึดติดในกาม (กามุปาทาน) ยึดติดในทิฐิความเห็น (ทิฏฐุปาทาน) ยึดติดในศีล



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (เมษายน 2562) | 615 

พรตแบบใดแบบหนึ่ง (สีลัพพตุปาทาน) ก็ได้ ดังนั้น ท่าทีต่อตัวตนเช่นนี้ของฟูโกต์ จึงอาจจะ
ไม่ใช่ข้อเสนอหรือค าอธิบายที่น าไปสู่ทางออกท่ีดีที่สุดทั้งในระดับบุคคลหรือสังคมอย่างแท้จริง  
  ส าหรับองค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการวิจัยครั้งนี้ เป็นความพยายามที่จะน าภูมิปัญญา
ตะวันออก อันได้แก่พุทธปรัชญาเถรวาท ซึ่งยังมีพลังอย่างส าคัญในปัจจุบัน มาพิจารณาและ
ผนวกเข้ากับแนวคิดหลังนวยุคของมิเชล ฟูโกต์ ที่โดดเด่นในปรัชญาตะวันตก ซึ่งก็พบว่าทั้งสอง
แนวคิดนี้มีบทบาทช่วยเสริมเติมแต่งความเข้าใจเรื่องอัตตาตัวตนของมนุษย์ให้มีความชัดเจน
มากขึ้น อย่างไรก็ตาม ค าอธิบายและข้อเสนอเกี่ยวกับตัวตนของพุทธปรัชญาเถรวาทที่มีความ
ละเอียดลึกซึ้ง ซึ่งถึงแม้จะเป็นหนทางที่ก าหนดเป้าหมายไว้ชัดเจนดี แต่การด าเนินไปสู่
เป้าหมายที่ว่านั้นก็ไม่ได้ง่ายส าหรับคนทั่วไป หรือไม่ได้เป็นเรื่องที่รู้เห็นตามได้ง่ายในคนหมู่มาก
ที่ถูกขับเคลื่อนด้วยอวิชชา กิเลสตัณหา และพอกพูนอยู่ด้วยอัตตาสมมติต่าง ๆ กล่าวให้ถึงที่สุด 
ส าหรับคนที่ไม่ได้ชื่นชอบแนวคิดของมิเชล ฟูโกต์ หรือไม่ได้ศรัทธาในแนวทางของพุทธปรัชญา
โดยพ้ืนฐานก็ย่อมเห็นว่า ข้อเสนอและค าอธิบายเกี่ยวกับตัวตนของทั้งสองแนวคิดนี้ ก็เป็น
ปฏิบัติการทางวาทกรรมแบบหนึ่งซึ่งโดยตัวมันเองก็พร้อมจะถูกโต้แย้ง ต่อต้านขัดขืน และแย่ง
ชิงการนิยามความหมาย เพ่ือสลายการเป็นวาทกรรมหลักในสังคมอยู่นั่นเอง  
 

สรุป 
 จากการศึกษาวิจัยแนวคิดเรื่องอัตตาในปรัชญาหลังนวยุคของมิเชล ฟูโกต์ ผ่านมุมมอง
ของพุทธปรัชญาเถรวาท สรุปได้ว่า มิเชล ฟูโกต์ นั้นพิจารณาอัตตาตัวตนในฐานะสิ่งที่มีอยู่ 
ด ารงอยู่และพร้อมจะมีการปะทะ ต่อรอง ปรับเปลี่ยนใหม่อยู่ตลอดเวลา อัตตาในระดับนี้จึงมี
พลวัต (dynamic) อยู่เสมอ ขณะที่พุทธปรัชญาเถรวาทกลับมองอัตตาในระดับที่หยุดนิ่ง 
(static) ในฐานะที่เป็น “อนัตตา” หรือ “สุญญตา” ซึ่งทั้งสองแนวคิดแม้จะสนใจอัตตาคนละ
ระดับชั้นกัน แต่จุดร่วมที่ส าคัญคือการพยายามน าเสนอและวิเคราะห์ตัวตนหรือธรรมชาติของ
มนุษย์ ท าให้เห็นว่า ตัวตนของเราในฐานะสมมติบัญญัติ แบบที่ฟูโกต์และพุทธปรัชญาเถรวาท
เสนอนั้น ประกอบสร้างขึ้นได้อย่างไร ทั้งนี้ เพ่ือเพ่ิมความสามารถในการรู้เท่าทันภาวะที่เกิด
จากการปรุงแต่งต่าง ๆ และท้ายที่สุดทั้งสองแนวคิดนี้ก็ได้เสนอถึงท่าที วิธีการที่จะอยู่ร่วมหรือ
จัดการกับอัตตาหรือตัวตนเพ่ือไม่ให้ก่อปัญหา สามารถยกระดับความเข้าใจอัตตาไปสู่สภาวะที่



616 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.2 (April 2019) 

เรียกว่า “อนัตตา” หรือ “สุญญตา” ในชั้นปรมัตถบัญญัติได้อย่างไร ซึ่งจะท าให้มีสติ รู้เท่าทัน
ตนเองและผู้อ่ืน สามารถด ารงชีวิตในสังคมได้อย่างมีความสุขโดยแท้จริง  
 

ข้อเสนอแนะ 
 1. ข้อเสนอแนะเพื่อการน าไปประยุกต์ใช้ 
 ผลจากการวิจัยเรื่อง “อัตตาในปรัชญาหลังนวยุคของมิเชล ฟูโกต์ มองผ่านพุทธ
ปรัชญาเถรวาท” มีข้อเสนอแนะในการน าไปประยุกตใ์ช้ ดังนี้ 
 1.1 ในเชิงปัจเจกบุคคล การมีความรู้ในเรื่องอัตตาหรือตัวตน จนถึงขั้นเข้าใจความ
เป็นอนัตตา ทั้งในแบบที่ฟูโกต์เสนอ และพุทธปรัชญาเสนอ เมื่อรู้ว่าตัวตนเป็นของที่ประกอบ
ขึ้นด้วยวาทกรรม ไม่ใช่ความจริงขั้นสูงสุด หรือรู้ว่าตัวตนที่แท้จริงไม่มี ความยึดมั่นถือมั่นก็ย่อม
คลายตัวลง การรู้เท่าทันเช่นนี้จะช่วยลดกิเลสและตัณหา และช่วยบรรเทาความเห็นแก่ตัวให้
เบาบางลง เมื่อจะท าอะไรก็ลดประโยชน์ตน มองให้เห็นผลประโยชน์ในวงกว้าง การจะท าได้
เช่นนี้จะต้องไม่มีความรู้สึกว่ามีอัตตาตัวตนมาเป็นอุปสรรคกางกั้น นอกจากนี้ เมื่อทราบถึง
ลักษณะอันสมมติของตัวตน ก็จะคลายทิฐิมานะ อหังการ มมังการลง มีความเอ้ืออาทรผ่อน
ปรนต่อผู้อื่นมากข้ึน มีความเปิดใจกว้าง ยึดความถูกต้องตามหลักการ (ธรรมาธิปไตย) มากกว่า
ตัดสินตามใจฉัน (อัตตาธิปไตย) กล่าวได้ว่าการให้ความหมายแก่โลกนี้จึงขึ้นอยู่กับการรับรู้และ
การปรุงแต่งจิตของมนุษย์ ซึ่งอาศัยตัวตนและความยึดถือในตัวตนเป็นฐาน แต่มนุษย์ก็ยังมี
ศักยภาพที่จะรับรู้โลกตามความเป็นจริง การรับรู้โลกตามความเป็นจริงทั้งกายและจิต เป็นการ
แก้ปัญหาความขัดแย้งทั้งภายในตัวมนุษย์เอง ความขัดแย้งกับเพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน และความ
ขัดแย้งกับโลกท่ีตนอยู่อาศัยไปในเวลาเดียวกัน  
 1.2 ในเชิงเศรษฐกิจ ในยุคที่ประเทศไทยอยู่ภายใต้นโยบาย Thailand 4.0 ซึ่ง
ภาคอุตสาหกรรมและภาคส่วนต่าง ๆ มีความจ าเป็นที่จะต้องขับเคลื่อนด้วยเทคโนโลยี ความคิด
สร้างสรรค์ และนวัตกรรม เพ่ือน าไปสู่เป้าหมายที่ก าหนดไว้คือ “มั่นคง มั่งคั่ง ยั่งยืน” แนวคิด
ทางปรัชญาโดยเฉพาะอย่างยิ่งแนวคิดเก่ียวกับ “ตัวตน” ที่มิเชล ฟูโกต์น าเสนอนั้น เป็นการมอง
อัตตาในเชิงบวก ที่สามารถน ามาใช้ให้เป็นประโยชน์กับการขับเคลื่อนประเทศภายใต้นโยบาย
ดังกล่าว เพราะฟูโกต์เสนอให้เราปฏิเสธ ไม่ยอมรับตัวตนที่ถูกก าหนดหรือถูกครอบโดยวาท
กรรมหลักทางสังคม ดังนั้น ข้อเสนอของฟูโกต์จึงสนับสนุนให้ปัจเจกบุคคล ลุกขึ้นมาต่อรอง 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (เมษายน 2562) | 617 

ต่อสู้ดิ้นรน มีแรงจูงใจใฝ่สัมฤทธิ์ ในการที่จะแสวงหาพ้ืนที่ และสร้างสรรค์ตัวตนทางสังคมใหม่ 
ซึ่งฐานคิดแบบนี้ ท าให้เกิดนวัตกรรมขึ้นได้ เพราะการสร้างตัวตนทางสังคมให้โดดเด่นเป็นที่
กล่าวขาน ย่อมก าเนิดมาจากความสามารถในการสร้างสรรค์นวัตกรรมต่าง ๆ ให้เป็นที่ปรากฏ
และได้รับการยอมรับ ทั้งในแง่ ผลิตภัณฑ์ ผลิตผล และภาพลักษณ์ใหม่ ๆ ซ่ึงดังท่ีกล่าวมา ย่อม
ต้องอาศัยแนวคิดเรื่องอัตตาแบบฟูโกต์เป็นศูนย์กลางในการพัฒนา หรือเป็นฐานในการเพ่ิม
มูลค่าให้ตัวตนโด่งดัง มีชื่อเสียง หรือมีสถานะทางเศรษฐกิจตามมา  
 1.3 ในเชิงสังคมวัฒนธรรม การท าความเข้าใจเรื่องตัวตน และการประกอบสร้าง
ตัวตนออกมาป็นอัตลักษณ์ที่หลากหลายผ่านวาทกรรมชุดต่าง ๆ จะท าให้รัฐและผู้ที่เกี่ยวข้อง
เพ่ิมความตระหนักเมื่อจะต้องออกกฎหมายหรือนโยบายใด ๆ ก็ตามที่กระทบถึงคนกลุ่มน้อย 
คนด้อยโอกาส คนชายขอบ จะติดป้ายสร้างความหมายให้เขาอย่างไรนั้น จะต้องใช้ความ
ระมัดระวัง ไม่ให้มีการกระทบสิทธิ ศักดิ์ศรี หรือเหยียดหยามความเป็นมนุษย์ และตัวตนทาง
ชาติพันธุ์ของกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งเหล่านั้น นอกจากนี้ รัฐจะต้องเคารพความหลากหลาย และให้
ความส าคัญกับวาทกรรมรอง โดยต้องสนับสนุนและเปิดกว้างให้เกิดสังคมพหุวัฒนธรรมอย่าง
เต็มที ่
 

 2. ข้อเสนอแนะเพื่อการศึกษาวิจัยต่อไป 
 จากการศึกษาแนวคิดเรื่องอัตตาในปรัชญาหลังนวยุคของมิเชล ฟูโกต์ ผ่านพุทธ
ปรัชญาเถรวาทมาทั้งหมดนี้ ในทางปรัชญาถือว่าแนวคิดเรื่องอัตตานั้นเป็นพื้นฐานที่ส าคัญที่สุด
ที่สามารถน าไปต่อยอดพิจารณาในเรื่องอ่ืน ๆ ดังนั้น ผู้สนใจอาจน าแนวคิดของฟูโกต์ หรือนัก
ปรัชญาคนอ่ืน ๆ ไปก าหนดประเด็นในการศึกษาวิจัยเพ่ิมเติมได้อีกมากมาย เช่น  การต่อรอง 
ขัดขืน และก าหนดวาทกรรมเรื่องเพศของเพศที่สามในสังคมไทย ตัวตนของคนชายขอบกับ
กระบวนการสร้าง “ความเป็นอ่ืน” ในสังคมไทย การสร้างตัวตนในโลกเสมือนและสื่อสังคม
ออนไลน์ แนวคิดเรื่องตัวตนกับปรัชญาการศึกษาแบบไทย การประกอบสร้างตัวตน “ความเป็น
คนไทย” ศึกษาผ่านแนวคิดปรัชญาหลังนวยุค หรือ ศึกษา “ตัวตนทางจริยธรรม” ของ “อดีต
ผู้ต้องขัง” ผ่านแนวคิดทางปรัชญาและศาสนา หรืออาจจะศึกษาการเกิดขึ้นของ “ภิกษุณี” ใน
ฐานะนักบวชหญิง ผ่านกระบวนการต่อรองและต่อต้านขัดขืนวาทกรรมหลักตามแนวคิดของมิ
เชล ฟูโกต์ เป็นต้น  
 



618 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.2 (April 2019) 

เอกสารอ้างอิง 
ธเนศ วงศ์ยานนาวา. (2548). การสร้าง “ซับเจค” บทวิพากษ์ Foucault และการวิเคราะห์ 

“ซับเจค” จากภาพ Las Meninas. กรุงเทพมหานคร: คณะรัฐศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

พระมหาสมศักดิ์ ธมฺมวฑฺฒโน. (2548). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องทฤษฎีขณิกวาทในพุทธ
ปรัชญาเถรวาท. วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหามกุฏราช
วิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2560). ตัวกู ของกู. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์ธรรมะ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ศิริวรรณ โอสถานนท์. (2539). ตัวตนในทัศนะของพุทธปรัชญาและปรัชญาของเดวิด ฮูม : 

การศึกษาวิเคราะห์เชิงเปรียบเทียบ. พุทธศาสน์ศึกษา, 3 (2), 53-57. 
อภิภา ปรัชญพฤทธิ์. (2554). หลังสมัยใหม่นิยมและการอุดมศึกษา. กรุงเทพมหานคร: พิมพ

ลักษณ์. 
อานันท์ กาญจนพันธ์. (2555). คิดอย่างมิเชล ฟูโกต์ คิดอย่างวิพากษ์. เชียงใหม่: 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
Foucault, Michel. (1977). Discipline and Punishment: The Birth of the Prison. 

Trans. Alan Sheridan. New York: Vintage Books. 
Foucault, Michel. (1982). "Sex, Power, and the Politics of Identity", in Michel 

Foucault. Ethics, Subjectivity and Truth. Essential Works of Foucault 
1954-1984, ed. Paul Rabinow. New York: The New Press. 

Foucault, Michel. (1988). Technologies of the Self: A Seminar with Michel 
Foucault. (L. H. Martin, H. Gutman, P. H. Hutton, Eds.). Amherst: Mass: 
University of Massachusetts Press. 

Foucault, Michel. (1994). “Technologies of the Self” Ethics: Subjectivity and 
Truth. New York: The New Press. 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 (เมษายน 2562) | 619 

Foucault, Michel. (1997). “The Ethics of the Concern of the Self as a Practice of 
Freedom” Ethics: Subjectivity and Truth. New York: The New Press. 

 


