
การศึกษาเชิงวิเคราะห์ความมีอยู่ของภพภูมิของชีวิต 
ตามพุทธปรัชญาเถรวาท* 

AN ANALYTICAL STUDY OF THE PLANES EXISTENCE OF BEINGS IN 
BUDDHIST PHILOSOPHICAL PERSPECTIVE. 

 
ฟ้ืน ดอกบัว 

Fuen Dokbua 

สวัสดิ์ อโณทัย 
Sawat Anothai 

ณิศ์ภาพรรณ คูวิเศษแสง 
Nipapan Kuwisetsang 

มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น 
Saint John's University, Thailand. 

E-mail: lasawatt@stjohn.ac.th 

 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาลักษณะความมีอยู่ของทุคติภูมิและตัวอย่างที่
ปรากฏในพระ ไตรปิฎก 2) เพ่ือศึกษาลักษณะความมีอยู่ของสุคติภูมิและตัวอย่างที่ปรากฏใน
พระไตรปิฎก 3) เพ่ือวิเคราะห์ความมีอยู่ของภพภูมิของชีวิตตามพุทธปรัชญาเถรวาท การวิจัย
ครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เป็นการศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับความมี
อยู่ของภพภูมิของชีวิตตามพุทธปรัชญาเถรวาทที่ปรากฏในคัมภีร์ปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎก 
คัมภีร์ทุติยภูมิ เช่น คัมภีร์อรรถกถา และหนังสือชั้นหลังในทรรศนะของนักวิชาการทาง
พระพุทธศาสนา 
 ผลการวิจัย พบว่า ในพุทธปรัชญาเถรวาทได้มีการแบ่งความมีอยู่ของภพภูมิออกเป็น 2 
ประเภทคือ โลกิยภูมิและโลกุตตรภูมิ โลกิยภูมิเป็นภูมิที่ชีวิตยังตกอยู่ในวิสัยของโลกที่ยังมีกิเลส
ตัณหาต่าง ๆ ยังต้องมีการเวียนว่ายตายเกิดซึ่งต่างจากโลกุตตรภูมิที่มีสภาวะของการอยู่เหนื อ
กิเลสต่าง ๆ ปฏิบัติตนให้หลุดพ้นจากความทุกข์ โลกิยภูมิได้แบ่งเป็น 2 ระดับใหญ่ ๆ คือ ทุคติ

                                                           
* Received 8 March 2019; Revised 29 March 2019; Accepted 4 April 2019. 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2562) | 287 

ภูมิและสุคติภูมิ ทุคติภูมิเป็นภูมิที่ไปไม่ดี มีทั้งความทุกข์กายทุกข์ใจโดยมี 4ภูมิ คือ ติรัจฉานภูมิ 
อสุรกายภูมิ เปตติวิสัยภูมิ และนิรยภูมิ ส่วนสุคติภูมิเป็นภูมิที่ดีมีความสุขทั้งกายและใจโดยมี 3 
ภูมิ คือ มนุสสภูมิ เทวภูมิ และพรหมภูมิ ความแตกต่างของการก าเนิดเกิดในทุคติภูมิหรือสุคติ
ภูมินั้นขึ้นอยู่กับการกระท าของมนุษย์ หากการกระท าใดเป็นไปด้วยอกุศลกรรมบถมีการฆ่าสัตว์ 
เป็นต้น การกระท านั้นย่อมส่งผลให้ชีวิตนั้นไปเกิดในทุคติภูมิ แต่หากการกระท านั้นเป็นไปด้วย
กุศลกรรมบถมีการงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ เป็นต้น การกระท านั้นย่อมส่งผลให้ชีวิตนั้นไปเกิดใน
สุคติภูมิ เพราะในพุทธปรัชญาเถรวาทถือว่าสัตว์มีชีวิตทั้งหลายย่อมเป็นไปตามกฎแห่งกรรม  
 

ค าส าคัญ : ความมีอยู่ของภพภูมิ, ชีวิตตามพุทธปรัชญาเถรวาท, กฎแห่งกรรม, ทุคติภูมิ, สุคติ
ภูม.ิ 
 

Abstract 
 This research aimed: 1) to study the outstanding and existence of 
woefulness appeared in Tipitaka. 2) To study the outstanding and existence of 
blissfulness appeared in Tipitaka. 3) To analyze the Planes Existence of Beings in 
Buddhist Philosophical perspective. This is a qualitative research with in-depth 
study of the data on the Planes Existence of Beings in Buddhist Philosophical 
perspective with critically interpretation through the primary and secondary 
sources including the Buddhist sages.  
 The research was found that the Planes Existence of Beings in the 
Theravada Buddhist philosophy is divided into two kinds; mundane states and 
Supramundane states. The mundane states are the Planes of beings fallen under 
the realm of defilements and cravings that caused to the round of birth and 
death, which they are differentiated from the supramundane ones, that is to say, 
the supramundane ones are the state of beyond defilements to liberate from 
the sufferings. The mundane ones are divided into two levels; the existence of 
woeful and blissful states. The woeful states of existence are the Planes of evil 
action resulting of bodily and mental suffering consisting of four planes of 



288 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.1 (January – March 2019) 

existence, namely; the realm of the brute creation, the plane of Asura demons, 
and the realm of ghost-being and hell state. The blissful states of existence are 
the Planes of good action resulting of bodily and mental happiness consisting of 
three planes of existence, namely; the human realm, the celestial realm and the 
Fine-material and Immaterial realm. The differentiation between woeful and 
blissful existence is based upon the human action, that is to say; if any doing is 
the unwholesome course of action like killing life, the action is affected to relink 
with the woeful existence. On the other hand, if any doing is the wholesome 
course of action like abstaining from taking life, the action is affected to relink 
with the blissful existence. With reasoning of Theravada Buddhist philosophy, it 
is taught that all beings have already been determined by the Law of Kamma. 
 

Keywords: the Planes Existence of Beings, Life in Buddhist Philosophical 
Perspective, the Law of Kamma, Woeful states of existence, Blissful states of 
existence 
 

บทน า 
 ในโลกมีคนอยู่มากมาย ถึงแม้จะเป็นคนด้วยกัน แต่ก็มีความแตกต่างกันไปทั้งทาง
ร่างกายและทางจิตใจ ตลอดทั้งทางโชคชะตาในทางร่างกาย เช่น บางคนมีรูปร่างสวย แต่บาง
คนอัปลักษณ์ บางคนมีอวัยวะครบถ้วนสมบูรณ์ แต่บางคนพิกลพิการ บางคนมีเสียงไพเราะ แต่
บางคนมีเสียงไม่ไพเราะ บางคนมีสติปัญญาดี แต่บางคนโง่ บางคนมีโรคน้อย บางคนมีโรคมาก 
ในทางจิตใจก็มีความแตกต่างกัน เช่น บางคนใจบุญ แต่บางคนใจบาป บางคนประณีต แต่บาง
คนหยาบ บางคนชอบใฝ่หาความรู้ แต่บางคนไม่ชอบ ความแตกต่างทางโชคชะตา เช่น บางคน
ร่ ารวย แต่ บางคนยากจน บางคนมียศ บางคนไม่มียศ บางคนรุ่งเรือง จ าเริญ แต่บางคนอาภัพ 
ดังที่กล่าวกันว่า แข่งเรือแข่งพายพอแข่งกันได้ แต่แข่งบุญแข่งวาสนาไม่ได้  ก็เรื่องดีและไม่ดีใน
ด้านต่าง ๆ ดังกล่าว พระพุทธเจ้าตรัสว่า มาจากเหตุ คือ บุญและบาป บุญจะช่วยให้คนประสบ
แต่ในทางดี แต่บาปก็ให้ผลตรงกันข้าม บุญและบาปจึงเรียกว่า กรรม ใครท ากรรมดีย่อมได้รับ
กรรมดี ใครท ากรรมชั่วย่อมได้รับผลชั่ว พระพุทธเจ้าจึงตรัสว่า สัตว์โลกเป็นไปตามกรรม และ



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2562) | 289 

กรรมย่อมจ าแนกสัตว์ให้ทรามและประณีตต่างกัน (มหามกุฏราชวิทยาลัย , 2525) เป็นต้น ข้อ
นี้ก็เช่นกัน แสดงถึงความเป็นอมตะของวิญญาณ จึงได้มีบุญและบาปติดตามมาได้ หากวิญญาณ
สูญสลายไปตามร่างกาย เรื่องต่าง ๆ จะเกิดขึ้นได้อย่างไร เช่น การปรากฏร่างของเทวดาก็ตาม 
การเข้าทรงและการถูกผีเข้าก็ตาม วิญญาณออกจากร่างกายเพราะเหตุต่าง ๆ ก็ตาม การระลึก
ชาติได้ก็ตาม ความอัจฉริยะก็ตามและความแตกต่างระหว่างบุคคลก็ตาม แสดงให้เห็นว่า เรื่อง
ชีวิตหรือจิตวิญญาณเป็นอมตะ คือ ไม่ตายไปตามร่างกาย จึงรับช่วงบุญและบาป ตลอดทั้ง
ความถนัดทั้งหลายสืบต่อไปยังภพชาติต่าง ๆ จึงท าให้มีความแตกต่างกันระหว่างบุคคลและ
ความลี้ลับต่าง ๆ ในโลก อย่างไรก็ตาม เรื่องจิตและวิญญาณเป็นอมตะนี้ ทางพระพุทธศาสนา
ถือว่า จิตหรือวิญญาณไม่ได้ตายตามร่างกาย กล่าวคือ จิตเป็นอมตะ แต่มีรายละเอียดแตกต่าง
กัน พระพุทธศาสนาถือว่าจิตหรือวิญญาณไม่ได้เป็นอมตะยืนโรงคงที่ไม่มีการเปลี่ยนแปลงอย่าง
ในศาสนาอื่น แต่ถือว่าจิตและวิญญาณเปลี่ยนแปลงได้ เช่น เปลี่ยนความคิดได้ เปลี่ยนไปเกิดใน
ก าเนิดดีหรือชั่วได้ สามารถยกระดับจิตให้สูงขึ้นไปตามล าดับ จากคนชั่วเป็นคนดี จากปุถุชน
เป็นอริยชนได้ พระพุทธศาสนาถือว่าจิตหรือวิญญาณดับได้ แต่ก่อนที่จะดับ จิตหรือวิญญาณ
ดวงเก่าจะถ่ายทอดคุณสมบัติต่าง ๆ อย่างครบถ้วนให้จิตหรือวิญญาณดวงใหม่ไว้หมดแล้วจึงดับ 
ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงถือจิตหรือวิญญาณเป็นแบบสันตติ คือ สืบต่อกันไปหรือรับช่วงกันไป 
ด้วยเหตุนี้ จะถือว่าจิตหรือวิญญาณเป็นอมตะหรือมตะก็ได้ คือ ถ้าเป็นอมตะก็เป็นอมตะแบบ
พิเศษ คือ สืบต่อกันไป ไม่ใช่แบบยืนโรงคงที่ หรือถ้าจะว่าเป็นมตะก็ได้ แต่เป็นมตะแบบพิเศษ
หรือแบบสันตติเช่นกัน ไม่ใช่แบบอุจเฉททิฏฐิ ความเห็นว่าขาดสูญอย่างที่บางลัทธิถือกัน 
พระพุทธศาสนาอยู่กลาง ๆ ระหว่าง สัสสตทิฏฐิ ความเห็นว่า เที่ยง และ อุจเฉททิฏฐิ ความเห็น
ว่า ขาดสูญ พระพุทธศาสนาไม่เป็นทั้งสองอย่างนั้น ซึ่งถือว่าเป็นมิจฉาทิฏฐิ อีกทั้งถือว่า 
มิจฉาทิฏฐิมีโทษมาก แต่อุจเฉททิฏฐิมีโทษมากกว่าสัสสตทิฏฐิ เพราะห้ามท้ังสวรรค์และนิพพาน 
กล่าวคือ เมื่อใครเห็นว่าตายแล้วสูญ ทุกอย่างจึงสูญไปหมด ไม่มีบุญไม่มีบาป ไม่มีชาติหน้า ไม่มี
นรก ไม่มีสวรรค์ และอ่ืน ๆ จึงไม่อยากท าบุญกุศล มุ่งแต่หาความสุขทางเนื้อหนังในชาตินี้ให้
เต็มที่ เรื่องบุญ-บาปไม่ค านึง อะไรที่ให้ความสุขได้ในชาตินี้ก็ท า ส่วนสัสสตทิฏฐิ มีโทษเพียงห้าม
นิพพาน แต่ไม่ห้ามสวรรค์ เพราะเชื่อว่าบุญ-บาปมี ชาติหน้ามี นรกสวรรค์ก็มี จึงขวนขวาย
ท าบุญกุศลต่าง ๆ แต่ก็ยังมีความยึดมั่นในตัวตน จึงยังไม่อาจบรรลุพระนิพพานได้ ด้วยเหตุ
ดังกล่าว ผู้วิจัยจึงไม่เรียกพระพุทธศาสนาว่า ถือจิตหรือวิญญาณเป็นแบบมตะ เพราะเสี่ยงที่จะ



290 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.1 (January – March 2019) 

ท าให้คนเข้าใจผิดว่า พระพุทธศาสนาเป็นอุจเฉททิฏฐิ ซึ่งมีโทษมาก แต่ขอเรียกพระพุทธศาสนา
ว่า ถือจิตและวิญญาณเป็นอมตะจะดีกว่า เพราะไม่เสี่ยงต่อความเข้าใจผิดของคนอีกทั้งเข้าใจ
ง่าย เพราะเป็นไปในท านองเดียวกับศาสนาทั้งหลายที่ได้กล่าวไว้ว่าวิญญาณเป็นอมตะ แต่ก็
ขอให้เข้าใจว่า อมตะที่ผู้เขียนมุ่งหมายก็คือ อมตะแบบสันตติ ไม่ใช่แบบสัสสตทิฏฐิ กล่าวคือ จิต
หรือ วิญญาณไม่ตายตามร่างกาย เพราะฉะนั้น ถ้ากล่าวถึงวิญญาณในพระพุทธศาสนาเป็น
อมตะในทุกที่ทุกแห่ง ก็หมายถึง อมตะแบบสันตตินี้ ส่วนการที่ชีวิตจะมาปรากฏในโลกเป็น
มนุษย์เป็นสัตว์และอ่ืน ๆ ก็เป็นไปตามกระบวนการเหตุและผลของการกระท า 
 สิ่งที่เป็นประเด็นปัญหาหนึ่งของสังคมปัจจุบันเกิดจากความไม่เชื่อในหลักธรรมเรื่อง
กรรมที่ได้ถูกบิดเบือนไปจากหลักค าสอนเดิมที่ได้สั่งสอนกันมาว่าท าดีได้ดี  ท าชั่วได้ชั่ว แต่ใน
ปัจจุบัน การวัดผลของความดีกันอยู่ที่วัตถุ คนในสังคมจึงต้องการเป็นเจ้าของวัตถุ และความ
ร่ ารวยโดยไม่สนใจที่จะท างานให้เหนื่อยยาก ด้วยวิธีการที่ผิดกฎหมายและผิดศีลธรรม เช่น ค้า
ยาเสพติด อาชญากรรม โจรกรรม เป็นต้น ส่งผลกระทบต่อความเป็นอยู่ที่ปกติสุขของสังคม
ส่วนรวม คนส่วนมากมักถือเอาความสุข ความสมปรารถนาในชีวิตปัจจุบันเป็นมาตรฐานวัด
ความดี คือ ความดีต้องมีผลออกมาเป็นความสุขความสมปรารถนา เป็นลาภ ยศ สรรเสริญ สุข 
ความชั่วต้องมีผลตรงกันข้าม แต่ในความเป็นจริงแล้วไม่แน่เสมอไป (วศิน อินทสระ, 2544, 
หน้า 45-46) ในประเด็นค าสอนเรื่องกรรมกับการตีความของสังคมปัจจุบัน พุทธทาสภิกขุ ได้
กล่าวไว้ว่า "ความเชื่อเรื่องกรรมที่ไม่ถูก คือ เรามองกรรมไปที่สิ่งของ ที่เงินทองของนอกกายจะ
ไปเทือกนั้น ซึ่งเป็นความเชื่อที่ไม่ถูกต้อง แต่ไม่ได้มองที่ผลของมัน คือ ความดี ความชั่ว อันมีอยู่
แล้วในกรรมนั้น ซึ่งจิตใจเราสัมผัสได้ทุกครั้งที่เราท ากรรม” (พุทธทาสภิกขุ, 2539, หน้า 20) 
นอกจากสังคมไทยกาลังส่งผ่านกระแสความเชื่อหลักธรรมเรื่องกรรมที่คลาดเคลื่อนจากหลักค า
สอนในพระพุทธศาสนาแล้ว ยังน าความเชื่อเรื่องกรรมในลัทธิศาสนาอ่ืนมาปะปนจนเข้าใจว่า
เป็นค าสอนพระพุทธศาสนาพระพุทธองค์ได้ตรัสไว้ในติตถาย ตนสูตร (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) โดยสรุปได้ 3 กลุ่มหลัก คือ (1) กรรมเก่าให้ผลเป็นสุขหรือทุกข์ปัจจุบัน (ปุพ
เพกตเหตุวาท) (2) พระเจ้าบันดาลให้สุขหรือทุกข์ (อิสสรนิมมานเหตุวาท) และ (3) สุขหรือทุกข์
ไม่มีสาเหตุแต่เป็นความบังเอิญ (อเหตุอปัจจัยวาท) โดยทั้ง 3 กลุ่มนี้จัดเข้าเป็นกลุ่มเดียวคือ อกิ
ริยวาทะ คือ กระท าทุกอย่างไม่มีผล ท าดีไม่ได้ดี ท าชั่วไม่ได้ชั่ว อย่างค ากล่าวในสังคมไทย
ปัจจุบันว่า ท าดีได้ดีมีที่ไหน ท าชั่วได้ดีมีถมไป ลัทธิความเชื่อทั้ง 3 กลุ่มดังกล่าว เมื่อผสมผสาน



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2562) | 291 

เข้ากับความเชื่อเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรมในพระพุทธศาสนาที่คลาดเคลื่อนไปจาก
หลักธรรมที่เป็นกระแสในสังคมไทยว่า กรรมดีให้ผลเป็น ลาภ ยศ สรรเสริญ และสังคมยกย่อง
คนที่ร่ ารวย มีเกียรติ มีชื่อเสียง ว่าเป็นคนดี จึงท าให้ท าได้ทุกอย่างเพ่ือผลอย่างนี้โดยไม่ค านึงถึง
เหตุ การเข้าใจเรื่องกรรมและการให้ผลที่ผิด จึงมีผลต่อตนเองก่อนเพราะถ้าเชื่อแบบนี้ก็จะไม่
เกรงกลัวและละอายต่อบาป ส่งผลให้ต้องทุกข์ทรมานในสังสารวัฏไม่รู้จบสิ้นและมีผลกระทบ
ต่อสังคมโดยตรงท าให้เกิดปัญหาสังคมเกิดตามมานานัปการ  
 กล่าวเฉพาะความเชื่อในเรื่องกรรมที่ส่งผลต่อชีวิตของมนุษย์ย่อมส่งผลไปถึงวิบาก
กรรมในการไปเกิดในภพภูมิชาติหน้า พุทธปรัชญาเถรวาทมีความเชื่อว่า ความมีอยู่ของภพภูมิ
ของชีวิตสรรพสัตว์เป็นสิ่งที่มีอยู่จริง สิ่งนี้หากน ามากล่าวในสังคมปัจจุบันอาจถูกมองข้ามและ
เย้ยหยันด้วยค าถามว่าเป็นสิ่งที่มีอยู่จริงหรือ ข้อสงสัยในลักษณะนี้ได้เคยเกิดขึ้นตั้งแต่ครั้ งอดีต 
ผู้วิจัยขอน าเรื่องพระเจ้าปายาสิสมัยหลังพุทธกาลไม่นาน ได้ใช้เป็นเหตุผลอ้างว่านรกไม่มีมาแล้ว 
กล่าวคือ พระเจ้าปายาสิแห่งเสตัพยนคร ทรงเป็นนักคิด นักพิสูจน์ตัวยง ได้ท าการศึกษา 
ค้นคว้าทดลอง เรื่องโลกหน้ามาอย่างโชกโชน จนได้ข้อสรุปว่าตายแล้วสูญ จึงทรงตั้งทฤษฎีสอน
คนว่า ตายแล้วสูญ นรก-สวรรค์ไม่มี บุญ-บาปไม่มี ผลของกรรมดีกรรมชั่วไม่มี อยู่ต่อมาวันหนึ่ง 
พระองค์ทรงพบกับพระกุมารกัสสปะได้ทรงแสดงความคิดเห็นของพระองค์ดังกล่าวแล้ว แต่
พระกุมารกัสสปะคัดค้าน ทั้ง 2 ฝ่ายได้โต้ตอบกันดังปรากฏอยู่ในปายาสิราชัญญสูตร (มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และในที่สุด พระเจ้าปายาสิ หลังจากใคร่ครวญเหตุผลต่าง ๆ ที่
พระกุมารกัสสปะยกมา ก็ ได้ เปลี่ ยนความคิดความเชื่ อ เป็นแบบใหม่หันมานับถือ
พระพุทธศาสนา ในความเชื่อเรื่องความมีอยู่ภพภูมิของชีวิตนี้ พระพุทธเจ้าทรงยืนยันว่ามีจริง 
ดังที่ปรากฏในเทวทูตสูตร (มหามกุฏราชวิทยาลัย , 2525) ว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เราได้ฟัง
เรื่องนรกจากคนอ่ืนหรือจากสมณพราหมณ์แล้วเล่าตามที่ได้ฟังมา ก็หามิได้ โดยที่แท้เรารู้เอง 
เห็นเอง แจ่มแจ้งเอง จึงได้กล่าวอย่างนั้น” และในพาลปณฺฑิตสูตร (มหามกุฏราชวิทยาลัย , 
2525) พระพุทธเจ้าทรงเปรียบเทียบถึงความทุกข์ในนรกเหมือนโจรผู้ท าผิดร้ายแรงคนหนึ่งที่ถูก
ราชบุรุษจับได้แล้วพระราชาจึงทรงสั่งให้ลงโทษ ดังนี้ ในตอนเช้าให้ราชบุรุษเอาหอก 100 เล่ม 
แทงโจรผู้นั้นแต่เขากลับยังไม่ตาย พระราชาจึงทรงสั่งให้ราชบุรุษเอาหอกอีก 100 เล่ม แทงเขา
ในเวลากลางวัน แต่โจรผู้นั้นก็ยังไม่ตายอีก พระราชาจึงทรงสั่งให้เอาหอกอีก 100 เล่ม แทงเขา
ในเวลาเย็น แต่โจรผู้นั้นก็หาตายไม่ พระพุทธเจ้าจึงตรัสว่า โจรผู้นั้นได้รับทุกข์ทรมานแสนสาหัส 



292 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.1 (January – March 2019) 

แม้ถูกแทงด้วยหอกเล่มเดียว ก็แสนทุกข์ทรมานเหลือเกินอยู่แล้ว จะกล่าวไปไยถึงทุกข์ที่ถูกแทง
ด้วยหอกถึง 300 เล่มเล่า แล้วพระพุทธเจ้าก็ทรงหยิบก้อนหินขนาดฝ่าพระหัตถ์มา 1 ก้อนมา
เปรียบเทียบกับก้อนหินที่มีอยู่ภูเขาหลวงหิมพานต์ พระพุทธเจ้าจึงทรงสรุปว่าก้อนหินในพระ
หัตถ์ของพระองค์ ย่อมไม่อาจเปรียบเทียบกับภูเขาหิมพานต์ได้เลยฉันใด โจรถูกแทงด้วยหอก 
300 เล่ม ถึงแม้จะมีความทุกข์ทรมานแสนสาหัสเพียงไร ก็ไม่อาจเปรียบเทียบกับความทุกข์
ทรมานในนรกได้เลยก็ฉันนั้น 
 จากประเด็นที่กล่าวมาข้างต้น จึงเป็นเหตุท าให้สนใจในการศึกษาเชิงวิเคราะห์ความมี
อยู่ของภพภูมิของชีวิตตามพุทธปรัชญาเถรวาท โดยมุ่งศึกษาค้นหาค าตอบแหล่งข้อมูลที่มาจาก
ปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎกเป็นหลัก แล้วเพ่ิมเติมข้อมูลของผู้รู้ทางพุทธปรัชญาเถรวาท  
 

 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1 .เพ่ือศึกษาลักษณะความมีอยู่ของทุคติภูมิและตัวอย่างที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 
 2. เพ่ือศึกษาลักษณะความมีอยู่ของสุคติภูมิและตัวอย่างที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 
 3. เพ่ือวิเคราะห์ความมีอยู่ของภพภูมิของชีวิตตามพุทธปรัชญาเถรวาท 
 

วิธีด าเนินการวิจัย  
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) มีขั้นตอนในการ
รวบรวมข้อมูล และวิธีการด าเนินการวิจัยข้อมูล ดังนี้  
 1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ  ได้แก่ พระไตรปิฎก ทั้ง
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 และฉบับภาษาบาลีของมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พ.ศ.2525 
 2. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ อรรถกถา ฎีกา อนุ
ฎีกา วิทยานิพนธ์ หนังสือวิชาการและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง  
 3.วิเคราะห์ อธิบายความ และจัดกระท าข้อมูลที่รวบรวมมาได้จากชั้นปฐมภูมิและทุติย
ภูมิตามกรอบของวัตถุประสงค์ของการวิจัย  
  4. สรุปผลการวิจัยและข้อเสนอแนะ  
  5. เสนอผลการวิจัยโดยวิธีพรรณนาวิเคราะห์  
 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2562) | 293 

ผลการวิจัย 
 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 เพ่ือศึกษาลักษณะความมีอยู่ของทุคติภูมิและตัวอย่างที่
ปรากฏในพระไตรปิฎก ผลการวิจัย พบว่า  
 ทุคติภูมิ คือ ภูมิที่ไปไม่ดี มีแต่ความทุกข์ทั้งกายและใจ ถ้าจ าแนกทุคติภูมิออกเป็นส่วน
ใหญ่ ๆ โดยเรียงจากภูมิที่มีความทุกข์น้อยไปหาภูมิที่มีความทุกข์มากกว่ากันตามล าดับ คือ     
1. ติรัจฉานภูมิ 2. อสุรกายภูมิ 3. เปตติวิสัยภูมิ 4. นิรยภูมิ ส่วนความเป็นไปในแต่ละภูมิ มี
ลักษณะดังนี้  
 1. ติรัจฉานภูมิ เป็นภูมิที่อยู่อาศัยของสัตว์เดรัจฉานทั้งหลายซึ่งมีมากมายนับไม่ถ้วน มี
ทั้งสัตว์บกและสัตว์น้ า ตลอดทั้งแมลงต่าง ๆ รวมทั้งจุลินทรีย์ทั้งหลายด้วย ดังนั้น สัตว์เดรัจฉาน
จึงมี 4 ประเภท คือ  

1.1 อปาทติรัจฉาน สัตว์เดรัจฉาน ที่ไม่มีเท้า เช่น งู และ ปลาไหล เป็นต้น 
1.2 ทวิปาทติรัจฉาน สัตว์เดรัจฉานที่มี 2 เท้า เช่น นก เป็ด ไก่ เป็นต้น 
1.3 จตุปาทติรัจฉาน สัตว์เดรัจฉานที่มี 4 เท้า เช่นโค กระบือ ช้าง ม้า เป็นต้น 
1.4 พหุปาทติรัจฉาน สัตว์เดรัจฉานที่มีเท้ามากเกิน 4 เท้า เช่น ตะขาบ กิ้งกือ  

 2. อสุรกกายภูมิ หรือตามนัยภาษาบาลีพระไตรปิฎก เรียกว่า ทุคติภูมิ เป็นภูมิที่ไม่มี
ความสนุกสนานร่าเริงเลย มีแต่ความทุกข์ทรมาน ทุกข์ที่ เด่นมาก ก็คือความกระหาย 
เพราะฉะนั้น อสุรกายและเปรต จึงคล้ายกันมาก บางทีก็เลยเรียกรวมกันว่า พวกเปรตอสุรกาย 
แต่ ถ้าจะแยกให้เห็นความแตกต่างก็พอมีบ้าง คือ อสุรกายส่วนมากจะทุกข์ทรมานด้วยความ
กระหายน้ า ส่วนเปรตโดยมากจะทุกข์ทรมานด้วยความหิวอาหาร ที่ว่าอสุรกายมีความทุกข์ด้วย
ความกระหาย ก็เพราะอสุรกายไม่ได้ดื่มน้ ามานาน บางตนไม่ได้ดื่มน้ ามาเป็นพุทธันดร บางตนก็
หลายพุทธันดร เมื่อเห็นหนองน้ าหรือสระน้ า ก็จะวิ่งไปหาทันที แต่พอไปถึงแหล่งน้ าต่าง ๆ น้ าก็
อันตรธานหายไป กลายเป็นไฟลุกโชติช่วง หรือ มีแต่ก้อนหิน ดินทราย เท่านั้น เมื่อว่าถึงรูปร่าง
ทั้งเปรตและอสุรกาย ต่างก็มีรูปร่างน่าเกลียดน่ากลัว พิลึก แปลกประหลาดเหมือนกัน แต่
อสุรกาย จะมีรูปร่างวิปริตมากกว่า เช่น มีร่างกายผ่ายผอมนักหนา เลือดเนื้อในร่างกายแม้สัก
นิดก็ไม่มีเลยมีแต่หนังหุ้มกระดูกดุจสัตว์ตายซาก ทั้งสูงชะลูดหลายวา ร่างกายก็มีกลิ่นเหม็นสาบ
นักหนา อสุรกายบางตน มีดวงตาเล็กนิดเดียว เท่ารูเข็ม ทั้งตั้งอยู่บนศีรษะกลางกระหม่อมใกล้
ดวงตานั่นเอง และก็เพราะมีรูปร่างวิปริตผิดธรรมดา หากพบน้ าก็ยากที่จะดื่มได้อีกเพราะปาก



294 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.1 (January – March 2019) 

เล็กและตาตั้งอยู่ผิดที่ดังกล่าว (พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร), 2535, หน้า 176) อสุรกาย
บางตนมีท้องใหญ่ ตัวใหญ่ กายด าทะมึนน่ากลัว เล็บมือเล็บเท้ายาวรีแหลมคม สันดาน
โหดเหี้ยมดุดัน 
 3. เปตติวิสัยภูมิ เป็นภูมิที่ห่างไกลจากความสุข มีแต่ความหิวกระหาย เปรตบางตน
ไม่ได้กินอาหารเลยเป็นเวลาหลายพุทธันดรก็มี เปรตมีมากมาย แต่เมื่อว่าด้วยตระกูลใหญ่ๆ ก็มี 
12 ตระกูล เปรตแต่ละตระกูลมีลักษณะและความเป็นไป (พระยาธรรมปรีชา (แก้ว), 2520, 
หน้า 175) ดังนี้ 
  3.1 วันตาสาเปรต มีรูปร่างวิกลวิปริตยิ่งนัก เที่ยวหากินแต่น้ ามูก น้ าลาย เสมหะ และ
สิ่งสกปรกทั้งหลาย ทั้งนี้ก็เพราะมีบุพกรรมสมัยที่เป็นมนุษย์ได้ให้ข้าวและน้ าอันเป็นเดนเปรอะ
เปื้อนด้วยน้ ามูก น้ าลาย เสลด และเหงื่อไคล แก่สมณพราหมณ์ และผู้ทรงศีลหรือถ่มน้ าลาย 
เสลดลงไปในบริเวณเจดีย์วิหาร พระพุทธปฏิมากร และต้นศรีมหาโพธิ์ หรือถ่มน้ าลายรดผู้อ่ืน 
กรรมอย่างใดอย่างหนึ่งดังแสดงมาแล้ว เป็นเหตุให้เป็นเปรตตระกูลวันตาสาเปรต 
 3.2 กุณปขาทกเปรต เป็นเปรตมีรูปร่างวิปริตเช่นกัน เที่ยวหากินซากศพต่าง ๆ เช่น 
ซากมนุษย์ ซากช้าง ซากม้า ซากโค ซากกระบือ และซากสุนัข เป็นต้น ซึ่งเหม็นยิ่งนักเป็น
อาหาร ทั้งนี้ก็เพราะในชาติก่อนที่เป็นมนุษย์ เขาได้เอาเนื้อมนุษย์ เนื้อราชสีห์ เนื้อเสือโคร่ง เนื้อ
เสือเหลือ เนื้อหม ีและ เนื้อสุนัข เป็นต้น ให้สมณชีพราหมณ์เป็นอาหาร 
 3.3 คูถปขาทกเปรต มีรูปร่างวิปริตเช่นกัน เที่ยวหากินแต่มูตรคูถของคนเป็นอาหาร 
ทั้งนี้ก็เพราะมีบาปกรรม สมัยที่ยังเป็นมนุษย์ได้ถ่ายอุจจาระปัสสาวะในบริเวณโบสถ์ วิหาร และ 
เจดีย์ หรือ ด่าสมณชีพราหมณ์ และ ผู้ทรงศีลว่า จงกินมูตรคูถเป็นอาหาร หรือ ให้อาหารอัน
เปื้อนด้วยมูตรโค กระบือ ช้าง และม้า เป็นต้น แก่สมณชีพราหมณ์ 
 3.4 อัคคิชาลมุขเปรต เปรตพวกนี้นอกจากจะมีรูปร่างวิปริตแล้ว ปากยังถูกไฟไหม้อยู่
ตลอดเวลาทั้งกลางวันและกลางคืน ได้รับทุกขเวทนาแสนสาหัสร้องไห้ครวญคราง ส าหรับ
บาปกรรมที่ท าให้มาเกิดเป็นเปรตพวกนี้ ก็เพราะในสมัยที่เป็นมนุษย์นึกสนุก เอาอาหารที่ร้อน
จัดหรือเผ็ดจัดหรือขมจัดให้สมณชีพราหมณ์บริโภคหรือชอบด่าว่าสมณชีพราหมณ์และบิดา
มารดา 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2562) | 295 

 3.5 สูจิมุขเปรต มีท้องใหญ่ คอยาว ปากเท่ารูเข็ม จึงกินอาหารได้ยากนักอดอยากทุกข์
ทรมานด้วยความหิวโหย ทั้งนี้ก็เพราะบาปกรรมที่เขาได้ท าไว้ในสมัยที่เป็นมนุษย์ เป็นคน
ตระหนี่ไม่ท าบุญกุศลทั้งยังคอยห้ามไม่ให้คนอ่ืนท าบุญท าทานอีกด้วย 
 3.6 ตัณหาชิตเปรต เปรตพวกนี้มีความทุกข์ทรมานด้วยความกระหายน้ า เพราะไม่ได้
ดื่มน้ ามานาน เมื่อเห็นสระหรือบ่อน้ า ก็ดีใจนัก รีบวิ่งลงไปดื่มน้ า แต่น้ าเกิดกลับกลายเป็นเพลิง
หรือแกลบ ส าหรับบาปกรรมที่น ามาให้เกิดเป็นเปรตพวกนี้ ก็เพราะสมัยที่เป็นมนุษย์เป็นคน
หวงน้ า ปิดบ่อปิดสระไม่ให้คนและสัตว์ได้ดื่มกิน 
 3.7 นิชฌามกเปรต เปรตพวกนี้มีกายด าดุจตอไม้ที่ไฟไหม้ มือและเท้างอเป็นกระจอก 
เขี้ยวงอกออกนอกปาก ตาไม่เสมอกัน ผมเป็นเปลวเพลิง กลิ่นตัวเหม็นสาบยิ่งนัก หิวกระหาย
มานานนัก ส่วนบาปกรรมที่ท ามาในสมัยที่เป็นมนุษย์ ชอบสนุกกระท ารูปที่น่ากลัว เช่น รูป
ปีศาจ เป็นต้น ไว้หลอกคนแก่ และ คนป่วยให้ตกใจ 
 3.8 สัตถังคเปรต เปรตพวกนี้มีเล็บมือเล็บเท้างอดุจเบ็ดทั้งคมกริบ คอยข่วนเนื้อและ
เลือดของตนเป็นอาหาร บาปกรรมที่น ามาให้เกิดเป็นเปรตพวกนี้ ก็คือสมัยที่เขาเป็นคน เขา
ชอบหยิกข่วนบิดา มารดา สมณชีพราหมณ์และผู้ทรงศีล หรือ ภรรยาชอบหยิกข่วนสามี หรือ 
นายชอบหยิกข่วนทาสหรือบ่าวไพร่ของตน  
 3.9 ปัพพตังคเปรต เปรตพวกนี้มีร่างกายใหญ่ดุจภูเขา แต่ถูกเปลวไฟไหม้ทั่วกาย ได้รับ
ความทุกข์ทรมานยิ่งนัก บาปกรรมที่น าให้มาเกิดเป็นเปรตพวกนี้ ก็เพราะสมัยที่เป็นมนุษย์ เขา
เคยเผาวัด หรือ โบสถ์วิหาร พระพุทธรูป เจดีย์ หรือต้นพระศรีมหาโพธิ์ หรือเผาบ้านเรือนหร
หือผ้านุ่งห่มของผู้อื่น 
 3.10 อชครังคเปรต เปรตพวกนี้มีร่างกายเป็นสัตว์ต่างๆ แตกต่างกันไป บ้างก็เหมือนงู
เหลือม บ้างเหมือนโค บ้างก็เหมือนกระบือเหล่านี้เป็นต้น ตลอดทั้งมีรูปร่างเหมือนชิ้นเนื้อก็มี มี
แต่ศีรษะกลิ้งไปกลิ้งมาก็มี ไฟได้ไหม้เผาผลาญเปรตเหล่านี้ตลอดเวลา ทั้งกลางวันและกลางคืน 
ส าหรับบาปกรรมที่ส่งผลให้มาเกิดเป็นเปรตพวกนี้ก็คือในสมัยที่เป็นมนุษย์ เป็นคนชอบสนุก ท า
รูปสัตว์ต่างๆ และอ่ืนๆที่น่ากลัว หลอกคนขี้ขลาด มีผู้หญิงและเด็ก เป็นต้น ให้ตกใจ 
 3.11 เวมานิกเปรต เปรตพวกนี้มีวิมานอยู่อย่างสุขสบาย แต่บางพวกเสวยทิพยสุข
เพียงกลางวัน ส่วนกลางคืนต้องไปรับทุกข์ทรมาน บางพวกเสวยทิพยสุขเพียงครึ่งเดือน อีกครึ่ง



296 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.1 (January – March 2019) 

เดือน ต้องไปรับทุกข์ทรมาน วนเวียนอยู่อย่างนี้ ทั้งนี้ก็เพราะทั้งท าบุญและบาปในสมัยที่เป็น
มนุษย์นั่นเอง 
 3.12 มหิทธิกเปรต เปรตพวกนี้มีรูปร่างงาม ทั้งบริบูรณ์ด้วยโภคสมบัติ แต่ก็บริโภค 
ข้าว น้ า และอาหารต่างๆไม่ได้ กินแต่มูตรคูถเป็นอาหาร นานๆจึงมีโอกาสบริโภคอาหารได้ครั้ง
หนึ่ง ทั้งนี้ก็เพราะเกิดจากบาปกรรมสมัยที่ยังเป็นมนุษย์ เคยบวชเป็นพระภิกษุหรือภิกษุณี 
สามเณรหรือสามเณรรี แต่ลุแก่อ านาจแก่ความโลภ หวงแหนกุฏิวิหารที่ทายกถวายไว้ส าหรับ
สงฆ์ที่มาจากจากจตุรทิศได้มาพัก ไว้เป็นของตนตลอดทั้งศาลา โรงธรรม บ่อน้ า หรือ สระน้ า 
เป็นต้น ไว้เป็นของตน 
 นอกเหนือจากเปรต 12 ตระกูลแล้ว ก็ยังมีเปรตอีกมาก เช่น สูจิโลมาเปรต เปรตที่มี
ขนเป็นเข็ม คอมทิ่มแทงตัวเองก็มี เอกปาทเปรต เปรตที่มีเท้าข้างเดียวก็มี อเนกปาทเปรต 
เปรตที่มีหลายเท้าก็มี เอกหัตถเปรต เปรตที่มีมือข้างเดียวก็มี อเนกหัตถเปรต เปรตที่มีมือหลาย
ข้างก็มี เอกเนตตเปรต เปรตที่มีตาข้างเดียวก็มี อเนกเนตตเปรต เปรตที่มีตาหลายดวงก็มี 
เหล่านี้เป็นต้น ทั้งนี้ก็เป็นไปตามบาปกรรมที่ได้ท าไว้ต่างกันเป็นเหตุ ก็เปรตและอสุรกาย อาศัย
อยู่บนโลกมนุษย์นี่เอง มีอยู่ตามที่ทั่วไป ในทุกประเทศ ตามวัดบ้าง ตามบ้านร้างบ้าง ตามต้นไม้
บ้าง ตามถ้ าบ้าง เหล่านี้เป็นต้น เมื่อใครเห็นเปรต จะตกใจมาก เพราะเห็นรูปร่างแปลก
ประหลาด อาจคิดไปว่า เปรตเนรมิตกายมาหลอก ความจริงเขาไม่ได้มาหลอก เพราะเขาต้อง
รับทุกข์ทรมานอยู่ตลอดเวลาอยู่แล้ว ไม่มีเวลามาคิดหลอกใคร เขามีรูปร่างอย่างนั้นเอง การที่
เขามาปรากฏร่างเพ่ือขอบุญ 
 4. นิรยภูมิ ภูมิแห่งความทุกข์ทรมาน หรือตามนัยบาลีพระไตรปิฎก เรียกว่า นรก ก็
นรกมีทั้งนรกขุมใหญ่ และนรกขุมเล็ก นรกขุมใหญ่หรือมหานรกมี 8 ขุม คือ สัญชีพนรก กาฬ
สุตตนรก สังฆาตนรก โรรุวนรก มหาโรรุวนรก ตาปนรก มหาตาปนรก และอวีจินรก มหานรก
แต่ละขุม ยังมีนรกบริวารเรียกว่า อุสสุทนรกอีก 16 ขุม นอกจากนี้ มหานรกแต่ละขุม ยังมีนรก
เล็ก เรียกว่า ยมโลกิกนรก อีก 40 ขุม จึงรวมนรกท้ังหมด 456 ขุม อย่างไรก็ตาม นอกจากนรก
ที่มีท้ังหมด 456 ขุมแล้ว แต่ยังไม่หมดเสียทีเดียว เพราะยังมีโลกันตนรกอยู่อีก ตั้งอยู่ระหว่างจัก
วาลทั้ง 3 กล่าวคือ ในระหว่างช่องว่างของจักรวาลทั้ง 3 คือ เทวโลก มนุสสโลก และยมโลก ซึ่ง
ตั้งอยู่ชนกัน ดุจน าลูกบอล 3 ลูกมาชนกันแบบ 3 เส้า ย่อมจะมีช่องว่างอยู่ เพราะแต่ละโลกนั้น
กลม ตรงช่องว่างนั่นแหละ เป็นที่ตั้งของโลกันตนรก ก็โลกันตนรกนั้นมีมากหาก าหนดไม่ได้ 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2562) | 297 

และโลกันตนรกแต่ละแห่ง กว้าง 8,000 โยชน์ ตรงโลกันตนรกขึ้นไปเบื้องบน จะมีวิมาน
เทพบุตร เทพธิดา ลอยอยู่ในอากาศสักวิมานเดียวก็หามิได้ เป็นช่องว่างเปล่าขึ้นไปตลอดถึงอัช
ชฎากาศเบื้องบนก็โลกันตนรกนั้นมืดสนิท ไม่มีแสงสว่างส่องไปถึงเลย แม้เม่ือพระพุทธเจ้าเสด็จ
ลงสู่ปฏิสนธิในพระครรภ์ของพระพุทธมารดา เป็นอาทินั้น ท่านกล่าวไว้ว่า แสงสว่างปรากฏไป
ทั่วหมื่นโลกธาตุ ถึงอย่างนั้นก็ปรากฏในโลกันตนรกเพียงชั่วลัดมือเดียว ดุจสายฟ้าแลบ แล้วก็
มืดมิดตามเดิม พวกที่ไปเกิดในโลกันตนรก ก็คือพวกนิยตมิจฉาทิฏฐิ เห็นว่า บุญ-บาปไม่มี ชาติ
หน้าไม่มี นรก-สวรรค์ไม่มี บิดา-มารดาไม่มีบุญคุณ สัตว์ทั้งหลายเกดตามกันมา ดุจเรือน้อยห้อย
ท้ายเรือใหญ่ แล่นไปตามเรือใหญ่ เกิดมาจะดีหรือชั่ว ก็เป็นเอง หาเหตุไม่ได้ ดังนี้เป็นต้น พวกนี่
ตายไปแล้ว จะไปเกิดในมหาตาปนรกก่อนแล้วไถลลึกลงไปถึงอเวจีมหานรก แล้วออกไปทน
ทุกข์อยู่ในโลกันตนรก มีร่างกายสูง 300 เส้น น่าเกลียดยิ่งนักพวกสัตว์นรกขุมนี้ ใช้เล็บอันยาว
แหลม เกาะเชิงเขาจักรวาล แขวนตัวอยู่ดุจดังค้างคาว พวกเขาจะไต่ไปตามเชิงเขาจักรวาล เมื่อ
พบกันเข้าก็ส าคัญว่าเป็นอาหารของตน จึงปล้ ากันใหญ่เพื่อจับเป็นอาหาร ก็พลัดตกลงในน้ ารอง
แผ่นดิน ซึ่งคมกริบดุจน้ ากรด บาดร่างกายจนย่อยยับไปเมื่อสัตว์นรกทนทุกข์ทรมานไม่ไหวก็
ขาดใจตาย แต่ก็กลับมีชีวิตขึ้นใหม่ตะเกียกตะกายไต่บนเชิงเขาจักวาล ด าเนินไปตามเดิมอีก 
วนเวียนอยู่อย่างนี้ จนกว่าบาปกรรมจะเบาบาง จึงจะไปเกิดในทุคติภูมิอ่ืน คนที่ไปตกโลกันตน
รก นอกจากพวกนิยตมิจฉาทิฏฐิแล้ว คนที่ท าบาปหยาบช้าสาหัส เช่น ผูกมัดตีโบยสับฟันสมณชี
พราหมณ์ ตลอดถึงผู้ที่เผาท าลายเจติยสถาน ก็ไปเกิดในโลกันตนรกเช่นกัน 
 

 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 เพ่ือศึกษาลักษณะความมีอยู่ของสุคติภูมิและตัวอย่างที่
ปรากฏในพระไตรปิฎก ผลการวิจัย พบว่า 
 สุคติภูมิ คือภูมิที่ดีมีความสุขทั้งกายและใจ โดยเรียงจากภูมิที่มีความสุขน้อยไปหาภูมิที่
มีความสุขมากกว่ากันตามล าดับคือ 1. มนุสสภูมิ 2. เทวภูมิ 3. พรหมภูมิ ความเป็นไปในแต่ละ
ภูมิ มีลักษณะดังนี้ 
 1. มนุสสภูมิ เป็นภูมิที่มีทั้งความสุขและความทุกข์ แต่ก็ไม่ได้มีความทุกข์ทรมาน
เหมือนทุคติภูมิและไม่ได้มีความสุขอย่างในสวรรค์ แต่ละคนมีทั้งความสุขและความทุกข์กายใจ
คลุกเคล้ากันไป ทั้งนี้ ขึ้นอยู่กับสิ่งแวดล้อมและการกระท าของตัวเอง สิ่งแวดล้อม เช่น คนที่เกิด
มาในครอบครัวที่ร่ ารวย ก็จะสุขสบายกว่าคนที่เกิดในครอบครัวที่ยากจน เป็นต้น ส่วนการ
กระท าก็ขึ้นอยู่กับการตัดสินใจของตนเอง ใครท าดีก็ได้รับผลดีตอบ ใครท าชั่วก็ได้รับผลชั่วตอบ 



298 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.1 (January – March 2019) 

เช่น คนขยันหมั่นเพียรก็มีหวังตั้งตัวได้ ส่วนคนเกียจคร้าน ก็ต้องยากจน เป็นต้น การกระท านี่
แหละที่ให้ความสุขหรือความทุกข์ได้มากกว่าสิ่งแวดล้อม ดังนั้น มนุสสภูมิจึงเป็นเวทีแห่งเจตนา 
เมื่อมีเจตนาจะท าอะไรลงไปไม่ว่าทางกาย วาจาและใจ ก็จัดเป็นกรรม  
 2. เทวภูมิ เป็นภูมิที่มีความสุขทั้งกายและใจชั้นเลิศ เรียกกันว่า สวรรค์ เป็นที่อยู่ของ
เทวดา แต่เทวดาก็มีมากและหลายระดับ เพราะสวรรค์มี 6 ชั้น หากเรียงจากต่ าไปหาสูงหรือ
จากชั้นที่มีความสุขประณีตน้อยไปหาชั้นที่มีความสุขประณีต ตามล าดับคือ 1. จาตุมมหาราชิ
กะ 2. ดาวดึงส์ 3. ยามา 4. ดุสิต 5. นิมมานรดี 6. ปรนิมมิตวสวัตตี นออกจากนี้ ยังมีเทวดาที่มี
ศักดิ์น้อยอยู่ในระดับต่ ากว่าสวรรค์ก็มีมาก เช่น รุกขเทวดา ภูมิเทวดา คงคาเทวดา และอากาส
เทวดา เป็นต้น เทวดาประเภทต่าง ๆ เหล่านี้สงเคราะห์เข้าในสวรรค์ชั้นจาตุมหาราชิกะ ก็
เทวดาในสวรรค์ทั้ง 6 ชั้น มีความแตกต่างกันในเรื่องอายุ วรรณะ สุข ยศ อธิปไตย รูป รส กลิ่น
เสียง และโผฎฐัพพะอันเป็นทิพย์ ที่ประณีตตามล าดับ แต่ก็มีลักษณะความเป็นไปที่เหมือนกัน 
(พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร), 2535, หน้า 291-292) คือ 1. บังเกิดข้ึนเอง โดยไม่ต้องอาศัย
ท้องมารดา พออุบัติขึ้นมาก็เป็นหนุ่มเป็นสาทันที 2. ร่างกาย แพรพรรณ เครื่องประดับและ
ประสาทวิมานของเทวดา ล้วนแต่มีรัศมีแสงสว่าง จึงท าให้สวรรค์สว่างไสวตลอดเวลา ทั้งๆ ที่ไม่
มีดวงอาทิตย์และดวงจันทร์เลย ดังนั้น ในเทวโลกจึงมีเฉพาะกลางวัน ไม่มีกลางคืน 3. ร่างกายมี
กลิ่นหอม ไม่มีกลิ่นตัวอย่างมนุษย์ 4. อาหารที่บริโภคไปจะย่อยหมด ไม่เหลือเป็นอุจจาระ 5. 
ไม่มีโรคภัยไข้เจ็บต่าง ๆ ทั้งไม่มีอุบัติเหตุ 6. เทวดาจะไปไหนก็เหาะไปหรือคิดจะไปก็ไปถึงที่นั่น
ทันทีด้วยอ านาจจิต ดังนั้น ในสวรรค์จึงไม่มียานพาหนะ ระยะทางใกล้ไกล จึงไม่มีปัญหาส าหรับ
เทวดา 
 3. พรหมภูมิ เป็นภูมิของพระพรหม ซึ่งอยู่สูงจากเทวดาภูมิไปอีก แบ่งเป็น 2 ประเภท 
คือ รูปพรหมและอรูปพรหม รูปพรหม คือ พรหมที่มีรูปและนาม ผู้ที่ไปเกิดเป็นพรหมได้จะต้อง
ได้ฌาน และเมื่อไปเกิดเป็นพรหมแล้วจะกลายเป็นผู้ชายไปหมด ไม่มีเพศหญิง ดังนั้น จึงไม่มี
การสืบพันธุ์ ไม่ตกอยู่ในอ านาจกามารมณ์อย่างเทวดาทั้งหลาย จึงเรียกว่า พวกรูปาวจรภูมิ รูป
สัณฐานแห่งพรหมนั้นกลมเกลี้ยง กล่าวคือ กระดูกอวัยวะของร่างกายส่วนที่ต่อกัน เช่น หัวเข่า
ก็ตาม แขนก็ตาม มีสัณฐานกลมเกลี้ยงไม่เห็นที่ต่อกันจึงสวยงามมาก ที่ศีรษะก็ประดับด้วยชฎา 
มีรัศมีแผ่ซ่านออกจากายเลื่อมประภัสสรรุ่งเรืองกว่ารัศมีแห่งดวงอาทิตย์หรือดวงจันทร์ เพียง
หัตถ์หนึ่งที่พระพรหมเหยียดออกไป หวังจะให้ส่องแสงสว่างไปทั่วห้วงจักรวาลก็สามารถท าได้ ก็



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2562) | 299 

ในพรหมโลกมีปราสาทแก้วเป็นพรหมวิมานอยู่มาก และเครื่องประดับอลังการประดับประดา
อย่างวิจิตรบรรจงยิ่งกว่าในชั้นสวรรค์ขึ้นไปอีก พระพรหมแม้มีรูปร่าง แต่ก็ละเอียดประณีตยิ่ง
กว่ากายทิพย์ของเทวดา รูปพรหมจึงมีทั้งหมด 16 ชั้น เรียงจากต่ าไปหาสูงคือ 1. ปาริสัชชาภูมิ 
2. ปุโรหิตาภูมิ 3. มหาพรหมาภูมิ 4. ปริตรตาภาภูมิ 5. อัปปมาณาภาภูมิ 6.อาภัสราภูมิ 7. 
ปริตตสุภาภูมิ 8. อัปปมาณสุภาภูมิ 9. สุภกิณหาภูมิ 10. เวหัปผลาภูมิ 11. อสัญญีสัตาภูมิ 12. 
อวิหาสุทธาวาสภูมิ 13. อตัปปาสุทธาวาสภูมิ 14. สุทัสสาสุทธาวาสภูมิ 15. สุทัสสีสุทธาวาสภูมิ 
16. อกนิฏฐสุทธาวาสภูมิ ส่วนอรูปพรหม เป็นพรหมที่ไม่มีรูป มีแต่จิตและเจตสิกเท่านั้น ทั้งนี้ก็
เพราะผู้ที่เกิดในอรูปพรหมภูมิ ล้วนเบื่อหน่ายเห็นโทษทุกข์ภัยในสังขาร เห็นสังขารหรือรูปเป็น
ที่มาแห่งความทุกข์ต่าง ๆ จึงปรารถนาที่จะพ้นไปจากรูปมีแต่นามอย่างเดียว จึงได้เจริญสมถ
ภาวนาที่มีแต่จิต ไม่มีรูป เป็นอารมณ์ จนบรรลุอรูปฌานทั้ง 4 ดังนั้น อรูปพรหมภูมิจึงมี 4 ชั้น 
เรียงจากต่ า ไปหาสูง คือ 1. อากาสานัญจายตนภูมิ  2. วิญญาณัญจายตนภูมิ  3. อา
กิญจัญญายตนภูมิ 4. เนวสัญญานาสัญญายตนภูมิ  
 

 จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 เพ่ือวิเคราะห์ความมีอยู่ของภพภูมิของชีวิตตามพุทธปรัชญา
เถรวาท ผล การวิจัย พบว่า  
 กรรมเป็นค ากลาง ๆ ไม่ดีไม่ชั่ว ยังไม่เป็นบุญหรือบาป แต้ถ้าถึงขั้นเป็นบุญก็จะส่งผลไป
ในทางดีมีความสุข ส่วนในด้านบาปก็ส่งผลไปในทางชั่วมีความทุกข์ ดังนั้นที่ว่า กรรมน าไปสู่
ทุคติภพภูมิ จึงหมายถึงอกุศลกรรมหรือบาปกรรม และที่ว่ากรรมน าไปสู่สุคติภพภูมิ หมายถึง
กุศลกรรมหรือบุญกรรม พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในพรหมสูตรถึงบาปกรรมอันเป็น
อกุศลกรรมบถ 10 อันประกอบด้วยอธรรม 40 ประการ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2525) นั่นคือ 
ในแต่ละข้อของอกุศลกรรมบถมีองค์ประกอบแห่งอธรรม 4 ประการ คือ 1. กระท าอกุศลกรรม
นั้นด้วยตัวเอง 2. ชักชวนให้ผู้อ่ืนกระท าอกุศลกรรมนั้น 3. พอใจในการกระท าอกุศลกรรมนั้น 
4. สรรเสริญในการกระท าอกุศลกรรมนั้น ดังนั้น อกุศลกรรมบถทางกาย มี 3 คือ 1.ฆ่าสัตว์ มี
องค์อธรรม 4 คือ เป็นผู้ฆ่าสัตว์ด้วยตัวเอง ชักชวนให้ผู้อ่ืนฆ่าสัตว์ พอใจในการฆ่าสัตว์ สรรเสริญ
ในการฆ่าสัตว์ 2. ลักทรัพย์ 3. ประพฤติในกาม อกุศลกรรมทางวาจามี 4 คือ 4. พูดเท็จ 5. พูด
ส่อเสียด 6. พูดค าหยาบ 7. พูดเพ้อเจ้อ อกุศลกรรมบถทางใจมี 3 คือ 8. โลภอยากได้ของคน
อ่ืน 9. พยาบาทคิดปองร้ายคนอ่ืน 10. มิฉาทิฏฐิ เห็นผิดจากท านองคลองธรรม คือ เห็นว่าการ
ให้ทานไม่มีผล การบูชาไม่มีผล การเซ่นสรวงไม่มีผล ผลแห่งกรรมดี กรรมชั่วไม่มี โลกนี้ไม่มี (ไม่



300 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.1 (January – March 2019) 

เชื่อว่ามีสัตว์จากโลกอ่ืนมาเกิดในโลกนี้) โลกหน้าไม่มี (เชื่อว่าตายแล้วสูญ) มารดาไม่มีบุญคุณ 
บิดาไม่มีบุญคุณ โอปปาติกะไม่มี (ไม่เชื่อว่ามีเทวดาและสัตว์นรก เป็นต้น) และสมณพราหมณ์ 
ผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ รู้ซึ่งโลกนี้และโลกหน้าอย่างแจ้งชัดด้วยปัญญาอันยิ่งแล้ว สั่งสอนให้ผู้อ่ืนรู้
ตามได้ด้วย ไม่มี (ไม่เชื่อว่ามีพระอริยเจ้า) (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2525) องค์ประกอบแห่ง
อธรรมของข้อ 2-10 มีนัยะเหมือนข้อ 1 นอกจากนี้ ทางพระพุทธศาสนาถือว่าอนันตริยกรรมซึ่ง
มีการฆ่ามารดา การฆ่าบิดา การฆ่าพระอรหันต์ การท าร้ายพระพุทธเจ้าถึงห้อพระโลหิต และ
การท าสงฆ์ให้แตกกัน ถือว่าเป็นบาปหนักที่สุด ใครท าเข้าแล้ว แม้อย่างใดอย่างหนึ่ง เมื่อตายไป
แล้วต้องตกนรกทันที บุญอ่ืนไม่สามารถช่วยไว้ได้ จึงชื่อว่า อนันตริยกรรม แปลว่า กรรมที่ไม่
ยอมให้ผลกรรมอ่ืนมาสอดแทรกให้ผลก่อน ต่อเมื่อชดใช้กรรมพ้นจากนรกแล้วจึงไปเสวยผล
กรรมอย่างอ่ืนต่อไป ส าหรับบุญกรรมที่น าสัตว์ไปสู่สุคติภพภูมิ คือ กุศลกรรมบถ 10 ดังที่
ปรากฏในพราหมณสูตร (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2525) พวกพราหมณ์และคฤหบดีชาวบ้าน
สาละ ได้กราบทูลพระพุทธเจ้าว่า อะไรเป็นเหตุปัจจัยให้สัตว์โลกนี้ เข้าถึงสุคติโลกสวรรค์ เบื้อง
หน้าแต่ตายเพราะกายแตก พระพุทธเจ้าตรัสตอบว่า ผู้ที่เข้าถึงสุคติภพภูมิได้ ก็เพราะประพฤติ
ธรรม คือ กุศลกรรมบถ 10 ซึ่งตรงกันข้ามกับอกุศลกรรมบถ 10 ประการดังแสดงมาแล้ว และ
ยิ่งถ้าประพฤติกุศลกรรมบถ 10 ด้วยองค์ประกอบแห่งธรรม 40 ประการ เพียงนัยใดนัยหนึ่ง ก็
จักไปบังเกิดในสุคติภพภูมิอย่างแน่นอน 
 

อภิปรายผล 
 ชีวิตมีความส าคัญเป็นที่สุดเหนือสิ่งใด ส าหรับผู้มีชีวิตนั้น ๆ เพราะทุกอย่างจะมี
ความหมาย ก็เพราะยังมีชีวิต หากไม่มีชีวิตอย่างเดียว ทุกอย่างก็หมดความหมาย เพราะฉะนั้น 
แต่ละชีวิต จึงพยายามทุกอย่างเพ่ือรักษาชีวิตของตนไว้ให้มีความสุขมากท่ีสุด มีอายุยืนยาวมาก
ที่สุด ดังนั้น การไปท าลายชีวิตของผู้อ่ืนจึงเป็นบาปมาก และในท านองเดียวกัน การช่วยชีวิต
ผู้อ่ืนก็เป็นบุญมากเช่นกัน ก็ชีวิตเป็นธรรมชาติไม่ตาย เพราะเป็นวิญญาณธาตุ หรือเป็นผลผลิต
ของจิตหรือวิญญาณ เมื่อชีวิตเป็นอย่างเดียวกับจิตหรือวิญญาณ ชีวิตจึงมีธรรมชาติอมตะ ไม่มี
การเกิดและการตาย ส่วนการเกิดและการตายเป็นเรื่องของร่างกาย อะไรที่มีการเกิดก็ต้องมี
การตายเป็นของคู่กัน และอะไรที่มีการตาย เมื่อตายแล้วก็สูญ แต่ชีวิตไม่ใช่ร่างกาย เป็น
นามธรรมจึงไม่มีการเกิด เมื่อไม่มีการเกิดจึงไม่มีการตาย เมื่อไม่มีการเกิดและการตาย จึงไม่มี



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2562) | 301 

ปัญหาเรื่องการตายแล้วเกิดหรือตายแล้วสูญอย่างร่างกาย มีแต่การปรากฏและไม่ปรากฏหรือ
ดับเท่านั้น ดุจธาตุไฟขณะที่ลุกโพลงอยู่ไฟก็ปรากฏ แต่เมื่อไฟดับไฟก็ไม่ปรากฏ แต่ไม่สูญ ดังจะ
เห็นได้ เมื่อจุดไฟที่ไหนเมื่อไร ก็มีไฟปรากฏขึ้นทุกครั้ง ถ้าไฟดับแล้วสูญจะมีไฟปรากฏขึ้นอีกได้
อย่างไร ผิดกับต้นไม้ เป็นต้น เมื่อตายไปแล้ว ถึงจะท าอย่างไรก็ไม่อาจฟ้ืนคืนชีพกลับมาอีก ก็
เมื่อชีวิตเป็นธรรมชาติไม่ตาย ก็ต้องมีที่อยู่อาศัยตามสภาพของตน จึงเป็นเหตุให้มีภพภูมิต่าง ๆ 
ทั้งโลกิยภูมิและโลกุตตรภูมิคอยรองรับชีวิตหรือวิญญาณ ซึ่งแต่ละภูมิก็แบ่งก็แบ่งซอยออกไป
อีกตามสภาพระดับจิตใจของชีวิตนั้น ๆ คือ ถ้าพวกชีวิตที่มีจิตใจต่ า ก็จะไปอยู่ในทุคติภูมิ มีนรก 
เปรต อสุรกาย และ สัตว์เดรัจฉาน แต่ถ้าพวกท่ีมีจิตใจสูง ก็จะไปอยู่สุคติภูมิซึ่งก็มีมนุษย์ เทวดา 
พรหม และ ถ้าท่านมีจิตใจสูงส่งพ้นจากกิเลสทั้งหลาย ก็จะไปอยู่ในโลกกุตตรภูมิ ส่วนเหตุผล
ที่ว่าชีวิตจิตใจไม่ตายไม่ดับสูญ จะเห็นได้ดังความแตกต่างระหว่างบุคคล ทั้งทางร่ างกายและ
จิตใจ รวมถึงความถนัดต่าง ๆ อย่างคนที่รูปงาม น้ าเสียงไพเราะ สติปัญญาดี มีโรคน้อย มีอายุ
ยืน เป็นต้น ก็เป็นผลมาจากบุญที่ผู้นั้นได้สั่งสมไว้ในอดีตชาติ แต่ถ้าใครมีลักษณะตรงกันข้ามก็
พึงทราบเถิดว่า เป็นผลบาปของตนเช่นกัน ในด้านจิตใจก็เหมือนกัน บางคนใจเย็น ใจดีมีเมตตา 
สุขุมรอบคอบ สนใจทางบุญกุศล แต่บางคนใจบาป เป็นคนหยาบ หุนหันพลันแล่นตลอดถึงการ
ที่แต่ละคนมีจริตต่างกันในจริต 6 และการที่คนถนัดไปในทางต่างกัน เช่น บางคนชอบวาดรูป 
บางคนชอบเล่นดนตรี บางคนชอบเครื่องยนต์ บางคนชอบช่างไม้ บางคนชอบค้าขาย บางคน
ชอบเรียน การที่คนมีความถนัดต่างกันหรือมีพรสวรรค์ต่างกัน ก็เป็นผลมาจากผู้นั้น ได้เคยสั่ง
สมในเรื่องนั้น ๆ ไว้ในอดีตชาติ และก็เพราะจิตใจไม่ตายนี่เอง จึงสามารถสั่งสมเรื่องที่เคยท ามา
ในอดีตชาติไว้ได้ การที่มีเด็กอัจฉริยะเกิดขึ้นก็เพราะเหตุดังกล่าว ถ้าจิตใจไม่เป็นอมตะ เรื่องนั้น 
ๆ จะติดตามผู้นั้นมาได้อย่างไร หรือเรื่องที่พระภิกษุและภิกษุณีในครั้งพุทธกาล ได้รับการยก
ย่องจากพระพุทธเจ้าให้เป็นเอตทัคคะในด้านนี้ ด้านนั้น ก็เป็นผลมาจากที่ท่านผู้นั้นได้เคยตั้ง
ความปรารถนานั้นไว้เองมาตั้งแต่อดีตชาติ แล้วพยายามสร้างกรรมดี เพ่ือให้ไปถึ งต าแหน่งนั้น 
พระพุทธเจ้าทรงเป็นเพียงท าให้ความปรารถนาของผู้นั้นได้ปรากฏเท่านั้น แม้พระพุทธเจ้าก็
เช่นกัน กว่าจะทรงมาเป็นพระพุทธเจ้าได้ ก็เสวยพระชาติเป็นพระโพธิสัตว์ต่างๆมามากมาย 
เพ่ือสร้างสมบารมี ถ้าจิตไม่เป็นอมตะ จะมีบารมีสร้างสมมามากมายจนได้เป็นพระพุทธเจ้ าได้
อย่างไร พระพุทธเจ้าไม่อาจบังเกิดขึ้นได้ เพียงเกิดมาในชาติเดียว ดังนั้น เรื่องต่าง ๆ ดังแสดง
มาแล้ว ล้วนแต่เกิดมาจากการที่ผู้นั้นได้สร้างกรรมในด้านนั้น ๆ ไว้ แล้วเก็บสั่งสมไว้ในจิตใจ ถ้า



302 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.1 (January – March 2019) 

ใจไม่เป็นธรรมชาติอมตะ แล้วจะสั่งสมเรื่องนั้นๆไว้ในจิตใจได้อย่างไร เมื่ อไม่มีการสั่งสมไว้ใน
จิตใจแล้ว จะมีความแตกต่างระหว่างบุคคลได้อย่างไร ทุกอย่างมาจากเหตุ ถ้าไม่มีเหตุจะมี
ผลได้อย่างไร 
  

บทสรุป 
 ตราบใดที่ยังมีกิเลสอยู่ก็ต้องเวียนว่ายตายเกิดอยู่ตราบนั้น และตราบที่ยังเวียนว่ายตาย
เกิดก็ต้องประสบสุขทุกข์มากหรือน้อยไปตามภพภูมิที่ ไปเกิด ถ้าไปเกิดในทุคติภูมิก็มีทุกข์มาก 
สุขน้อยไปจนมีแต่ทุกข์อย่างเดียว แต่ถ้าไปเกิดในสุคติภูมิ ก็มีสุขพอ ๆ กับทุกข์ไปจนแทบไม่มี
ทุกข์เลย เพราะฉะนั้น คนที่เชื่อเรื่องวิญญาณเป็นอมตะ เชื่อเรื่องสังสารวัฏ ก็จะไม่กล้าท าความ
ชั่ว ทั้งต่อหน้าและลับหลังคน เพราะกลัวบาปกรรมอันจะชักน าให้ไปรับทุกข์ทรมานในชาติหน้า 
ไม่มีใครหรอกที่อยากมีทุกข์เดือดร้อน มีแต่ตรงข้าม พยายามขวนขวายท าบุญกุศลเพ่ือที่ตนเอง
จะได้สุขสบายในชาติหน้า ดังนั้น การเชื่อเรื่องชีวิตจิตใจเป็นอมตะและเชื่อเรื่องการเวียนว่าย
ตายเกิด จึงเป็นบ่อเกิดให้มีความเชื่อที่ส าคัญ 4 อย่าง ในพระพุทธศาสนา (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) ดังนี้ 
  1. กมฺมสทฺธา เชื่อกรรมว่ามีจริง 
  2. กมฺมวิปากสทฺธา เชื่อในผลของกรรม คือเชื่อว่าผลของกรรมมีจริง 
  3. กมฺมสฺสกตาสทฺธา เชื่อว่าสัตว์มีกรรมเป็นของตน ใครท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว 
  4. ตถาคตโพธิสทฺธา เชื่อในพระปัญญาตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า  
 จากที่ได้แสดงมาจะเห็นได้ว่า การเชื่อเรื่องชีวิตจิตวิญญาณเป็นอมตะ และเชื่อเรื่องการ
เวียนว่ายตายเกิด เป็นรากฐานให้คนเชื่อเรื่องกรรมและการตรัสรู้ ของพระพุทธเจ้า เมื่อใครมี
ความเชื่ออย่างนี้ก็จะเป็นคนดีโดยอัตโนมัติ จิตใจจะอ่อนโยนพร้อมที่จะรับการปลูกฝังศีลธรรม 
อีกทั้งท าให้ศีลธรรมเจริญเติบโตและมั่นคงอีกด้วย ดุจดินดี ย่อมพร้อมที่จะรับพืชที่บุคคลหว่าน
หรือปลูกลงไป อีกท้ังท าให้พืชนั้นเจริญเติบโตอีกด้วยฉันนั้น ผิดกับคนที่ไม่เชื่อเรื่องวิญญาณเป็น
อมตะ ไม่เชื่อว่ามีชาติหน้า ก็ย่อมไม่สนใจท าความดีเพราะไม่เชื่อเรื่องกฎแห่งกรรม จึงยากแท้ที่
จะปลูกฝังศีลธรรมให้เกิดในจิตใจของเขาได้ และหากเกิดขึ้นได้บ้างก็เสื่อมง่ายอีกด้วย ดุจดินไม่
ดี แม้ใครจะหว่านพืชอะไรลงไปก็ยากที่จะขึ้นหรือถึงจะขึ้นบ้างก็พลันตายได้ง่ายอีกฉันนั้น 
เพราะฉะนั้น ความเชื่อมั่นในเรื่องชีวิตจิตวิญญาณเป็นอมตะและการเวียนว่ายตายเกิด นั่น



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มีนาคม 2562) | 303 

แหละเป็นทั้งบ่อเกิดและหลักประกันศีลธรรมโดยตรงและอย่างแท้จริง ศีลธรรมที่เกิดมาจาก
ภายใน คือ จิตใจ ย่อมจะเจริญและยั่งยืนยิ่งกว่าที่เกิดจากภายนอก ซึ่งยากที่จะเกิดขึ้นและ
เสื่อมง่ายอีกด้วย ดังนั้น การที่จะปลูกฝังให้คนมีศีลธรรมจะต้องวางรากฐานเสียก่อนว่า ชีวิต
คนเรามิได้สิ้นสุดเพียงชาตินี้ แต่จะมีต่อไปอีก เพราะจิตวิญญาณเป็นอมตะ และก็เพราะ
วิญญาณเป็นอมตะ จึงมีการเวียนว่ายตายเกิด และก็เพราะมีการเวียนว่ายตายเกิดจึงมีกฎแห่ง
กรรม เมื่อมีกฎแห่งกรรม ก็ท าให้ชีวิตจิตวิญญาณได้รับสุขและทุกข์ตามผลแห่งกรรมท่ีเคยท าไว้ 
  

ข้อเสนอแนะ 
 ข้อเสนอแนะเพื่อน าไปศึกษาวิจัยต่อไป 
 1. ควรมีการศึกษาเกี่ยวกับความหลุดพ้นจากสังสารวัฏของทุคติภพและสุคติภพให้เป็น
แดนสงบอย่างแท้จริง 
 2. ควรมีการศึกษาเกี่ยวกับการเผยแผ่ถึงผลของทุคติภพและสุคติภพในเยาวชนสังคม
ปัจจุบันโดยผ่านดิจิทัล 
 3. ควรมีการศึกษาเชิงความสัมพันธ์ของการกระท าของมนุษย์ในปัจจุบันที่ต้องแสวงหา
เศรษฐกิจกับหลักความเชื่อทางศาสนา มีแนวทางตัดสินอย่างไรให้เกิดความเหมาะสมในการ
ประพฤติปฏิบัติตน 
 4. ควรมีการศึกษาในเชิงพุทธจริยศาสตร์ที่เกี่ยวกับกระบวนความสัมพันธ์ระหว่างกิเลส 
กรรมและวิบากท้ังที่สัมพันธ์สอดคล้องและมีความขัดแย้งกันในสภาพสังคมปัจจุบัน 
 

เอกสารอ้างอิง 

พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร). (2535). ภูมิวิลาสินี. กรุงเทพฯ: ธนาคารกรุงเทพ จ ากัด. 

พระยาธรรมปรีชา (แก้ว). (2520). ไตรภูมิโลกวินิจฉยกถา. พระนคร: กรมศิลปากร. 

พุทธทาสภิกขุ. (2539). กรรมและการอยู่เหนือกรรม. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย เล่มที่ 20,35. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



304 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.1 (January – March 2019) 

มหามกุฏราชวิทยาลัย . (2525). สุตฺตนฺตปิฏเก สํยุตฺตนิกายสฺส สคาถวคฺโค เล่ม 15 . กรุงเทพฯ: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย . (2525). สุตฺตนฺตปิฏเก มชฺฌิมนิกายสฺส มชฺฌิมปณฺณาสกํ เล่ม 13 . 

กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). สุตฺตนฺตปิฏเก ขุทฺทกนิกายสฺส ธมฺมปทคาถา เล่ม 24 . 

กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). สุตฺตนฺตปิฏเก มชฺฌิมนิกายสฺส อุปริปณฺณาสกํ เล่ม 14 . 

กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

วศิน อินทสระ. (2544). หลักกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด พิมพ์ครั้งที่12. กรุงเทพฯ: เคล็ด

ไทย. 
 

 

 

 


