
การศึกษาวิเคราะห์ผลกระทบจากการคบคนพาลของนางจิญจมาณวิกา 
ที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 

AN ANALYTICAL STUDY OF THE IMPACT OF CIÑCAMĀŅAVIKĀ 
IN ASSOCIATION WITH THE FOOLS AS APPEARED IN 

THE BUDDHIST TEXTS. 
 
 

พระครูสิริธรรมาภิรัต 
มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลยั วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช 

ธิดารัตน์  เพียรดี 
พระครูรัตนสุตากร 

มหาวิทยาลัยมาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 
 
 

บทคัดย่อ 

 วิทยานิพนธ์เรื่อง  “การศึกษาวิเคราะห์ผลกระทบจากการคบคนพาลของนางจิญจ
มาณวิกา  ที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา”  มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ (1) เพ่ือศึกษาโทษของ
การคบคนพาล  ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา (2) เพ่ือศึกษาชีวประวัติของนางจิญจมาณวิกาที่มีความ
เกี่ยวข้องกับบุคคลต่างๆ  ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา และ (3) เพ่ือวิเคราะห์ผลกระทบจากการคบ
คนพาลของนางจิญจมาณวิกา  ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา  
ผลการวิจัยพบว่า  

การคบคนพาลเป็นเหตุให้ผู้คบหาถูกชักน าไปในทางที่ผิด ท าให้กลายเป็น คนพาลอย่าง
คนที่ตนคบ เพราะคบคนเช่นใดก็เป็นเช่นนั้น แม้มิได้ท าความชั่ว แต่เกลือกกลั้วกับผู้ท าบาป ย่อม
ถูกระแวงสงสัยในกรรมชั่ว ถูกมองในแง่ร้าย ไม่ได้รับความไว้วางใจจากบุคคลทั่วไป เกิดความ
หายนะ การงานล้มเหลว ได้รับภัยอันตรายจนถึงความพินาศ เสื่อมจากประโยชน์ในโลกทั้ง
สอง คือ ทั้งโลกนี้ และโลกหน้า เมื่อละโลกไปแล้ว ย่อมมีอบายภูมิเป็นที่ไป 



62 | Journal of MCU Nakhondhat Vol. 3 No. 1 (January – June 2016) 

นางจิญจมาณวิกา เป็นสตรีโฉมงามในสมัยพุทธกาลที่มีประวัติน่าสนใจศึกษาเป็นอย่าง
ยิ่ง มีความเก่ียวข้องกับพระพุทธองค์มาตั้งแต่อดีตชาติ เรื่อยมาจนถึงปัจจุบันชาติ โดยเป็นความ
เกี่ยวข้อง ในทางท่ีไม่ดีนัก ดังปรากฏชัดเจนในมหาปทุมชาดก เนื่องจากนางได้ใส่ร้ายป้ายสีพระ
โพธิสัตว์ให้ถูก ประหารชีวิต หรือในจูฬปทุมชาดก นางได้เกิดเป็นพระชายาของพระโพธิสัตว์ แต่
นางแอบเป็นชู้กับโจร แล้ววางแผนท าร้ายพระโพธิสัตว์ หรือชาติที่นางได้เกิดเป็นนางอมิตตตาป
นา นางก็ยังคิดอุบายให้ชูชกไปท าร้ายพระโพธิสัตว์ถึงเขาวงกต ครั้นถึงปัจจุบันชาติก็มีเหตุให้นาง
จิญจมาณวิกาได้เข้าไปเกี่ยวข้องกับคนพาลกลุ่มหนึ่ง คือ เดียรถีย์ จึงถูกชักจูงจิตใจให้ท าลาย
เกียรติคุณของพระพุทธองค์ด้วยเรื่อง ประพฤติผิดพรหมจรรย์ ซึ่งเกิดขึ้นในช่วงหลังพรรษาที่ 7 
และมีการกระท าเป็นขบวนการเพราะนาง ได้รับการสนับสนุนจากเหล่าสาวกเดียรถีย์อยู่
ตลอดเวลา ส่วนนางจิญจมาณวิกาก็เป็นเพียงเครื่องมือ ของคนใจพาล 
 ผลกระทบจากการคบคนพาลของนางจิญจมาณวิกาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา พบว่า   
เกิดความเสียหายแก่นางจิญจมาณวิกาเอง คือ ถูกชักน าไปในทางที่ผิด เพราะการได้
พยายาม  สร้างสถานการณ์เท็จให้สาธุชนเข้าใจผิด แล้วมิได้กลับบ้านเป็นเวลา 1-2 เดือน ท าให้
นางเป็นผู้บกพร่อง ในหน้าที่ความเป็นลูกที่ดี เสื่อมจากความเจริญก้าวหน้าในชีวิต และกลายเป็น
คนพาลตามอย่างเดียรถีย์ ผู้มีมิจฉาทิฏฐิ ที่ซ้ าร้ายยังได้รับทุกข์ทั้งโลกนี้และโลกหน้า เมื่อนาง
จิญจมาณวิกาได้กระท ากรรมไม่ดีต่อ พระพุทธองค์ ส่งผลให้นางได้รับทุกข์แบบปัจจุบันทันตา
เห็น ถูกธรณีสูบลงสู่นรกอเวจี ในขณะเดียวกัน เดียรถีย์ทั้งหลายก็เสื่อมสิ้นคนนับถือ มีชีวิตความ
เป็นอยู่ที่ล าบากแร้นแค้นยิ่งกว่าเดิม แตอ่ย่างไรก็ตาม การกระท าของนางจิญจมาณวิกาก็มีส่วน
ท าให้พระพุทธศาสนาโดดเด่นยิ่งขึ้น เหมือนสีด าท าสีขาวให้ สว่างมากขึ้น  
ค าส าคัญ: ผลกระทบจากการคบคนพาลของนางจิญจมาณวิกา 
 

ABSTRACT 
 The thesis title on “An analytical study of the Impact of Ciñcamāņavikā 
in association with the fools as appeared in the Buddhist texts” Three 
objectives of  this thesis were 1) to study the fault in association with the 

fools as appeared  in the Buddhist text 2) to study Ciñcamāņavikā’s biography 



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559) | 63 

relating to several persons  in the Buddhist text and 3) to analyse the impact of  

Ciñcamāņavikā due to her association  with the fools in the Buddhist text. 
 Its results were found that association with the fools caused that person who 
had  associated was misled. That is because as any person associates with someone 
wicked so will he become. Though he does not do any evils, he gets connected 
with some doers of evil, resulting in doubt about him as well as in pessimism 
leading him to discredit from the public. Moreover, it still brings him downfall, 
failure and danger; and even ultimately, he becomes destructive of benefits in 
both worlds-this world and the world afterwards. Also, he goes to the states of 
misery after death. 

 Ciñcamāņavikā, a lady of her gracious beauty, has some interesting histories 
worthwhile studying in the Buddha’s lifetime. They have been related to the 
Buddha since His past existence up to His present one. In somewhat negative relation, 

they were obviously shown in Mahāpaduma jātaka. She abused the Bodhisattva to 

be executed. Also, in Cūl.apaduma jātaka, she was born as a wife of the 
Bodhisattva but she had committed adultery with a thief secretly; and then set her 

plan to hurt the Bodhisattva. Apart from these, when born as Amittatāpanā, she set 

up her trick by persuading Jūjaka to harm the Bodhisattva at Wongkot mountain. In the 
present time, she becomes connected with some foolish persons, the heretical 
teachers; and then she is converted to discredit the Buddha’s howour regarding 
misconduct of religious life which happened during the time after His 7th rain-
retreat. And there was a movement of bad actions because  she was always 

supported or backed up by such heretical teachers. Really, Ciñcamāņavikā was just a 
device of those foolish men. 

 Impact of Ciñcamāņavikā due to her association with the fools in the 
Buddhist texts was found that some disadvantages which happened to her are 
that     she was misled by trying to make up untrue situation in order to cause good 



64 | Journal of MCU Nakhondhat Vol. 3 No. 1 (January – June 2016) 

people to misunderstand. In such a situation, it caused her not to go back home for 
a few months; and she became deficient of her duty as a good daughter, depriving 
her of progress inher life and making her a wicked person like those heretical 
teachers with wrong view.  Furthermore, she suffered both in this world and in the 
world afterwards. As a result,  she was instantaneously sucked down by the 
earth into the lowest hell; and at  the same time, such the heretical teachers 
became discredited from several people,  causing them to lead their more 

difficult lives. However, at its best, Ciñcamāņavikā’s   deeds enhance and boost 
Buddhism more like black makes white more brilliant. 
 

บทน า 
 การตรัสรู้ธรรมของพระพุทธองค์ก่อให้เกิดคุณูปการต่อโลก นับตั้งแต่การตรัสรู้
เป็น  พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเมื่อ 2,600 ปีมาแล้ว พระธรรมค าสอนอันประเสริฐก็ยังด ารง
หนทางแห่ง  ความดับทุกข์ ซึ่งพระธรรมค าสอนนั้น ได้แพร่ขยายไปยังนานาประเทศทั่วโลก 
กลายเป็นศาสนาที่เก่า และส าคัญของโลกศาสนาหนึ ่งถึงปัจจุบัน จนกระทั่งองค์การ
สหประชาชาติประกาศให้วันที่   พระพุทธองค์ประสูติ ตรัสรู้ และปรินิพพาน เป็นวันแห่งการ
ฉลองทั่วโลก เรียกว่า วันวิสาขบูชาโลก  (United Nations Day of Vesak) ส าหรับประเทศ
ไทยในฐานะเป็นศูนย์กลางทางพระพุทธศาสนา  ได้จัดกิจกรรมระลึกถึงคุณของพระพุทธองค์
อย่างยิ่งใหญ่ ดังปรากฏในงานเฉลิมฉลองพุทธชยันตี  2,600 ปี แห่งการตรัสรู้ของพระพุทธ
องค์ [ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. ฉลองพุทธชยันตี 2,600 ปี แห่งการตรัสรู้ของพระ
พุทธองค์. [ออนไลน์2556] อันที่จริงการตรัสรู้นั้นท าให้พระองค์ทรงเป็นสัพพัญญู  คือ ทรงรู้
สรรพสิ่งตามความเป็นจริง หลักธรรมที่ทรงรู้จึงมีมากมายเหมือนใบไม้ในป่า แต่ในการสอนนั้น 
อุปมาเหมือนดอกไม้ในก ามือ ซึ่งมีหลักการส าคัญคือ การมุ่งไปที่ตัวบุคคลนั้นๆ จะได้รับ
ประโยชน์ สามารถเกื ้อกูลและอ านวยความสุขให้แก่ผู ้ฟังภัทรวรรณ วันชัยสุข  2546  โดย
หลักธรรมที ่น ามาเผยแผ่และเกิดประโยชน์ก ับ  ชาวโลกอย่างมาก เช่น มงคลสูตร [ดู
รายละเอียดใน ขุ.ขุ. (ไทย) 25/1-2/6-7.] 



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559) | 65 

 มงคลสูตร คือ หลักธรรมที่พระพุทธองค์ทรงแสดงแก่เหล่าเทวดา เป็นพระสูตรที่
เกิดขึ ้น ด้วยอ านาจแห่งการถามของเทวดา ซึ ่งเกิดจากความสงสัยในหมู ่มนุษย์ นับ
ย้อนหลังไปในอดีต ประชาชนในชมพูทวีปก าลังตื่นตัวในการค้นคว้าปัญหาเกี่ยวกับชีวิต
จิตใจ อยู ่มาวันหนึ ่งมีผู ้เสนอ  ญัตติส าคัญเข้าสู่วงอภิปรายว่า  “อะไรคือมงคลของชีวิต”  
ปัญหามงคลได้ถูกน าขึ้นมาถกเถียงกันอยู่ ทั่วไปไม่เฉพาะแต่พวกมนุษย์ แม้แต่เทวดารักษา
มนุษย์ ตลอดจนเทวดาบนสวรรค์ทั ้ง 6 ชั ้น จนถึง  พรหมโลกก็พากันคิดเรื ่องมงคล ใน
ท้ายที่สุดก็ไม่ปรากฏว่าเทวดาองค์ใดแก้ปัญหาข้อนี้ ให้กระจ่าง โดยไม่มีใครขัดแย้งตลอดเวลา 
12 ปี ครั้งนั้น เทวดาและมนุษย์ทั้งสิ้น ยกเว้นพวกอริยสาวก แตกเป็น  3 พวก ด้วยอ านาจ
ทิฏฐมงคล สุตมงคล และมุตมงคล กล่าวคือ มีความความคิดเห็นแตกต่างกัน   โดยล าดับ
ดังนี้ เช่น รูปที่เห็นแล้วเป็นมงคล เสียงที่ฟังแล้วเป็นมงคล อีกพวกหนึ่งก็เห็นว่าอารมณ์   ที่
ทราบแล้วเป็นมงคล อย่างนี้เป็นต้น โดยสรุปก็คือ ทุกคนคิดว่าจะต้องหามงคลจากสิ่งที่อยู่
นอกตัว[ดูรายละเอียดใน ขุ.ขุ.อ. (ไทย) 39/159-164.]  แต่หลักมงคลของพระพุทธองค์ เรียกว่า  
“มงคลท า”  มงคลเป็นสิ่งที่เราจะต้องท าเอง คือ ต้องลงมือท า ความดี ลงแรงสร้างบุญกุศล จึง
จะเป็นสิริมงคลของชีวิต ท าให้ชีวิตมีความสุข มีความเจริญ[พระมหาสมชาย ฐานวุฑฺโฒ, 2547] 
โดยเฉพาะ  ข้อปฏิบัติเกี่ยวกับบุคคลที่ทรงตรัสไว้เป็นล าดับแรก คือ อเสวนา จ พาลาน  การไม่คบ
คนพาล[ดูรายละเอียดใน ขุ.ขุ.อ. (ไทย) 39/166-167.] 

 การคบคนพาล ตามที่ตรัสไว้ในมงคลสูตรถือว่าเป็นอัปมงคลแก่ชีวิต เพราะเป็น
การหักรานประโยชน์ทั ้ง โลกนี ้และโลกหน้า ที ่ส าคัญภัยอันตรายต่างๆ หรือแม้แต่
อุปสรรคทั้งหลายล้วนเกิดจากคนพาลทั้งสิ้น เนื่องจากคนพาลเหล่านั้นย่อมยังตนเอง
และผู ้อื ่นให้ถึงความพินาศ ด้วยความเห็นที่ตนถือไว้ไม่ดี ดังเรือนที่ถูกไฟไหม้ ความว่า  
“ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ไฟลามจากเรือน    ไม้อ้อหรือเรือนหญ้า ย่อมไหม้แม้เรือนยอด ซึ่ง
ฉาบไว้ทั้งข้างนอกข้างใน กันลมได้ ลงกลอนสนิท     ปิดหน้าต่างไว้ เปรียบฉันใด ดูก่อน
ภิกษุทั้งหลาย ภัยทุกชนิด ย่อมเกิดเปรียบฉันนั้นเหมือนกัน... ”      อนึ่ง พาลเสมือนปลา
เน่า ผู ้คบพาลนั ้นก็เสมือนห่อด้วยใบไม้ที ่ห ่อหุ ้มปลาเน่า ย่อมประสบภาวะที ่ว ิญญูชน
ทอดทิ้งและรังเกียจ[ดูรายละเอียดใน ขุ.ขุ.อ. (ไทย) 39/169-170.] ซึ่งสมจริงดังที่พระ
พุทธองค์ตรัสไว้ว่า  “คนใดห่อปลาเน่า ด้วยใบหญ้าคา แม้ใบหญ้าคาก็พลอยมีกลิ่นเหม็นเน่า
ฟุ้งไปด้วย การคบหาคนพาลก็เป็นฉันนั้น”[ขุ.ชา.วีสติ. (ไทย) 27/183/501.]     แม้ในสมัย



66 | Journal of MCU Nakhondhat Vol. 3 No. 1 (January – June 2016) 

พุทธกาลก็มีผู ้ที ่ได้รับผลกระทบจากการคบคนพาลหลายท่าน ได้แก่ พระเจ้าอชาตศัตรู      
พระองคุลิมาล และนางจิญจมาณวิกา เป็นต้น 
 กรณีของนางจิญจมาณวิกาที ่มีพฤติกรรมคบคนพาล คือ มีความศรัทธาต่อ
เด ียรถีย ์ จึงถูกชักจูงจิตใจให้ท าลายเกียรติคุณของพระพุทธองค์ด้วยเรื่องประพฤติผิด
พรหมจรรย์ โดยนางท าที เหมือนอยู่ในวัดพระเชตวัน เดินเข้าออกอยู่บ่อยๆ จนเวลาล่วงไป 8-9 
เดือน นางได้ใช้ไม้มีสัณฐานกลม ผูกไว้ที่ท้องห่มผ้าทับไว้ ท าอาการประหนึ่งว่ามีครรภ์ เพ่ือกล่าว
ใส่ร้ายป้ายสีพระพุทธองค์ เมื่อความจริง ปรากฏขึ้นก็ท าให้พุทธศาสนิกชนรู ้ซึ ้งถึงวิธ ีการ
เอาชนะของพระพุทธองค์[ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) 42/218-221.] ซึ่งมีวิธีการใช้
สติตรอง ความจริง ยอกย้อนความจริงให้เป็นความจริงเชิงประจักษ์ผ่านผู้มีส่วนเกี่ยวข้อง
โดยตรง  ดังพุทธพจน์  ที่ตรัสในเรื่องนางจิญจมาณวิกา ความว่า  “บุคคลผู้ล่วงละเมิดธรรม
อย่างหนึ่ง ผู้มักกล่าวเท็จ   ปฏิเสธปรโลก จะไม่ท าบาปไม่มี”[ขุ.ธ. (ไทย) 25/176/88.] กล่าวคือ 
คนที่ไม่มีสัจจะมักพูดเท็จ หากไม่เชื่อเรื่องโลกหน้า  ย่อมจะกระท าบาป ในที่สุดก็ถูกกรรมที่
ตนดูหมิ่นว่าไม่มีนั่นแล ฉุดกระชากไปบังเกิดเป็นสัตว์นรกอเวจี เพราะเหตุนั้น นางจิญจมาณวิกาจึง
เป็นหนึ่งในบุคคลผู้ปฏิบัติผิดต่อพระพุทธองค์[ดูรายละเอียดใน องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/4/5-7.] และมี
ความเกี่ยวข้อง  กับพระพุทธองค์มาตั้งแต่อดีตชาติ ในชาติก่อนหน้านั้น นางจิญจมาณวิกาเคยเกิด
เป็นนางอมิตตตาปนา  ผู้เป็นภรรยาของชูชก หรือพระเทวทัต[ขุ.ชา.ม. (ไทย) 28/1914/484, ขุ.ชา.

ม.อ. (ไทย) 64/631.] นอกจากนี้นางยังเคยเกิดเป็นพระชายาของพระโพธิสัตว์   แต่ก็คงไม่มี
วาสนาต่อกัน ท าให้นางแอบเป็นชู้กับโจรแล้ววางแผนท าร้ายพระโพธิสัตว์[ขุ.ชา.ทุก. (ไทย) 27/85-
86/86-87, ขุ.ชา.ทุก.อ. (ไทย) 57/173-179.] ประการส าคัญนางจิญจมาณวิกาเคยมีมิจฉาทิฏฐิ
คิดปองร้ายพระพุทธองค์มาแล้วหลายครั้ง ปรากฏชัดเจน     เมื่อครั้งเกิดเป็นพระราช
มารดาเลี้ยงของพระโพธิสัตว์[ขุ.ชา.ทฺวาทสก. (ไทย) 27/120/393.] เรื่องราวดังปรากฏทั้ง
ในอดีตชาติและ  ปัจจุบันชาติของนางจิญจมาณวิกาล้วนเป็นผลที่เกิดขึ้นโดยการกระท าของ
นางเอง 
 ด้วยเหตุผลดังกล่าวมานี้ ท าให้ผู ้วิจัยสนใจศึกษาผลกระทบจากการคบคนพาล
ของ  นางจิญจมาณวิกาที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา โดยศึกษาชีวประวัติของนาง
จิญจมาณวิกา ตั้งแต่อดีตชาติจนถึงปัจจุบันชาติ ซึ่งมีผลกระทบที่เกิดขึ้นเฉพาะตัวบุคคล 
รวมถึงผลกระทบที่มีต่อ  บุคคลที่เข้ามาเกี่ยวข้อง พร้อมทั้งน าเอาพุทธด ารัสและชาดกที่



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559) | 67 

เกี่ยวข้องกับคนพาลมาน าเสนอ  เพื่อเป็นอุทาหรณ์แก่ผู้สนใจใคร่ศึกษา เพื่อประโยชน์ใน
การน าไปประยุกต์ใช้ในการด าเนินชีวิต  ได้อย่างถูกต้องและเหมาะสมต่อไป 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาโทษของการคบคนพาลในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
2. เพ่ือศึกษาชีวประวัติของนางจิญจมาณวิกาที่มีความเกี่ยวข้องกับบุคคลต่างๆ ใน

คัมภีร์ พระพุทธศาสนา 
3. เ พื่อวิ เ คราะห์ผลกระทบจากการคบคนพาลของนางจิญจมาณวิกาใน

คัมภีร์  พระพุทธศาสนา 
 

ขอบเขตการวิจัย 
 การวิจัยเรื ่อง ผลกระทบจากการคบคนพาลของนางจิญจมาณวิกาที่ปรากฏใน
คัมภีร์ พระพุทธศาสนา เป็นงานวิจัยเชิงเอกสาร ซึ่งจะท าการศึกษาวิจัยผลกระทบที่มีผลต่อ
บุคคลเป็นส าคัญ พร้อมทั้งค านึงถึงผลกระทบที่มีต่อส่วนรวมด้วย ในประเด็นเรื่องคนพาลจะ
ศึกษาด้านความหมาย ลักษณะ ประเภท วิธีสังเกตคนพาล ตลอดถึงโทษของการคบคนพาล 
พร้อมทั้งสอดแทรกเรื่องคนพาลผู้ถูกธรณีสูบในสมัยพุทธกาลเพื่อให้เห็นโทษของการปฏิบัติ
ผิดต่อบุคคลส าคัญในพระพุทธศาสนา นอกจากนั้นยังมีการศึกษาชีวประวัติ ของนางจิญจ
มาณวิกาตั้งแต่อดีตชาติจนถึงปัจจุบันชาติเพ่ือให้ เกิดองค์ความรู้ที่สมบูรณ์มากที่สุด โดยการ
สืบค้นข้อมูลที่เกี่ยวข้อง ดังนี้ 

1. เอกสารชั้นปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎก อรรถกถา  
2. เอกสารชั้นทุติยภูมิ  ได้แก่  มั งคลัตถทีปนี   พุทธธรรม ต าราวิชาการทาง

พระพุทธศาสนา วารสารต่างๆ รวมถึงงานวิจัยที่เกี่ยวข้องอันเป็นที่ยอมรับของนักวิชาการท่ัวไป  
 

วิธีด าเนินการวิจัย 
 วิ จั ยฉบับนี้ เป็นงานวิ จั ย เชิ ง เอกสาร  ( Documentary Research)  ที่ มุ่ งศึ กษา
กระบวนการ   แสวงหาความรู้ในทางพระพุทธศาสนาโดยการสืบค้นข้อมูลที่เกี่ยวข้องจาก



68 | Journal of MCU Nakhondhat Vol. 3 No. 1 (January – June 2016) 

เอกสาร การรายงาน   ผลการวิจัยใช้ว ิธ ีน าเสนอแบบพรรณนาโวหาร (Descriptive 
Method) โดยมีขั้นตอนในการ  ด าเนินการวิจัยดังนี้ คือ 

 1. ศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) โดย
รวบรวบ  ข้อมูลจากคัมภีร์พระพุทธศาสนา ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย   พุทธศักราช 2539 พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ชุด 91 เล่ม ฉบับ
มหามกุฏราชวิทยาลัย   พุทธศักราช 2555 รวมถึงพระไตรปิฎกแก่นธรรม ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช   2551  

 2. ศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) โดย
รวบรวม  ข้อมูลจากหนังสือ ได้แก่ มังคลัตถทีปนี พุทธธรรม ต าราวิชาการทาง 
พระพุทธศาสนา วารสารต่างๆ    รวมถึงงานวิจัยที่เกี่ยวข้องอันเป็นที่ยอมรับของนักวิชาการ
ทั่วไป 

 3. น าข้อมูลมาศึกษาวิเคราะห์ ตีความ พร้อมทั้งเรียบเรียงเนื้อหาตามล าดับ 
 4. สรุปผลการวิจัยเพ่ือน าเสนอต่อไป 

 

ผลการวิจัย 
ความหมายของคนพาลตามนัยแห่งมงคลสูตร[ขุ.ธ. (ไทย) 25/1/6.] พาลาน  ชื่อว่าพาล 

ส่วนคัมภีร์อภิธานวรรณา[พระมหาสมปอง มุทิโต, 2542.] ได้อธิบายว่า คนพาล ได้แก่ ผู้โง่เขลา 

ผู้มีปัญญาน้อย ซึ่งสอดคล้องกับคัมภีร์มังคลัตถทีปนี ว่า คนพาล หมายถึง บุคคลผู้เป็นอยู่เพียง

หายใจเข้าหายใจออก ไม่รู้ดี ไม่รู้ชั่ว ไม่เป็นอยู่ด้วยปัญญา โดยหมายรวมไปถึงผู้ประกอบ

อกุศลกรรมบถ 10[พระสิริมังคลาจารย์ (ศรีปิงเมือง), มังคลัตถทีปนี แปล เล่มที่ 1 2540] และ

ในพระไตรปิฎกก็ยังกล่าวว่า  “สังสารวัฏยาวนานส าหรับคนพาลผู้ไม่รู้แจ้งสัทธรรม เหมือนหนึ่ง

ราตรียาวนานส าหรับผู้ตื่นอยู่ และเหมือนระยะทางเพียงหนึ่งโยชน์ยาวไกลส าหรับผู้เมื่อยล้า”[ดู

รายละเอียดใน ขุ.ธ. (ไทย) 25/60/45 .]โดยสรุปแล้ว คนพาลมักจะเป็นคนมีปัญญาน้อย ตกอยู่ใน

อ านาจอวิชชา คือ ความไม่รู้ โดยมีพฤติกรรมโน้มเอียงไปทางฝ่ายทุจริต หรือเป็นคนอ่อนแอ มัก

มีจิตใจอ่อนไหวไปตามกระแสของ  ความโลภ อยากได้ไม่สิ้นสุด แม้มีความรู้ก็ใช้ในทางที่ผิด



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559) | 69 

เพราะมีโมหะลุ่มหลง จึงเป็นผู้ที่ไม่เป็นอยู่  ด้วยปัญญาอันประเสริฐ ปราศจากซึ่งประโยชน์แม้

ในกาลปัจจุบัน และภายภาคหน้า 

ลักษณะของคนพาลตามพุทธวจนะ คือ คิดชั่ว พูดชั่ว และท าชั่ว ซึ่งมีความสัมพันธ์  

เกี่ยวเนื่องตามหลักอ านาจทุจริต โดยมีการเรียงใจไว้ข้างต้น กล่าวคือ ให้ความส าคัญในเรื่อง

ความคิด  หรือ จิตใจไว้เป็นล าดับแรก แล้วเรียงค าพูด และการกระท าไปตามล าดับ เพราะมีนัย

ที่แฝงด้วยข้อคิดทางธรรม เนื่องจากธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ ทุกสิ่งทุกอย่าง

ส าเร็จได้ด้วยใจเป็นส าคัญ หากบุคคลใดตั้งมั่นอยู่ในคุณงามความดี ย่อมคิดดี พูดดี และท าดี [ดู

รายละเอียดใน ขุ.ธ. (ไทย) 25/2/24.] ส่วนบุคคลผู้ใดที่ไม่รู้จักส ารวมวาจาย่อมได้รับโทษ เช่น 

กรณีเต่าตายเพราะปาก มีเรื่องเล่าว่า หงส์ 2 ตัว ได้พาเต่าไปเที่ยวยังถิ่นที่อยู่ของตน โดยให้เต่า

คาบไม้ไว้ตรงกลาง ส่วนหงส์ก็คาบไม้อยู่ข้างๆ ทั้งซ้ายและขวา แต่เด็กๆ ร้องตะโกน เต่าก็อด

ไม่ได้ อยากจะด่าพวกเด็กๆ เหล่านั้น จึงตกลงมากระดองแตกตาย[ดูรายละเอียดใน ขุ.ชา.ทุก.อ. 

(ไทย) 57/261-264, ขุ.ธ.อ. (ไทย) 43/270-271.]จะเห็นได้ว่า คนเราจะดีก็เพราะปาก จะชั่วก็

เพราะปาก เพราะฉะนั้น การส ารวมปากเป็นความดี จะพูดจาอะไร   ก็ต้องระมัดระวังอยู่เสมอ  

คนพาลซึ่งปรากฏโดยความหมาย ลักษณะ นิมิต และคุณลักษณะ เมื่อบุคคลได้พบเห็น   

ได้เสพ เข้าไปนั่งใกล้ ด้วยอาการทางกาย ค าพูดและความคิด จึงท าให้เข้าใจได้ว่ามีสองแบบคือ

พาลภายนอก และพาลภายใน แต่ในที่นี้ผู้วิจัยขอกล่าวสรุปโดยยึดตามพระไตรปิฎกเป็นส าคัญ 

กล่าวคือ ประเภทของคนพาลเมื่อจัดตามนัยสิงคาลกสูตร[ดูรายละเอียดใน ที.ปา. (ไทย) 

11/255-258/207-209.]แบ่งเป็น 4 จ าพวก คือ (1) คนปอกลอก  (2) คนดีแต่พูด (3) คนหัว

ประจบ และ (4) คนชวนฉิบหาย ตามนัยแห่งสัปปุริสวรรค[ดูรายละเอียดใน องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 

21/201-206/320-327.] แบ่งเป็น 6 จ าพวก ได้แก่ (1) ผู้ไม่รักษาศีล 5 (2) ผู้ไม่มีศรัทธา (3) ผู้

ประพฤติกรรมบถ 7 (4) ผู้ประพฤติกรรมบถ 10 (5) ผู้ไม่ด าเนินชีวิตตามมรรค 8 และ (6) ผู้

ประกอบด้วยมิจฉัตตธรรม 

นอกจากนั้น ตามนัยแห่งปฐมอสัปปุริสสูตร[ดูรายละเอียดใน ส .ม. (ไทย) 19/25/26.] 
และทุติยอสัปปุริสสูตร[ดูรายละเอียดใน ส .ม. (ไทย) 19/26/27.] แบ่งเป็น 2 จ าพวก คือ คน
พาลประเภทหนึ่งที่ไม่ด าเนินตามมรรค 8 และอีกประเภทหนึ่งเป็นผู้ที่ประกอบด้วย มิจฉัตตธรรม 
10 ประการ จัดเป็นคนพาลที่ยิ่งกว่าคนพาล แต่ในปัจจุบันนี้ ท่านผู้รู้ได้แบ่งคนพาลเป็น 2 ประเภท



70 | Journal of MCU Nakhondhat Vol. 3 No. 1 (January – June 2016) 

ใหญ่ๆ คือ คนพาลภายนอกและคนพาลภายใน ท าให้ง่ายต่อการจดจ าว่า คนพาลภายนอกเป็น
พาลทั่วไป แม้จะร้ายกาจเพียงใดก็มีทางหลีกเลี่ยงได้ ส่วนคนพาลภายในร้ายยิ่งกว่า เพราะมัก
เกิดข้ึนโดยไม่รู้ตัว จ าเป็นต้องระวังความคิด ค าพูด และการกระท าของตนเองให้มาก  

อนึ่ง กรณีคนพาลผู้ถูกธรณีสูบที่แทรกอยู่ในเนื้อหาเรื่องคนพาลในสมัยพุทธกาลย่อม
ชี้ให้เห็นถึงโทษของการปฏิบัติผิดต่อพระพุทธองค์ อันจะน ามาสู่การเปรียบเทียบเพ่ือสื่อให้เห็น
ถึงผลกระทบจากการท าความชั่ว เป็นเหตุให้เข้าถึงนรก เช่น กรณีของพระเทวทัต ซึ่งมีใจชั่ว 
กายชั่ว และ วาจาชั่ว เป็นบุคคลผู้มีลักษณะแห่งความเป็นพาลมาตั้งแต่อดีตชาติ ด้วยการจอง
เวรผูกอาฆาตต่อพระพุทธองค์ แม้แต่พระเจ้าสุปปพุทธะก็ถูกอวิชชาครอบง า จึงท าให้ขาดสติ 
ผูกโกรธ พยาบาท อาฆาตพระพุทธองค์โดยไม่มีเหตุผล ด้วยผลแห่งการกระท านั้น ถึงแม้จะรู้
หรือไม่รู้ก็ตาม ย่อมได้รับผลอันเป็นทุกข์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการตั้งวาจาและใจอันชั่วติเตียนพระ
พุทธองค์ และสาวกของพระพุทธองค์ ย่อมได้รับภัยอันตรายจนถึงความพินาศ โดยส่วนใหญ่ก็ถูก
ธรณีสูบทั้งสิ้น ได้แก่ พระเทวทัต พระเจ้าสุปปพุทธะ นันทมาณพ และไม่มีละเว้นแม้แต่นาง
จิญจมาณวิกา สตรีโฉมงามในสมัยพุทธกาลที่เข้าไปใส่ร้ายป้ายสีพระพุทธองค์ท่ามกลางหมู่ชน 
ซึ่งจะกล่าวถึงอย่างละเอียดในล าดับต่อไป 

จากการศึกษาพบว่า การคบของคนเราแสดงออกให้พอสังเกตได้ 3 อย่าง ได้แก่ การร่วม  

การรับ และการให้ หมายถึง การร่วมชีวิตจิตใจ มีนิสัยใจคอถูกต้องเข้ากันได้สนิท โดยมี

ข้อตกลง  กระท าร่วมกัน[อ่อน บุญพันธุ์, , 2553.] เมื่อได้พิจารณาถึงพฤติการณ์ทั้ง 7 อย่างนี้ 

จะช่วยให้เราทราบความหมายของ  การคบได้แจ่มชัดขึ้น คือ (1) การไปมาหาสู่ (2) การตี

สนิทชิดชอบ (3) ความรักใคร่กันจริง    (4) ความเลื่อมใสนับถือซื่อตรงต่อกัน (5) เป็นเพื่อน

ร่วมคิดร่วมเห็น (6) เป็นเพื่อนร่วมกินร่วมอยู่ และ (7) ด าเนินตามอย่างกัน[มเด็จพระมหาวีร

วงศ ์(พิมพ์ ธมฺมธโร), มงคลยอดชีวิต ฉบับสมบูรณ,์ 2546] 

อย่างไรก็ตาม ถึงแม้ว่าคนเราจะคบหากันด้วยจริต แต่บุคคลผู้หวังความเจริญก้าวหน้า         
ในชีวิต ควรจะเลือกคบคนดี คนขยันไว้ก่อน เพราะคนดีคนขยันย่อมแนะน าในทางที่ดีงาม ส่วนคน
พาล เป็นบุคคลที่ไม่ควรคบ ไม่ควรเสวนาด้วย เนื่องจากมีโทษนานาประการ ดังจะกล่าวต่อไปนี้ 

การคบคนพาลเป็นเหตุให้ผู้คบหาถูกชักน าไปในทางที่ผิด มีอิทธิพลในการชักน าบุคคล
ให้ถึงความเสื่อม เช่น ประสบกับความเสื่อมทรัพย์ เสื่อมยศถาบรรดาศักดิ์ ที่ส าคัญการคบคน
พาลยังมี  โทษท าให้กลายเป็นคนพาลอย่างคนที่ตนคบ เพราะคบคนเช่นใดก็เป็นเช่นนั้น แม้



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559) | 71 

มิได้ท าความชั่ว แต่เกลือกกลั้วกับผู้ท าบาป ย่อมถูกระแวงสงสัยในกรรมชั่ว ถูกมองในแง่ร้าย 
ไม่ได้รับความไว้วางใจ   จากบุคคลทั่วไป เกิดความหายนะ การงานล้มเหลว ได้รับภัยอันตราย
จนถึงความพินาศ เสื่อมจาก  ประโยชน์ในโลกทั้งสอง คือ ทั้งโลกนี้และโลกหน้า เมื่อละโลกไป
แล้ว ย่อมมีอบายภูมิเป็นที่ไป  

ฉะนั้น ความรู้นี้คงจะเป็นข้อมูลเชิงประจักษ์ว่า การคบคนพาลย่อมถูกชักน าไป   
ในทางที่ผิด มีความประพฤติเสื่อมเสีย ไม่สุภาพ เป็นอันตรายต่อผู้คบหาโดยตรง แม้ผลของ
การคบ  ก็ยังส่งผลไปถึงภพหน้า หากบุคคลผู้ใดคบหากับคนพาลผู้มีมิจาฉาทิฏฐิ โดยมีความเห็น
ผิดเป็นอารมณ์  แน่วแน่ว่า  “ท าดีได้ดีมีที่ไหน ท าชั่วได้ดีมีถมไป”  และ  “ซื่อท าให้อดคดท าให้
รวย”  ย่อมเป็นเหตุให้เกิด  ความประพฤติชั่ว ไม่รู้จักเกรงกลัวต่อบาป เมื่อไม่เชื่อว่า นรก 
สวรรค์มีอยู่จริง ปฏิเสธเรื่องกรรม  คนที่เชื่ออย่างนี้จะต้องได้รับทุกขเวทนาอย่างแรงกล้า 1 
ใน 2 อย่าง คือ นรก หรือก าเนิดสัตว์ดิรัจฉาน ส าหรับโทษที่มีต่อผู้อื่นเป็นผลเสียหายที่ไม่หนัก
มากในระดับปัจเจกบุคคล แต่จะก่อให้เกิดปัญหา  แผ่ขยายในวงกว้าง เนื่องจากคนพาลเป็น
อุปสรรคต่อการพัฒนาสังคมและประเทศชาติมิให้  เจริญก้าวหน้า เกิดปัญหาการคอรัปชั่น 
เพราะคนประเภทนี้ไม่รู้จักพอ มุ่งแสวงหาอ านาจในทางทุจริต  มักสร้างความเดือดร้อนให้แก่
สุจริตชนคนส่วนใหญ่ ซึ่งเป็นความจริงที่เกิดข้ึนมาทุกยุคทุกสมัย 

เรื่องราวของนางจิญจมาณวิกาในอดีตชาติพบว่า นางได้เกิดเป็นสัตว์ดิรัจฉาน คือ          
นางจระเข้ 3 ชาดก แต่นับเป็น 2 ชาติ เหตุที่เป็นเช่นนั้นเพราะเรื่องกุมภีลชาดกก็คือเรื่อง
เดียวกันกับวานรินทชาดก แต่แตกต่างด้วยจ านวนพระคาถาเท่านั้น ครั้นได้เกิดเป็นมนุษย์ใน 4 
ชาดก หรือ 4 ชาติ โดยส่วนใหญ่นางมักมีต าแหน่งสูงศักดิ์ และมีโอกาสได้เกิดร่วมชาติกับพระ
โพธิสัตว์ทั้งหมด 6 ชาติ ส่วนพระเทวทัตเคยเกิดเป็นสามีของนางจิญจมาณวิกาถึง 4 ชาติ 
นับตั้งแต่ครั้งที่เกิดเป็นจระเข้จนกระทั่งเกิดเป็นมนุษย์ และมีชาติหนึ่งที่เกิดเป็นโจรแล้ว
กลายเป็นชู้กับนางจิญจมาณวิกาอีก 1 ชาติ รวมเป็น 5 ชาติ นอกจากนั้นยังมีความเกี่ยวข้องกับ
พระอานนท์ด้วย เนื่องจากนางได้เกิดเป็น  พระอัครมเหสี เคยยุยงพระเจ้าพรหมทัตผู้เป็น
พระราชาให้ตัดสินความผิดพลาด โดยมีจุดประสงค์ที่จะ  ท าร้ายพระโพธิสัตว์ให้ถึงแก่ชีวิต 
เพราะกลัวความลับของตนจะถูกเปิดเผย  

โดยปกติแล้วทุกคนต่างรู้ดีว่า กุหลาบสวยย่อมมีหนาม หอยที่กินไม่ ได้มักเป็นหอยที่มี
พิษ  เช่น หอยพัด หรือหอยเชลล์ เป็นต้น เปรียบเสมือนหญิงงามย่อมมีมารยาเป็นธรรมดา 



72 | Journal of MCU Nakhondhat Vol. 3 No. 1 (January – June 2016) 

เพราะจุดเด่น  ในข้อนี้เองที่เป็นเหตุให้พวกเดียรถีย์คนส าคัญคิดจะใช้ลูกศิษย์เป็นเครื่องมือ
ในการท าลาย  พระพุทธศาสนา โดยมุ่งไปที่พระพุทธองค์ และประการส าคัญนางจิญจ
มาณวิกาก็ยังมีความสวย เป็นเลิศ ตามนัยแห่งพระอรรถกถาได้อธิบายความงามของนาง
จิญจมาณวิกาไว้ว่า ความงามของนางเปรียบประดุจเทพอัปสรในสรวงสวรรค์ และมีรัศมีเปล่ง
ออกจากสรีระของนางนั้น[ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) 42/218.] ในกรณีที่น ามาเทียบเคียง
กับสตรีในยุคปัจจุบัน อาจกล่าวได้ว่า สวยจนมีรัศมีซ่านออกจากร่างกายเสมือนมี          ออร่า
นั่นเอง  

จากการศึกษาพบว่า นางจิญจมาณวิกามีความเกี่ยวข้องกับพระพุทธองค์มาตั้งแต่
อดีตชาติ   เรื่อยมาจนถึงปัจจุบันชาติ โดยเป็นความเกี่ยวข้องในทางที่ไม่ดีนัก เพราะนางเคยมี
มิจฉาทิฏฐิค ิด ปองร้ายพระพุทธองค์มาแล้วหลายครั้ง ปรากฏชัดเจนในมหาปทุมชาดก 
เนื่องจากนางได้ใส่ร้ายป้ายสีพระโพธิสัตว์ให้ถูกประหารชีวิตเช่นเดียวกับพันธนโมกขชาดก 
ส าหรับเรื่องราวในจูฬปทุมชาดกนางเคยมีบุญได้เกิดเป็นพระชายาของพระโพธิสัตว์ แต่นาง
แอบเป็นชู้กับโจร แล้ววางแผนท าร้าย พระโพธิสัตว์ โดยผลักให้ตกไปในเหวลึก  เรื่องนี้ย่อม
เป็นตัวอย่างของคนที่มองข้ามสิ่งดีๆ ในชีวิต แม้มีโอกาสได้พบคนดีก็มีเหตุให้เกี่ยวข้องกับคน
พาลด้วยความเห็นผิดของตน ต่อมา นางได้เกิดเป็นนางอมิตตตาปนา ซึ่งอยู่ในฐานะประชาชนคน
หนึ่งที่มิได้เกี่ยวข้องกับพระโพธิสัตว์อย่างใกล้ชิด นางก็ยัง   คิดอุบายให้ชูชกไปท าร้ายพระ
โพธิสัตว์ถึงเขาวงกต ส่งผลให้พระเวสสันดรต้องพลัดพรากจากบุตรอัน  เป็นที่รัก ส่วนชูชกก็
ต้องไปตกระก าล าบากในป่านานนับเดือน และต้องตายอย่างไร้ญาติขาดมิตร 

จะเห็นได้ว่า ความคิดชั่วมิอาจขวางกั้นด้วยระยะทางหรือกาลเวลา เมื่อมีน้ าใจเป็นอกุศล  
ย่อมสาละวนอยู่กับการท าบาปสืบต่อไป ครั้นถึงปัจจุบันชาติก็มีเหตุให้นางจิญจมาณวิกาได้
เข้าไป  เกี่ยวข้องกับคนพาลกลุ่มหนึ่ง คือ เดียรถีย์ จึงถูกชักจูงจิตใจให้ท าลายเกียรติคุณของ
พระพุทธองค์  ด้วยเรื่องประพฤติผิดพรหมจรรย์ ซึ่งเกิดขึ้นในช่วงหลังพรรษาที่ 7 และมีการ
กระท าเป็นขบวนการ  เพราะนางได้รับการสนับสนุนจากเหล่าสาวกเดียรถีย์อยู่ตลอดเวลา ส่วน
นางจิญจมาณวิกาก็เป็นเพียง  เครื่องมือของคนใจพาล กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ เหตุการณ์นั้นมิได้
เกิดจากความจงใจของนางจิญจมาณวิกา แต่มีมูลเหตุมาจากความอิจฉาริษยาในพระพุทธศาสนา
ของเดียรถีย ์ 



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559) | 73 

ผลกระทบจากการคบคนพาลของนางจิญจมาณวิกาในคัมภีร์พระพุทธศาสนา พบว่า 
เกิดความเสียหายแก่นางจิญจมาณวิกาเอง คือ ถูกชักน าไปในทางที่ผิด เพราะการได้
พยายามสร้างสถานการณ์เท็จให้สาธุชนเข้าใจผิด แล้วมิได้กลับบ้านเป็นเวลา 1-2 เดือน ท าให้นาง
เป็น ผู้บกพร่องในหน้าที่ความเป็นลูกท่ีดี เสื่อมจากความเจริญก้าวหน้าในชีวิต และกลายเป็นคน
พาลตามอย่างเดียรถีย์ผู้มีมิจฉาทิฏฐิ ที่ซ้ าร้ายยังได้รับทุกข์ทั้งโลกนี้และโลกหน้า เมื่อนางจิญจ
มาณวิกาได้กระท ากรรมไม่ดีต่อพระพุทธองค์ ส่งผลให้นางได้รับทุกข์แบบปัจจุบันทันตาเห็น ถูก
ธรณีสูบลงสู่นรกอเวจี ในขณะเดียวกันเดียรถีย์ทั้งหลายก็เสื่อมสิ้นคนนับถือ มีชีวิตความเป็นอยู่
ที ่ล าบากแร ้นแค ้นยิ่ งกว่าเดิม ถึงแม้จะมีผู้ ร่วมก่อการร้ายเพียงกลุ่มหนึ่งเท่านั้น ส่วน
พระพุทธศาสนาก็ยิ่งมั่นคงเป็นสรณะอันเกษมแก่ปวงชนทั้งหลาย และยิ่งประกอบด้วยลาภ
สักการะเป็นอันมาก  

อย่างไรก็ตาม การกระท าของนางจิญจมาณวิกาก็มีส่วนท าให้พระพุทธศาสนาโดดเด่น 
ยิ่งขึ้น เหมือนสีด าท าสีขาวให้สว่างมากขึ้น แต่ต้องยอมรับว่า ในขณะที่ปัญหานั้นยังไม่กระจ่าง
โดยเร็วย่อม ส่งผลกระทบต่อความรู้สึกของพุทธศาสนิกชน โดยเฉพาะกลุ่มคนผู้มีปัญญาน้อยต่าง
หลงเชื่อไปตาม กระแส เพราะมนุษย์ส่วนใหญ่ให้ความส าคัญกับสิ่งที่ตาเห็น แล้วเชื่อในสิ่งที่หูได้
ยิน จึงหูเบาหลงเชื่อ ถ้อยค าของนางจิญจมาณวิกา นอกจากนั้นยังมีผลกระทบที่ก่อให้เกิดผลดี
ต่อสังคมโดยส่วนรวม คือ เป็นเหตุให้พระพุทธองค์ตรัสชาดกปรารภนางจิญจมาณวิกา และ
เป็นแง่คิดให้อนุชนรุ่นหลังเรียนรู้  เป็นอุทาหรณ์ เช่น การพูดเท็จ การใส่ร้ายป้ายสี เป็นการ
กระท าที่มีโทษหนัก ย่อมเป็นเหตุให้เกิด  ความส ารวมระมัดระวังในการใช้วาจามากขึ้น ส่วน
ศรัทธาที่ปราศจากปัญญาย่อมเป็นอันตรายแก่ตนเอง จึงจ าเป็นต้องมีปัญญาก ากับด้วยเสมอ หาก
มีโยนิโสมนสิการก็ยิ่งเป็นคุณมหาศาล เพราะมีส่วนส่งเสริม  ปัญญาให้เจริญงอกงาม ท าให้รู้เท่า
ทันคนพาลและไม่ตกเป็นเหยื่อของกระแสมอมเมา ส าหรับภัยใกล้ตัว  ที่เกิดจากความเห็นผิด
สามารถท าอันตรายได้ข้ามภพข้ามชาติ ถ้าไม่ละวางจากความเห็นผิดนั้น 

จากการศึกษาสรุปได้ว่า ผลที่เกิดจากการคบคนพาลมีผลกระทบต่อนางจิญจมาณวิกา 
น้อยกว่าผลกระทบที่เกิดจากการกระท า เหตุที่เป็นเช่นนั้นเพราะมนุษย์อื่นท าลายเราก็ท าได้
เพียง ขณะหนึ่งเท่านั้น แต่จิตที่ตั้งไว้ผิดจะท าลายเราข้ามภพข้ามชาติ  ประการส าคัญนางจิญจ
มาณวิกาเองก็มี ปัจจัยภายในเป็นตัวก าหนดมาตั้งแต่อดีตชาติ แม้ในอดีตนางก็เคยคิดชั่ว พูดชั่ว 
และท าชั่วมาแล้วเช่นกัน เมื่อได้คบหากับเดียรถีย์จึงถูกกระตุ้นให้นางกลายเป็นคนพาลได้ง่าย



74 | Journal of MCU Nakhondhat Vol. 3 No. 1 (January – June 2016) 

ขึ้น ประกอบกับมีความเห็นผิด เป็นทุนเดิมอยู่แล้ว ท าให้นางกล้าปฏิบัติต่อพระพุทธองค์
โดยไม่มีความละอายเกรงกลัวต่อบาป แต่กฎแห่งกรรมมีความยุติธรรมเสมอ เพราะนาง
จิญจมาณวิกายังทุกข์ทรมานอยู่ในนรกจนสิ้นอายุ  1 อันตรกัป จนกระทั่งบัดนี้ก็หาพ้นจาก
นรกไม่ อันจะน ามาสู่การเปรียบเทียบในเรื ่องของกรรมว่า   “ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว”  เป็น
วิธีการสร้างความหนักแน่นในความเชื่อที่จะท าความดีต่อไป  
 

ข้อเสนอแนะ 
จากการศึกษา ท าให้ผู้วิจัยพบข้อเสนอแนะที่ได้รับจากการวิจัย และข้อเสนอแนะเพ่ือการ

วิจัย ครั้งต่อไป ดังนี้ 
ข้อเสนอแนะท่ีได้รับจากการวิจัย 
1)  เมื่อทุกคนทราบโทษของการคบคนพาล รวมถึงผลกระทบที่เกิดขึ้นจากกรณีตัวอย่าง  

ย่อมเกิดความคิดที่จะเปลี่ยนแปลงตัวเองให้ดีขึ้นเพื่อป้องกันภัยพาล ส าหรับการแก้ปัญหาที่ดี
ที่สุด  จะต้องเริ่มต้นจากตนเองก่อน คือ ขจัดความไม่รู้ รู้จักใช้ศรัทธาในทางที่ถูกต้อง หลีกเลี่ยง
จากคนพาล  แล้วคบหาสมาคมกับคนดี ถือเป็นวิธีตัดช่องทางของคนพาลได้อีกทางหนึ่งโดย
ไม่ต้องลงทุนอะไร  มากมาย และเป็นวิธีการแก้ปัญหาที่ต้นเหตุแบบถึงรากถึงโคน 

2) การเผลอสร้างบาปด้วยวจีกรรมในลักษณะต่างๆ เช่น การพูดเท็จ การใส่ร้ายป้ายสี  
เสนอข่าวบิดเบียน หรือด่าว่าพระภิกษุสงฆ์ เป็นการกระท าที่มีโทษหนัก ซึ่งเห็นได้ชัดเจนจาก
กรณีของ  นางจิญจมาณวิกา ท าให้มั่นใจได้ว่า การกระท าทุกอย่างจะส่งผลให้เราต่อไปในภายภาค
หน้า และไม่คุ้มกับ  วิบากกรรมที่จะต้องได้รับ ย่อมเป็นเหตุให้เกิดความส ารวมระมัดระวังในการ
ใช้วาจามากขึ้น แต่จะมีผลดี อเนกอนันต์เมื่อทุกคนน าเรื ่องนี้ไปคิดเพื่อพัฒนาตนเองตาม
หลักธรรม อย่างเช่น หิริ โอตตัปปะ  เป็นหลักธรรมที่จะคอยกระตุ้นเตือนสติบุคคลมิให้
ประพฤติชั่ว 

3) กรรมย่อมส่งผลให้กับมนุษย์ทุกคนในสังสารวัฏ ไม่มีการละเว้นแม้แต่ผู ้ ใด   
แม้แต่พระพุทธองค์ซึ่งตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้วก็ยังได้รับเศษกรรมที่เหลืออยู่
จาก   การกระท าในอดีตชาติ เนื่องจากพระองค์เคยกล่าวตู่พระเถระนามว่า  “นันทะ”  จึง
ได้รับการกระท าย้อนกลับ หากนางจิญจมาณวิกาไม่เป็นผู้กระท า ก็คงจะต้องมีคนอ่ืนมากระท าเป็น
แน่แท้ จึงเป็นวิธีการ   ยุติปัญหาตามหลักพระพุทธศาสนาที่ให้ผลได้แยบยลทั้งในปัจจุบันและ



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2559) | 75 

อนาคต คือ กฎแห่งกรรมที่  ทุกคนจะต้องได้รับ ซึ่งมีความยุติธรรมเสมอ เมื่อทุกคนต่างมี
กรรมเป็นเครื่องก าหนดก็ไม่มีเหตุจ าเป็นที่คนดีทั้งหลายจะต้องเอาตัวเองไปเสี่ยงด้วยการคิดแก้
แค้น ถึงแม้จะได้รับผลกระทบจากคนพาลก็ตาม เพราะเป็นการก่อเวรไม่สิ้นสุด  

ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยครั้งต่อไป 
1) ควรจะมีการศึกษาวิเคราะห์ปัจจัยที่ท าให้นางจิญจมาณวิกากลายเป็นพาล โดยศึกษา 

ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน เนื่องจากการวิจัยครั้งนี้เน้นเรื่องผลกระทบเป็นส าคัญ ยังไม่ได้กล่าวถึง
ในแง ่ ของปัจจัยให้ครอบคลุมทุกชาดก เพียงแต่ยกมากล่าวบ้างเล็กน้อยให้พอเข้าใจ อย่างเช่น 
เรื่องราวใน  มหาปทุมชาดก และพันธนโมกขชาดกนั้น นางจิญจมาณวิกามีปัจจัยภายในเป็น
ตัวก าหนด จึงสมควร  ศึกษาในเชิงลึกต่อไป 

2) ควรจะมีการศึกษาในแง่ของการใช้สื่อ โดยศึกษาผ่านตัวแบบของนางจิญจมาณวิกา 
เพราะการสื่อสารในปัจจุบันมีหลากหลายช่องทาง ทั้งวิทยุ โทรทัศน์ สื่อออนไลน์ Social 
Network ซึ่งต่างจากสมัยพุทธกาล แต่มีสิ่งหนึ่งที่เหมือนกันคือ สื่อเป็นได้ทั้งความจริงและ
ความเท็จพร้อมๆ กัน อาจน ามาสู่การคิดวิเคราะห์เพ่ือขจัดความรุนแรงผ่านสื่อโดยประยุกต์ใช้
ในสังคมปัจจุบัน 

3) ควรจะมีการศึกษาบทบาทของเดียรถีย์ที่ส่งผลต่อบุคคลและสังคม เพราะคนกลุ่มนี้  
มิได้หลอกใช้นางจิญจมาณวิกาเพียงผู้ เดียวเท่านั้น แต่ยังมีนางสุนทรีซึ่งกลายเป็นเหยื่อ
ผู้เคราะห์ร้าย อีกคนหนึ่งที่จบชีวิตอย่างอนาจด้วยเหตุฆาตกรรม 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



76 | Journal of MCU Nakhondhat Vol. 3 No. 1 (January – June 2016) 

เอกสารอ้างอิง 
 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ชุด 91 เล่ม. พิมพ์ครั้งที่ 6. นครปฐม :  
 โรงพิมพ์ มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2555. 
ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. ฉลองพุทธชยันตี 2,600 ปี แห่งการตรัสรู้ของพระพุทธ 

องค์แหล่งที่มา http://www.onab.go.th/?option=com_content&viewview 
=article&id=5530%3A-2600-&catid=96%3A2009-09-19-10-13-
59&Itemid=326  [28 มิ.ย.2556]. 

ภัทรวรรณ วันทนชัยสุข. ความรู้เกี่ยวกับพระพุทธเจ้า. กรุงเทพมหานคร : ภูมิปัญญา, 2546. 
พระมหาสมชาย ฐานวุฑฺโฒ. มงคลชีวิต ฉบับทางก้าวหน้า. กรุงเทพมหานคร : ฐานการพิมพ์, 

2547. 
พระมหาสมปอง มุทิโต. คัมภีร์อภิธานวรรณนา. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา, 2542. 
พระครูสิริเจติยานุกูล (นิกร สอนปัน). “ผลกระทบจากการคบคนพาลในพระสุตตันตปิฎก”. 

วิทยานิพนธ์ พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2553. 

พระส ิร ิม ังคลาจารย ์ (ศร ีป ิง เม ือง ) .  ม ังคล ัตถท ีปน ี แปล เล ่มที ่ 1 . พ ิมพ ์ครั ้งที ่ 13 . 
กรุงเทพมหานคร :มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2540. 

อ่อน บุญพันธุ์, น.ต. ที่พึ่งของคน. กรุงเทพมหานคร : กรุงสยามการพิมพ์, ม.ป.ป.. 
สมเด็จพระมหาวีรวงศ์ (พิมพ์ ธมฺมธโร). มงคลยอดชีวิต ฉบับสมบูรณ์. กรุงเทพมหานคร : 

ธรรมสภา,   2546. 
 


