
การวิเคราะห์นิพพานในทัศนะของพุทธทาสภกิขุตามแนวคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท 

AN ANALYSIS OF NIBBĀNA IN BUDDHADĀSA’S PERSPECTIVE BASED 

ON THERAVĀDA BUDDHIST SCRIPTURES. 
 

พระมหาพุทธิวงศ์ ณฏฺฐญฺญู (สุวรรณรัตน์) 
พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิโร 

สมิทธิพล เนตรนิมิต 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

บทคัดยอ่ 
 ดุษฎีนิพนธ์เรื่อง “การวิเคราะห์นิพพานในทัศนะของพุทธทาสภิกขุตามแนวคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท” มีวัตถุประสงค์  3 ประการ คือ 1) เ พ่ือศึกษานิพพานใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท 2) เพ่ือศึกษานิพพานในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ และ 3) เพ่ือวิเคราะห์
นิพพานในทัศนะของพุทธทาสภิกขุตามแนวคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท โดยใช้ระเบียบวิธี
วิจัยเชิงเอกสาร 
 ผลการวิจัยพบว่า นิพพานตามทัศนะพระพุทธศาสนาเถรวาทหมายถึง ภาวะที่จิตหลุด
พ้นจากกิเลสโดยประการทั้งปวง โดยภาวะนิพพานเป็นอสังขตธรรมแต่เป็นสิ่งที่มีอยู่และด ารง
อยู่ได้เองโดยปราศจากการปรุงแต่งจากสิ่งใด ในพระพุทธศาสนาเถรวาทได้แบ่งนิพพาน
ออกเป็น 2 ประการ คือสอุปาทิเสสนิพพานธาตุ และอนุปาทิเสสนิพพานธาตุ นอกจากนั้นพระ
พุทธองค์ยังตรัสอธิบายภาวะที่กิเลสถูกระงับด้วยฌานสมาบัติหรือด้วยปัญญาว่าเป็นสันทิฏฐิก 
นิพพานบ้าง ทิฏฐธัมมนิพพานบ้าง และตทังคนิพพานบ้าง 
 นิพพานในทัศนะของพุทธทาสภิกขุหมายถึง ภาวะที่จิตใจว่างจากกิเลสคือตัวกู-ของกู
ไม่เกิดขึ้นมาในขณะนั้นซึ่งเป็นลักษณะของความว่างทางปัญญาไม่ใช่ความว่างทางวัตถุหรือว่าง
ทางจิต พุทธทาสภิกขุแบ่งนิพพานออกเป็น 3 ระดับ คือตทังคนิพพาน วิกขัมภนนิพพาน และ
สมุจเฉทนิพพาน ซึ่งสามารถสรุปย่นย่อลงเป็นนิพพาน 2 ระดับ คือตทังคนิพพานและวิกขัมภ



540 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.3 (September – December 2018) 

นนิพพานจัดเป็นนิพพานชั่วคราว ส่วนสมุจเฉทนิพพานจัดเป็นนิพพานที่แท้ที่สมบูรณ์ซึ่งได้แก่
นิพพานธาตุทั้งสอง 
 ดังนั้น เมื่อวิเคราะห์นิพพานในทัศนะของพุทธทาสภิกขุตามแนวคัมภีร์พระพุทธศาสนา
เถรวาทจะพบว่า ท่านพุทธทาสภิกขุมิได้อธิบายนิพพานธาตุต่างไปจากคัมภีร์แต่อย่างใด ส่วน 
ตทังคนิพพาน และวิกขัมภนนิพพานที่ท่านพุทธทาสภิกขุน ามาอธิบายก็มิได้ขัดแย้งกับคัมภีร์
โดยตรง แต่ท่านน ามาอธิบายโดยอ้อมหรือในความหมายบางแง่บางด้าน จุดมุ่งหมายของท่านใน
เรื่องนี้ก็เพ่ือจะให้พัฒนาน าไปสู่การบรรลุถึงนิพพานที่แท้ จึงกล่าวได้ว่า ท่านพุทธทาสภิกขุให้
ความสนใจนิพพานในความหมายทางจริยศาสตร์ซึ่งสามารถเข้าถึงได้ในสภาวะที่เป็นปัจจุบัน 
 

ค าส าคัญ : พุทธทาสภิกขุ, นิพพาน, สอุปาทิเสสนิพพาน, อนุปาทิเสสนิพพาน, ตทังคนิพพาน, 
วิกขัมภนนิพพาน 
 

Abstract 
 This dissertation entitled ‘An Analysis of Nibbāna in Buddhadāsa’s 
Perspective Based on Theravada Buddhist scriptures’ has three objectives: 1) to 

study Nibbāna in Theravāda Buddhist scriptures, 2) to study Nibbāna in 

Buddhadāsa’s perspective, and 3) to analyze Nibbāna in Buddhadāsa’s 

perspective based on Theravāda Buddhist scriptures. This is a documentary 
research. 
 In the research, it was found that according to Theravāda’s perspective, 

Nibbānabasically means a state from which one’s mind is freed all defilements; 

it is unconditioned, it by nature is independent from any conditions. In Theravāda 

Buddhism, two kinds of Nibbāna are categorized; one is with the substratum of 
life remaining and without any substratum of life remaining. Besides, sometimes 
the Buddha used to explain the state whereby the defilements are extinguished 

through the absorption or wisdom in the name of Sandit  t  hikanibbāna, Dit  t  

hadhammanibbāna and Tadaṅganibbāna. 



วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2561) | 541 

 According to Buddhadāsa’s perspective, Nibbāna refers to the state 
where one’s mind is bereft of impurities of ‘I’ ‘mine’ and in this state the 
emptiness acquired through wisdom is caused; such emptiness is not material or 

mental. By virtue of this, three types of Nibbāna, Tadaṅganibbāna, 

Vikkhambhananibbāna and Samucchedanibbāna are mentioned by Buddhadāsa 
respectively. The mentioned concepts can be summarized into two levels, 

Tadaṅganibbāna and Vikkhambhananibbāna by which they become temporary, 

but Samucchedanibbāna becomes perfect and thereby falling into two kinds as 
were mentioned earlier.  
 In analytical aspect,  Nibbānain Buddhadāsa’s perspective according to 

Theravāda Buddhist scriptures. Nibbāna does not divert from the scriptures, 

Tadaṅganibbāna, Vikkhambhananibbāna was not direct conflict to the scriptures 

but his explanation was point to some meaning of them. In finally,Buddhadāsa’s 

main purpose is to explain Nibbāna in ethic aspect and aim to develop the 

understanding to achieve in Nibbāna in present moment. Buddhadāsa’s main 

purpose is to explain Nibbāna in ethic aspect and aim to develop the 

understanding to achieve in Nibbāna in present moment. 
 

Keywords: Buddhadāsa Bhikkhu, Nibbāna, Saupādisesanibbān,   

   Anupādisesanibbān, Tadaṅganibbāna, Vikkhambhananibbāna 
 

บทน า 
 ตามจารีตพุทธประเพณีนิยมแบบดั้งเดิมเชื่อว่า นิพพานเป็นเรื่องส าหรับผู้ที่มีวิถีชีวิต
แบบผู้สละโลกแล้วเท่านั้นส่วนฆราวาสยากที่จะมีประสบการณ์กับภาวะแห่งนิพพานได้ พุทธ
พจน์รวมถึงสาวกภาษิตที่ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกสามารถตีความตามตัวอักษรได้เช่นนั้น เช่น 
ในเทวทหสูตร มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ที่ตรัสว่าการอยู่ครองเรือนเป็นเรื่องอึดอัด เป็นทาง
มาแห่งธุลี การบวชเป็นทางปลอดโปร่ง การที่ผู้ครองเรือนจะประพฤติพรหมจรรย์ให้บริสุทธิ์



542 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.3 (September – December 2018) 

บริบูรณ์ครบถ้วนดุจสังข์ขัด ไม่ใช่ท าได้ง่าย ทางที่ดีเราควรโกนผมและหนวดนุ่งห่มผ้ากาสาว
พัสตร์ ออกจากเรือนบวชเป็นบรรพชิตเถิด (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) หรือพุทธ
พจน์ในจูฬทุกขักขันธสูตร มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ที่ตรัสตอบแก่เจ้ามหานามศากยะที่สงสัย
ว่าตนเองรู้ทั่วถึงธรรมที่พระพุทธองค์ได้ตรัสว่าโลภะ โทสะ และโมหะเป็นอุปกิเลสแห่งจิต แต่
เพราะเหตุใดบางครั้งบางคราวอกุศลธรรมเหล่านี้จึงยังครอบง าจิตใจข้าพระองค์ได้อยู่ ธรรม
ภายในอะไรที่ข้าพเจ้ายังละไม่ได้ จึงเป็นเหตุท าให้อกุศลธรรมยังครอบง าจิตใจได้อยู่ พระพุทธ
องค์ตรัสตอบว่า มหานามะธรรมในภายในนั้นแล เธอยังละไม่ได้ ซึ่งเป็นเหตุให้โลภธรรมครอบง า
จิตของเธอไว้ได้บ้าง โทสธรรมครอบง าจิตของเธอไว้ได้บ้าง โมหธรรมครอบง าจิตของเธอไว้ได้
บ้างเป็นครั้งคราว ถ้าเธอจักละธรรมในภายในนั้นได้แล้ว เธอก็จะไม่พึงอยู่ครองเรือน ไม่พึง
บริโภคกาม แต่เพราะเธอละธรรมในภายในนั้นยังไม่ได้ เธอจึงยังอยู่ครองเรือน ยังบริโภคกาม   
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ส่วนในค าสอนเรื่องอนุปุพพิกถาที่ตรัสสอนเพ่ือช าระจิตของ
ปุถุชนให้หมดจดเกลี้ยงเกลาไปตามล าดับ จากข้ันต่ าแล้วเลื่อนขึ้นไปจนถึงระดับสูงสุด จากนั้นก็
ตรัสสามุกกังสิกธรรมเทศนาจนกุลบุตรนั้นหมดความสงสัย ปราศจากความแคลงใจ ค าสอน   
อนุปุพพิกถาข้อสุดท้ายคือเนกขัมมานิสังสกถา คือการสละละทิ้งวิถีชีวิตแบบฆราวาสไปใช้วิถี
ชีวิตแบบบรรพชิต มาถึงขั้นนี้แล้วแน่นอนว่ากุลบุตรคนนั้นต้องมีจิตน้อมไปสู่การบรรพชา
อุปสมบทอย่างแน่นอน ต่อจากนั้นพระพุทธองค์จะตรัสธรรมีกถาสอนให้ภิกษุรูปนั้นมีใจอาจ
หาญ แกล้วกล้า ชวนใจให้อยากรับเอาไปปฏิบัติ ไม่นานก็บรรลุถึงนิพพาน นี่เป็นผลสืบ
เนื่องมาจากการที่พระพุทธองค์ได้ตรัสช าระจิตมาโดยล าดับ ทรงชี้ให้เห็นโทษของกาม จบลง
ด้วยการพรรณนาอานิสงค์ของการออกจากกาม แต่ทั้งนี้ทั้งนั้นก็ใช่ว่าทุกคนที่ได้ฟังอนุปุพพิกถา
จบลงแล้วจะต้องสละโลกทิ้งบ้านเรือนออกบวชเป็นบรรพชิตทุกคนไป ข้อมูลหลักฐานที่ปรากฏ
อยู่ในพระไตรปิฎกของเถรวาทบันทึกไว้ว่า ฆราวาสที่เป็นพระอริยเจ้าแต่ยังสมัครใจอยู่ในเพศ
ฆราวาสตลอดชีวิตก็มีอยู่มากเช่นกัน 
 ท่านพุทธทาสภิกขุไม่ได้ขัดแย้งกับพุทธพจน์ในพระสูตรข้างต้นที่ตรัสอธิบายว่า การอยู่
ครองเรือนเป็นเรื่องอึดอัด เป็นทางแห่งธุลี เป็นต้น แต่ท่านไม่เห็นด้วยกับทัศนะแบบดั้งเดิมที่เชื่อ
ตามกันมาว่าการจะแสวงหาโลกุตตรธรรมนั่นหมายความว่า ชีวิตจะต้องแลกหรือเสียสละอะไร
บางอย่างออกไปเสียก่อน ไม่เช่นนั้นการเข้าถึงบรมธรรมก็เกิดขึ้นไม่ได้ หากเป็นเช่นนั้นจริง
ปรากฏการณ์เหล่านี้ดูเหมือนว่า พระพุทธองค์จะได้วางแนวทางการปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงนิพพาน



วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2561) | 543 

ระหว่างฆราวาสและบรรพชิตไว้ต่างกันซึ่งอันที่จริงหาเป็นเช่นนั้นไม่ พระพุทธศาสนาไม่ได้สอน
ให้หนีโลกแต่สอนให้เข้าใจโลกตามท่ีเป็นจริงโดยปราศจากการปรุงแต่ง หลักพุทธจริยาของพระ
พุทธองค์รวมถึงวิถีชีวิตของผู้หลุดพ้นตามที่ได้บันทึกไว้ในพระไตรปิฎกและคัมภีร์ชั้นหลังแสดง
ข้อเท็จจริงที่ว่า พระพุทธเจ้ารวมถึงเหล่าพระสาวกเมื่อบรรลุถึงบรมธรรมแล้วทุกท่านกลับไปหา
สังคม และบางท่านเลือกที่จะไปเผยแพร่หลักพุทธธรรมยังพ้ืนที่ชนบทเป็นถิ่นที่อยู่ของคนดุร้าย
ก็มี อย่างกรณีของพระปุณณะ เป็นต้น ปีเตอร์ เอ. แจ็กสัน (Peter A. Jackson) กล่าวว่าการที่
มีชาวพุทธจ านวนมากเชื่อในทัศนะแบบดั้งเดิมที่แยกฆราวาสและบรรพชิตออกจากกันนั้นเป็น
เพราะว่า เนื้อหาตามที่ได้บันทึกไว้ในพระสูตรต่าง ๆ บางพระสูตรมีลักษณะเป็นการดูหมิ่น
สถานภาพของฆราวาสและยกย่องบรรพชิต นอกจากนี้การที่คติแบบดั้งเดิมก าหนดให้ใช้ค าที่
แตกต่างกันระหว่างฆราวาสและบรรพชิตก็เป็นเรื่องที่เข้าใจได้ไม่ยาก ปีเตอร์ เอ.แจ็กสัน กล่าว
ว่าเมื่อพระองค์ตรัสว่าปุถุชนหรือชาวโลกถูกครอบง าด้วยโลกธรรมนั้น พระองค์ก าลังตรัสแก่
บรรดาผู้เข้าเฝ้าที่ล้วนแต่เป็นภิกษุทั้งสิ้นและทรงประทานก าลังใจแก่บรรดาภิกษุเหล่านั้นเพ่ือให้
ด ารงเพศบรรพชิตต่อไป โดยทรงชี้ว่าการใช้ชีวิตแบบนักบวชมีประโยชน์มากกว่าการใช้ชีวิตอัน
ยุ่งยากของผู้ครองเรือน (ปีเตอร์ เอ. แจ็กสัน, 2556) นอกจากนี้ในพระไตรปิฎกยังมีพุทธพจน์
บางที่อธิบายอีกว่า เมื่อพระภิกษุรูปใดบอกคืนสิกขากลับมาใช้ชีวิตแบบฆราวาสเสพเมถุนธรรม 
ผู้รู้ทั้งหลายเรียกคนนั้นว่าเป็นปุถุชนเลว (ปุถุช ชน  หีน ) ดังพุทธพจน์ในติสสเมตเตยยสูตร ขุททก
นิกาย สุตตนิบาตที่ตรัสว่าผู้ใดในเบื้องต้นเที่ยวไปผู้เดียว (ต่อมา) เข้าไป เสพเมถุนธรรม ผู้รู้
ทั้งหลายเรียกผู้นั้นว่าเป็นปุถุชนเลวในโลกเหมือนยานที่แล่นไป ฉะนั้น (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) ส าหรับท่านพุทธทาสภิกขุแล้วโลกุตตรธรรมเป็นสิ่งที่เข้าถึงได้เป็นสาธารณะที่นี่
และเดี๋ยวนี้ ทั้งไม่มีการแบ่งแยกระหว่างเพศและสถานะ ท่านกล่าวว่าการปฏิบัติธรรมเป็นการ
แปลงใจ แปลงจากมืดมัวเป็นแจ่มใส มันมิใช่เป็นการแปลงเพศซึ่งมิได้แน่นอนเสมอไปว่าใจจะ
ถูกแปลงด้วย (พุทธทาสภิกขุ, 2544) ส่วนการที่คนกลุ่มหนึ่งสมัครใจถอนตัวเองออกจากสังคม
เข้ามาอยู่ในสังฆมณฑล ปลีกวิเวกอยู่เพียงล าพังตามป่าเขาล าเนาไพรเพ่ือเข้าถึงบรมธรรมอัน
เป็นอุดมคติของพระพุทธศาสนา นั่นเป็นวิถีชีวิตที่ประเสริฐและเป็นสิ่งที่พึงจะกระท าได้ วิถีชีวิต
แบบนี้มีขึ้นมาเพ่ือความสะดวกในการประพฤติปฏิบัติ เท่านั้น แต่ไม่ใช่ว่าจะเป็นการผูกขาดใน
การเข้าถึงบรมธรรมแต่อย่างใด เหมือนอย่างที่คัมภีร์วิสุทธิมรรคกล่าวถึงบุพกิจแห่งสมาธิภาวนา



544 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.3 (September – December 2018) 

เริ่มตั้งแต่การตัดเครื่องกังวลเล็ก ๆ น้อย ๆ จนถึงเรื่องอ่ืน ๆ เช่นตัดปลิโพธ 10 เรียกได้ว่าท าตัว
ให้เบาสบายที่สุด การละจากเพศฆราวาสเข้ามาอยู่ในสังฆมณฑลก็มีความหมายเช่นนั้น  
 เพ่ือจะท าให้ฆราวาสได้รับประโยชน์จากหลักพุทธธรรมอย่างแท้จริง ท่านพุทธทาส
ภิกขุจึงได้พยายามเปลี่ยนแปลงคติความเชื่อนี้เสียใหม่ ทั้งได้ขยายขอบเขตการเข้าถึงนิพพานให้
แผ่ขยายกว้างขวางครอบคลุมถึงฆราวาสซึ่งเป็นคนกลุ่มใหญ่ของสังคมอีกด้วย แนวคิดส าคัญของ
ท่านในเรื่องนี้คือการน าเรื่องสุญญตามาอธิบายในฐานะที่เป็นบาทฐานของนิพพาน นั่น
หมายความว่าเมื่อใดจิตว่างจากตัวกู-ของกูเมื่อนั้นมีการพักผ่อนทางวิญญาณ การพักผ่อนทาง
วญิญาณนั่นแหละคือความหมายของค าว่านิพพาน จากแนวคิดเรื่องจิตว่าง (สุญญตา) ถูกขยาย
ออกมาเป็นนิพพาน 3 ระดับได้แก่ ตทังคนิพพาน วิกขัมภนนิพพาน และสมุจเฉทนิพพาน ส าหรับ
ท่านพุทธทาสภิกขุแล้วนิพพานจะมีกี่ระดับก็ตาม แต่นิพพานทุกระดับจะต้องเป็นภาวะที่บรรลุ
ถึงได้ที่นี่และเดี๋ยวนี้และในขณะที่ยังมีชีวิตจิตใจอยู่นั่นเอง ดังนั้น ท่านพุทธทาสภิกขุจึงไม่เห็น
ด้วยกับค าอธิบายอย่างที่แล้ว ๆ มาว่ามีนิพพานบางระดับสามารถจะบรรลุถึงได้หลังจากพระ
อรหันต์รูปนั้นได้สิ้นชีวิตไปแล้ว ท่านพุทธทาสภิกขุกล่าวว่านิพพานไม่ใช่เรื่องชีวิตหลังความตาย
แต่เป็นเรื่องของชีวิตที่ยังเขียวสดอยู่ หากตายไปก่อนแล้วถึงจะบรรลุถึงนั่นเป็นค าอธิบายที่ไม่
ตรงตามหลักพุทธพจน์ที่ว่านิพพานต้องเป็นสันทิฏฐิโกคือประจักษ์แจ้งที่นี่และเดี๋ยวนี้อันเป็น
ทิฏฐธัมมนิพพาน จากเนื้อหาที่ผ่านมาจะเห็นได้ว่าเมื่อพูดถึงเรื่องนิพพานจะมีทัศนะหลัก ๆ อยู่
สองประการ นั่นคือการตีความนิพพานในแง่จารีตหรือเถรวาทเดิมและการตีความนิพพานที่
เป็นสมัยใหม่ ค าท้วงติงของ ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช ตามที่ปรากฏอยู่ในหนังสือเรื่อง “วิวาทะ 
(ความเห็นไม่ตรงกัน) ระหว่าง ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช กับท่านพุทธทาสภิกขุ” (พ.ศ.2549) 
ผู้วิจัยมองว่านี้เป็นภาพสะท้อนการตีความนิพพานในแง่ของจารีตหรือเถรวาทเดิมได้มากทีเดียว 
นั่นหมายความว่าชีวิตต้องเลือกว่าจะอยู่ในสถานะไหน หากประสงค์จะไปนิพพานก็ต้องสละโลก
ออกบวชเป็นพระภิกษุ จะมุ่งแสวงหาทั้งสองไปพร้อม ๆ กันเป็นไปไม่ได้ แต่อย่างไรก็ตาม แม้จะ
มีความแตกต่างระหว่างทั้งสองทัศนะ แต่หลักฐานที่ใช้ในการอ้างอิงตีความค าสอนก็มาจาก
แหล่งเดียวกันคือพระไตรปิฎกของเถรวาทนั่นเอง 
 จากที่กล่าวมา นิพพานตามการรับรู้ของคนทั่วไปเข้าใจว่า นิพพานเป็นเรื่องส าหรับผู้ที่
ปลีกตัวออกสังคมแล้วเท่านั้น ส่วนฆราวาสผู้ยังหมกมุ่นอยู่ด้วยโลกียวิสัยการบรรลุถึงนิพพาน
แทบจะเป็นไปไม่ได้เลย หลายคนมองว่านิพพานเป็นเรื่องที่ไกลเกินเอ้ือมหรือเป็นเรื่องที่เป็นไป



วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2561) | 545 

ไม่ได้ในโลกแห่งวัตถุ ผู้ต้องการที่จะบรรลุถึงนิพพานจะต้องบ าเพ็ญบารมีกันมายาวนานหลาย
ชาติภพ ส่วนชาติสุดท้ายที่จะบรรลุถึงนิพพานเมื่อไหร่นั้นก็ยังตอบไม่ได้ นิพพานอันเป็นอุดมคติ
ของพระพุทธศาสนาจึงดูเหมือนว่านับวันจะยิ่งห่างไกลจากชีวิตจริงเสียเหลือเกิน ดังนั้น ใน
งานวิจัยฉบับนี้จึงสนใจจะศึกษาเรื่องการวิเคราะห์นิพพานในทัศนะของพุทธทาสภิกขุตามแนว
คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท เพ่ือสร้างความเข้าใจในเรื่องดังกล่าวว่า นิพพานตามค าอธิบาย
ของท่านพุทธทาสภิกขุสอดคล้องกับเนื้อหาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาหรือไม่อย่างไร อะไรคือ
นวัตกรรมการอธิบายนิพพานตามทัศนะของท่านพุทธทาสภิกขุ และท่านมีเหตุผลอย่างไรจึงได้
อธิบายนิพพานในความหมายอย่างนั้น 

 

 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษานิพพานในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2. เพ่ือศึกษานิพพานในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ 
 3. เพื่อวิเคราะห์นิพพานในทัศนะของพุทธทาสภิกขุตามแนวคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถร
วาท 
 

วิธีด าเนินการวิจยั 
 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) โดยเป็นการศึกษาจาก
ข้อมูลเอกสารต่าง  ๆ ทั้ งข้อมูลชั้นปฐมภูมิ  (Primary source) และข้อมูลชั้นทุติยภูมิ  
(Secondary source) ที่เก่ียวกับการนิพพาน วิเคราะห์ตีความเนื้อหาและบรรยายเชิงพรรณนา
วิเคราะห์ โดยมีรายละเอียดการด าเนินการวิจัย ดังต่อไปนี้ 
   

 1. การรวบรวมเอกสาร ประกอบด้วย 
  1.1 เอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎก  
  1.2 เอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ อรรถกถา วิทยานิพนธ์ ต าราวิชาการ วารสารวิชาการ 
บทความ และเอกสารทางวิชาการอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้อง มีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 
    1.2.1 เนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับการอธิบายนิพพานในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
ประเด็นที่ศึกษาได้แก่ ประวัติการใช้ค าว่านิพพานที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
ความหมายของนิพพาน นิพพานกับความหมายเชิงปฏิเสธ ภาวะและคุณลักษณะของผู้บรรลุ



546 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.3 (September – December 2018) 

นิพพาน และประเภทของนิพพาน โดยเป็นการศึกษาวิเคราะห์จากเอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ 
พระไตรปิฎก เอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ อรรถกถา วิทยานิพนธ์ ต าราวิชาการ วารสารวิชาการ 
บทความ และเอกสารทางวิชาการอ่ืน ๆ ที่เก่ียวข้อง ผลที่ได้ท าให้ทราบทัศนะเกี่ยวกับนิพพานใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท ทั้งนี้เพ่ือจะน ามาใช้เป็นกรอบในการศึกษาท าความเข้าใจเกี่ยวนิพพาน
ในทัศนะของท่านพุทธทาสภิกข ุต่อไป  
    1.2.2 เนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับการอธิบายนิพพานในทัศนะของท่านพุทธทาส
ภิกขุ ประเด็นที่ศึกษาได้แก่ ภาวะแห่งนิพพาน ประเภทและระดับของนิพพาน และภาวะของผู้
บรรลุนิพพาน โดยเป็นการศึกษาวิเคราะห์จากเอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ หนังสือชุดธรรมโฆษณ์
ของท่านพุทธทาสภิกขุ รวมถึงหนังสือเรื่องอ่ืน ๆ ที่เป็นผลงานของท่านพุทธทาสภิกขุ เอกสาร
ชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ วิทยานิพนธ์ ต าราวิชาการ วารสารวิชาการ บทความ และเอกสารทางวิชาการ
อ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้อง ผลที่ได้ท าให้ทราบทัศนะค าอธิบายเรื่องนิพพานในทัศนะของท่านพุทธทาส
ภิกขุ 
 

1.3 วิเคราะห์นิพพานในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ 
ผลจากการศึกษาวิเคราะห์นิพพานในพระพุทธศาสนาเถรวาท และนิพพานในทัศนะ

ของท่านพุทธทาสภิกขุ ผู้วิจัยจะได้น ามาเป็นกรอบในการวิเคราะห์นิพพานในทัศนะของพุทธ
ทาสภิกขุตามแนวคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

1.4 การสรุปผลและการน าเสนอรายงานผลการศึกษาวิจัย 
ผู้วิจัยจะสรุปผลการศึกษาวิจัย และน าเสนอรายงานผลการศึกษาวิจัยในรูปแบบ

พรรณนา โดยการน าข้อมูลที่ศึกษาวิจัยทั้งหมดมาอภิปรายและสรุปผลการศึกษาเพ่ือตอบ
วัตถุประสงค์การวิจัยที่ได้ตั้งไว้ และเสนอแนะแนวทางในการศึกษาต่อไป 

 

 1.5 กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 วิธีด าเนินการวิจัยเรื่องการวิเคราะห์นิพพานในทัศนะของพุทธทาสภิกขุตามแนวคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท สามารถสร้างกรอบแนวคิดในการวิจัย ได้ดังนี้ 
 
 
 



วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2561) | 547 

 
 
 
 

อภิปรายผล 
 1. ในคัมภีร์อิติวุตตกะของพระพุทธศาสนาเถรวาทได้แบ่งประเภทนิพพานออกเป็น 2 
ประการ ได้แก่ สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ และอนุปาทิเสสนิพพานธาตุ ส่วนเกณฑ์ส าหรับใช้แบ่ง
นิพพานธาตุอย่างนี้คือ “อุปาท”ิ อรรถกถาอธิบายว่าขันธ์ 5 นั่นเองชื่อว่าอุปาทิเพราะเป็นสภาพ
ที่กิเลสถือครองคือยึดมั่นว่าเราของเรา อุปาทิคือเบญจขันธ์นั่นเองที่ยังเหลืออยู่ ดังนั้น  เมื่อถือ
ตามนัยนี้นิพพานธาตุจึงมีความหมายอีกว่า สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ ดับกิเลสยังมีเบญจขันธ์
เหลือ ได้แก่นิพพานของพระอรหันต์ผู้ยังมีชีวิตอยู่ตรงกับค าที่ใช้ในยุคอรรถกถาว่ากิเลส
ปรินิพพาน ส่วนอนุปาทิเสสนิพพานธาตุ ดับกิเลสไม่มีเบญจขันธ์เหลือ ได้แก่นิพพานของพระ
อรหันต์เมื่อสิ้นชีวิตลงก็ได้ชื่อว่าบรรลุถึงอนุปาทิเสสนิพพานธาตุ ซึ่งตรงกับค าที่ใช้ในยุคอรรถ
กถาว่าขันธปรินิพพาน นอกจากนิพพานธาตุทั้งสองข้างต้นนี้แล้ว นอกจากนี้พระพุทธองค์ยังได้
ตรัสเรียกภาวะที่กิเลสถูกระงับไปด้วยเหตุอย่างใดอย่าง เช่น ถูกระงับด้วยฌานสมาบัติหรือมี
ปัญญาพิจารณาท าความรู้ให้เกิดขึ้นว่าราคะ โทสะ และโมหะท่ีเกิดข้ึนแล้วมีแต่จะท าตนเองและ
คนอ่ืนให้ล าบากเดือดร้อน หรือทั้งท าตนเองและคนอ่ืนให้ล าบากเดือดร้อน เป็นไปเพ่ือดับ
ปัญญาคือความรู้ทั้งประโยชน์ตนและประโยชน์ผู้อ่ืนฝ่ายเดียว ย่อมเสวยทุกขโทมนัสทางใจ 
ครั้นเมื่อละราคะ โทสะ และโมหะได้แล้วก็ไม่คิดไปในทางที่จะท าตนเองหรือท าคนอ่ืนให้
เดือดร้อนหรือท าบุคคลทั้งสองฝ่ายให้เดือดร้อน จึงไม่ต้องเสวยทุกข์โทมนัสทางใจ พระพุทธองค์
ตรัสเรียกภาวะที่กิเลสดับลงไปด้วยกิริยาอาการอย่างนี้ว่าเป็นตทังคนิพพานบ้าง ทิฏฐธัมมนิพพาน
บ้าง เป็นสันทิฏฐิกนิพพานบ้าง 
 2. ท่านพุทธทาสภิกขุได้แบ่งนิพพานออกเป็น 3 ระดับ ได้แก่ 1. ตทังคนิพพาน 2.
วิกขัมภนนิพพาน และ 3.สมุทเฉทนิพพาน นิพพานทั้งสามระดับนี้สรุปย่นย่อลงได้เป็นนิพพาน 
2 ระดับ คือนิพพานชั่วคราวและนิพพานที่แท้ ตทังคนิพพาน และวิกขัมภนนิพพานจัดเป็น
นิพพานชั่วคราว นิพพานชิมลอง หรือนิพพานชั่วสมัย (สามายิกนิพพาน) ส่วนสมุทเฉทนิพพาน
หรือปรินิพพานจัดเป็นนิพพานที่แท้ที่สมบูรณ์ นิพพานทั้ง 3 ระดับนี้ว่าโดยคุณสมบัติที่เกิดขึ้น

นิพพานในพระพุทธศาสนาเถรวาท วิเคราะห์นิพพานในทัศนะของ

พุทธทาสภิกขุตามแนวคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเถรวาท 
นิพพาน 

นิพพานในทัศนะของพุทธทาสภกิข ุ



548 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.3 (September – December 2018) 

แก่จิตแล้วถือว่าเป็นนิพพานที่แท้จริงเหมือนกันหมด มีรสชาติและหน้าที่อย่างเดียวกันนั่นคือรส
ว่างจากสิ่งรบกวนจิตใจและท าให้กิเลสเข้ามารบกวนจิตใจไม่ได้ในขณะนั้น ข้อแตกต่างมีอยู่
เพียงอย่างเดียวเท่านั้นคือเป็นนิพพานที่ถาวรและไม่ถาวรเท่านั้นเอง ตทังคนิพพาน และวิกขัมภ
นนิพพานเป็นนิพพานที่จะก าเริบกลับไปกลับมาได้อีกเรียกว่าเป็นกุปปธรรมคือกลับก าเริบได้ 
ส่วนสมุจเฉทนิพพานเป็นอกุปปธรรม คือเป็นนิพพานที่ไม่ก าเริบกลับไปกลับมาได้อีกไม่ว่าจะอยู่
ในสภาพแวดล้อมอย่างไรก็ตาม ส่วนหลักเกณฑ์ที่ใช้แบ่งนิพพานออกเป็น 3 ระดับ นั่นคือ
แนวคิดเรื่องจิตประภัสสรตามหลักค าสอนของพระพุทธศาสนาเถรวาทนั่นเอง จิตประภัสสร
ตามธรรมชาติหรือจิตประภัสสรชั่วคราวก็เป็นตทังคนิพพาน และวิกขัมภนนิพพาน แต่เมื่อจิต
นั้นได้รับการอบรมพัฒนาจนถึงที่สุดเป็นจิตประภัสสรถาวรถึงที่สุด กิเลสที่ละได้แล้วไม่กลับมา
ก าเริบกลับไปกลับมาได้อีกก็เป็นสมุจเฉทนิพพาน คือเป็นนิพพานที่แท้ที่สมบูรณ์ตามความมุ่ง
หมายของพระพุทธศาสนา 
 3. จากการศึกษาวิเคราะห์นิพพานตามทัศนะของท่านพุทธทาสภิกขุตามแนวคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาทผู้วิจัยได้พบค าตอบว่า นิพพานตามค าอธิบายของท่านพุทธทาสภิกขุมี
ลักษณะที่แตกต่างไปจากเนื้อหาในคัมภีร์อยู่บ้างในบางประเด็น แต่ทั้งนี้ไม่ใช่หมายความว่าจะ
ไม่มีค าอธิบายที่ถูกตรงตามเนื้อหาในคัมภีร์เสียเลยทีเดียว ส าหรับท่านพุทธทาสภิกขุแล้ว
นิพพานคือเย็นหรือการดับลงของสิ่งที่มีความร้อน ความไม่มี ความไม่ปรากฏ และความสิ้นสุด
แห่งราคะ โทสะ และโมหะนี้เป็นนิพพานที่แท้  แต่เมื่อราคะ โทสะ และโมหะไม่มี ไม่ปรากฏ
ชั่วคราว ขณะนั้นเรียกว่าจิตได้สัมผัสกับนิพพานแล้วนั่นเอง ท่านพุทธทาสภิกขุเน้นนิพพานใน
ความหมายอย่างนี้มากเป็นพิเศษ การตีความนิพพานของท่านพุทธทาสภิกขุท่านจะสนใจ
นิพพานในความหมายทางจริยศาสตร์ คือนิพพานในความหมายที่ว่าสภาวะที่ไม่มีมีกิเลสหรือ
การหลุดพ้นจากอหังการ มมังการคือตัวก-ูของกูท่ีนี่และเดี๋ยวนี้ ท่านไม่ได้สนใจจะถกประเด็นว่า
นิพพานมีอยู่อย่างไร มีอยู่ที่ไหน แต่สนใจว่านิพพานคือสภาวะที่ไม่มีกิเลส เย็น ไม่มีกิเลสที่นี่
และเดี๋ยวนี้ ซึ่งสามารถจะท าให้เกิดขึ้นหรือท าให้ปรากฏภาวะออกมาด้วยวิธีการอย่างใดอย่าง
หนึ่งใน 3 วิธีนั้นคือ 1.ความดับแห่งตัวกู-ของกูด้วยอ านาจของสิ่งที่บังเอิญประจวบเหมาะแห่ง
องค์ประกอบ (ว่างเองตามธรรมชาติ) 2.ความดับแห่งตัวกู-ของกูด้วยอ านาจของประพฤติหรือ
การกระท าทางจิต และ 3.ความดับแห่งตัวกู-ของกูอย่างสูงสุดด้วยการกระท าทางปัญญา เป็น
การถอนรากเหง้าแห่งความทุกข์ขึ้นมาท าลายเสียโดยสิ้นเชิง นี้เป็นนิพพานที่แท้ที่สมบูรณ์ 



วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์ ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2561) | 549 

ส าหรับท่านพุทธทาสภิกขุแล้วการได้สัมผัสกับภาวะที่จิตว่างจากกิเลสและความทุกข์แม้จะ
เกิดข้ึนเพียงชั่วคราวด้วยอ านาจของสติ มีสติเป็นเครื่องปิดกั้นกระแสไว้ได้ หรือมีการควบคุมไว้ได้
โดยบังเอิญประจวบเหมาะเพราะมีสิ่งที่เป็นสัปปายะทางจิตช่วยให้เกิดภาวะเช่นนั้น แต่ความว่าง
จากกิเลสและความทุกข์ในขั้นต่ า ๆ อย่างนี้กลับมีประโยชน์มากที่สุดเพราะเมื่อได้ชิมลองหรือ
สัมผัสอยู่บ่อย ๆ ก็จะเป็นอุปนิสัยปัจจัยให้พัฒนาน าไปสู่การการบรรลุถึงนิพพานที่แท้นั่นเอง 
ดังนั้น ในเรื่องนี้ท่านพุทธทาสภิกขุจึงกล่าวว่า บางครั้งการจะได้สัมผัสกับภาวะแห่งนิพพานที่แท้
ต้องเริ่มต้นจากการฝึกหัดลดตัวกู-ของกูเสียก่อน ท่านใช้ค าว่า “หัดตาย เสียก่อนตาย” อย่าง
น้อยหัดเป็นคนที่ไม่มีอะไร สิ้นเนื้อประดาตัว คือให้หมดตัวกู-ของกูเสียก่อนแต่ที่จะตาย เมื่อตก
ไปอยู่ในท่ามกลางธรรมชาติที่สงบวิเวกก็พยายามเรียนรู้จากสิ่งเหล่านี้จนเกิดความรู้สึกภายใน
จิตใจขึ้นมาว่า การที่ไม่มีอะไรนั่นแหละเป็นช่วงเวลาที่มีความสุขท่ีสุด โดยภาพรวมผู้วิจัยมองว่า
การตีความค าสอนของท่านพุทธทาสภิกขุเกี่ยวกับเรื่องนิพพานก็ยังอยู่ในกรอบค าสอนของ
พระพุทธศาสนาเถรวาทอยู่นั่นเอง เพียงแต่มันมีเง่ือนไขในการอธิบายเพ่ือน าไปสู่การสร้างความ
เข้าใจให้กับคนในแต่ละยุคแต่ละสมัยให้เข้าใจได้ จึงต้องมีการใช้ค าเพ่ือน าไปสู่การสร้างความ
เข้าใจร่วมกัน นั่นคือการใช้ภาษาท่ีสมสมัยเป็นสื่อมุ่งไปหาหลักพุทธธรรมนั่นเอง  
 ส่วนในเรื่องนิพพานธาตุทั้งสองนั้น ผู้วิจัยมองว่าท่านพุทธทาสภิกขุยังอธิบายตามคัมภีร์
ชั้นต้นอยู่ ส่วนตทังคนิพพาน และวิกขัมภนนิพพาน มีทั้งที่ยังเดินตามคัมภีร์ชั้นต้นและ
ค าอธิบายที่เป็นประดิษฐ์ธรรม เป็นนวัตกรรมที่ท่านได้สร้างขึ้นมาใหม่โดยที่มีเนื้อหาใน
พระไตรปิฎกเถรวาทเป็นหลักอ้างอิงในการตีความค าสอน เช่น การตีความค าสอนจากจูฬ
สุญญตสูตร มหาสุญญตสูตร อาณิสูตร ธัมมทินนสูตร อัตตทีปสูตร นิพพุตสูตร ตทังคนิพพาน
สูตร ทิฏฐธัมมนิพพานสูตร สันทิฏฐิกนิพพานสูตร ปัญจสิขสูตร หรือตีความค าสอนจากแนวคิด
เรื่องจิตประภัสสร หรือจิตบริสุทธิ์โดยธรรมชาติ (ปกติปริสุท ธ) ของพระพุทธศาสนาเถรวาท 
เป็นต้น จุดมุ่งหมายของท่านในเรื่องนี้ก็เพ่ือจะให้พัฒนาน าไปสู่การการบรรลุถึงนิพพานที่แท้
นั่นเอง  
 
สรุปผลการวิจัย 
 ท่านพุทธทาสภิกขุได้แบ่งนิพพานออกเป็น 3 ระดับ ได้แก่ ตทังคนิพพาน วิกขัมภน 
นิพพาน และสมุจเฉทนิพพาน ทั้งยังได้อธิบายนิพพานในแต่ละระดับว่าสามารถจะมีได้ด้วย



550 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.3 (September – December 2018) 

กิริยาอาการอย่างไรบ้าง แม้ค าอธิบายของท่านพุทธทาสภิกขุเกี่ยวกับเรื่องนี้จะมีลักษณะที่
แตกต่างไปจากเนื้อหาในคัมภีร์อยู่บ้างในบางประเด็น แต่โดยภาพรวมแล้วสิ่งที่ท่านพุทธทาส
ภิกขุอธิบายก็ยังอยู่ในขอบข่ายค าสอนของพระพุทธศาสนาเถรวาทอยู่นั่นเอง ส่วนสิ่งที่เป็น
ประดิษฐ์ธรรมหรือสิ่งที่เป็นนวัตกรรมที่ท่านได้สร้างขึ้นมาใหม่โดยที่มีเนื้อหาในพระไตรปิฎก
ของเถรวาทเป็นหลักอ้างอิงในการตีความค าสอนนั้น จุดมุ่งหมายส าคัญของท่านในเรื่องนี้ก็เพ่ือ
จะให้เป็นอุปนิสัยปัจจัยพัฒนาน าไปสู่การบรรลุถึงนิพพานที่แท้ที่สมบูรณ์นั่นเอง อีกทั้งยังเป็น
กุศโลบายให้เกิดขวัญก าลังใจแก่ผู้ปฏิบัติเพ่ือให้เห็นว่านิพพานนั้นไม่ได้อยู่ไกลเกินเอ้ือม แต่ที่นี่
และเดี๋ยวนี้ก็สามารถจะประจักษ์แจ้งในบรมธรรมนั้นได้ 
 

ข้อเสนอแนะ 
 จากการศึกษาวิจัยเรื่องการวิเคราะห์นิพพานในทัศนะของพุทธทาสภิกขุตามแนวคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท ยังมีประเด็นที่น่าสนใจอีกหลายประเด็นที่น่าจะศึกษาวิจัยในเชิงลึก
ต่อไป เพราะฉะนั้น ในการศึกษาครั้งต่อไปควรมีการศึกษาในประเด็นต่าง ๆ ดังต่อไปนี้ 
 1. แนวคิดเรื่องจิตประภัสสรในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2 .  สั งสารวัฏฏ์ที่ เป็นขณิกปฏิจจสมุปปันนธรรมตามที่ ปรากฏอยู่ ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท 
 3. โพธิจิตในทัศนะของพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

เอกสารอ้างอิง 
ปีเตอร์ เอ. แจ็กสัน. (2556). พุทธทาสภิกขุ: พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและการปฏิรูป

เชิงนวสมัยนิยมในประเทศไทย แปลโดย มงคล เดชนครินทร์. กรุงเทพมหานคร: 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2544). ชุมนุมเรื่องยาว. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 
 


