
การแก้ปัญหาโรคความเครียดด้วยพุทธปรัชญาว่าด้วยมหาสติปัฏฐาน 4 
Solving the Problem of Chronic stress through the Buddhist 

philosophy on Four Foundations of Mindfulness. 
 

พระครูปลัดไพรัช   จนฺทสโร (กาญจนแก้ว) 
สวัสดิ์ อโณทัย 

สมบูรณ์ บุญโท 
มหาวิทยาลยัเซนตจ์อห์น 

 

บทคัดย่อ 
การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์ดังนี้ คือ 1) เพ่ือศึกษาสาเหตุของโรคความเครียดและ

ส่งผลกระทบต่อบุคคล และสังคม 2) เพ่ือศึกษาพุทธปรัชญาว่าด้วยมหาสติปัฏฐาน 4  3) เพ่ือ
ประยุกต์ใช้หลักการและวิธีการเจริญสติในพุทธปรัชญากับการแก้ปัญหาโรคความเครียดได้
อย่างมีประสิทธิภาพยิ่งขึ้น 4) เพ่ือสร้างองค์ความรู้ใหม่และรูปแบบของการเยียวยาโรคด้วย
หลักพุทธธรรม  วิธีการวิจัย (Metrology) เป็นการวิจัยเอกสาร(document) เน้นการวิจัยเชิง
คุณภาพ (qualitative research)  
 

ผลการวิจัยพบว่า   
1. สาเหตุของความเครียดเกิดจากปัจจัยหลายประการ เช่น ปัญหาความยากจน 

ปัญหาในการท างาน ปัญหาครอบครัว ปัญหาเรื่องความรัก ปัญหาเรื่องการเรียน ปัญหาการ
ว่างงาน ปัญหาความวิตกกังวล ปัญหาความหงุดหงิด ปัญหาตัณหา มานะ ทิฐิ ปัญหาความโกรธ 
ปัญหาถูกโลกธรรมครอบง า ปัญหาความล้มเหลวในชีวิต ปัญหาเหล่านี้ก่อให้เกิดความเครียด 

2. หลักการของพุทธปรัชญาในแง่ของการรักษาโรค คือ การดูแลทั้งร่างกายและจิตใจ
อย่างสมดุล นั่นคือ การปฏิบัติตามทางสายกลาง ให้ความส าคัญทั้งร่างกายและจิตใจ ซึ่ง
สอดคล้องกับหลักสติปัฏฐาน 4 ที่สอนวิธีปฏิบัติต่อกาย เรียกว่า กายานุปัสสนา ปฏิบัติต่อ
อารมณ์ ความรู้สึก เรียกว่า เวทนานุปัสสนา ปฏิบัติต่อจิต เรียกว่า จิตตานุปัสสนา ปฏิบัติต่อ
เรื่องท่ีเกิดข้ึนหรือต่อความจริงที่ปรากฏ เรียกว่า ธัมมานุปัสสนา 



378 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.2 (May – August 2018) 

  3. หลักการและวิธีการเจริญสติในพุทธปรัชญากับการแก้ปัญหาโรคความเครียดได้
อย่างมีประสิทธิภาพยิ่งขึ้น ท าให้ผู้วิจัยเข้าใจหลักการของการฝึกสติ สามารถใช้ได้หลากหลาย
รูปแบบ เช่น การเดินจงกรม การก าหนดลมหายใจเข้าลมหายใจออก การนับแบบต่างๆ การ
เจริญกรรมฐาน การเพ่งกสิณ การเจริญวิปัสสนากรรมฐาน วิธีการเหล่านี้ใช้ในการฝึกสมาธิ
เจริญสติได้  

4. องค์ความรู้ใหม่และรูปแบบของการเยียวยาโรคด้วยหลักพุทธธรรม ได้รูปแบบที่
น าไปสู่การเจริญมหาสติปัฏฐาน 4 ดังนี้ 1) หลักศรัทธา ผู้ปฏิบัติต้องมีความเชื่อความศรัทธาต่อ
หลักมหาสติปัฏฐาน 4 ว่า สามารถบ าบัดความเครียดได้ 2) หลักวิริยะ หรือ ความเพียร ต้องลง
มือปฏิบัติด้วยความเพียรเอาจริงเอาจัง   3) หลักปัญญา คือ ความรู้รอบในเรื่องที่ก าลังปฏิบัติ 
เช่น ปฏิบัติเรื่องอานาปานสติ ต้องรู้วิธีการก าหนดลมหายใจเข้า -ลมหายใจออกตามแบบที่
ก าหนด เป็นต้น 

 

ค าส าคัญ : มหาสติปัฏฐาน 4, โรคความเครียด, พุทธปรัชญา 
 

Abstracts 
The objectives of this Research are as follows: 1) to study the causes of 

Chronic stress and affect to people and society; 2) to study the Buddhist 
philosophy of Four Foundations of Mindfulness; 4) To apply the principles and 
methods of mindfulness in Buddhist philosophy and solve the problem of 
Chronic stress more effectively. 4) To create new knowledge and patterns of 
healing by the Buddhist principles. Metrology is a document that focuses on 
qualitative research. 

 

The results of research were found as follows: 
1. The cause of stress is caused by several factors such as poverty. 

Problems at work, Family problems, Love problems, Learning problems, 
Unemployment problems, anxiety problems, Problems of irritability, problems 
of craving, conceit, problems of anger,  the problem is overwhelmed by worldly 



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปทีี่ 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) | 379 

conditions. Life failure problem. These problems cause stress. 
2. The principle of Buddhist philosophy in terms of healing is to balance 

the body and mind, that is to follow the middle way, focus on the body and 
mind, which is in accordance with the Four Foundations of Mindfulness, which 
teaches the practice of the body called contemplation of the body 
(Kayanupassana), to practice of the emotion called contemplation of feelings 
(Vedananupatsana), to practice of the mind called contemplation of mind 
(Cittanupatsana), to practice of the thing occurs or the truth appears called 
Dhammanupatsana. 

3. The Principle and Method of Mindfulness in Buddhist Philosophy and 
Problem Solving in Stress, it makes the researcher understands the principles of 
mindfulness practice. It can be used in a variety of ways such as walking, 
determining the breath in-breath out, Counting, the development of meditation, 
focus on meditation devices, the development of insight meditation. These 
methods are used to practice meditation. 

4. New knowledge and patterns of disease healing by Buddhist Philosophy 
get the patterns leads to the development of Four Foundations of Mindfulness 
as follows: 1) the principle of faith, the practitioner must have belief in the faith 
of the Four Foundations of Mindfulness that can cure stress. 2) The principle of 
effort or perseverance must be practiced with perseverance in earnest. 3. The 
principle of wisdom is the knowledge around the subject, such as practice the 
mindfulness of breathing (Anapanasati). And know how to determine the breath 
in – breath out as prescribed. 

 

Keywords: Four Foundations of Mindfulness, Chronic stress, Buddhist philosophy 
 
 
 



380 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.2 (May – August 2018) 

บทน า 
ปัจจุบัน คนก าลังเผชิญหน้ากับปัญหาใหญ่ ๆ อยู่ 2 ประการ คือ ประการที่ 1 ปัญหา

ทางร่างกาย    ทุกวันนี้ คนเจ็บป่วยกันมาก เช่น โรคเส้นเลือดหัวใจและสมองตีบ โรคมะเร็ง 
โรคความดันโลหิตสูง โรคเบาหวาน โรคกระเพาะอาหาร โรคข้อและกระดูกเสื่อม โรคหอบหืด 
โรคติดเชื้อต่าง ๆ ซึ่งโรคเหล่านี้เป็นโรคเรื้อรังที่เกิดจากความเสื่อมของร่างกาย  (Chronic 
degenerative disease) ซึ่งโรคเหล่านี้ เกิดจากสาเหตุหลาย ๆ อย่างรวมกัน (multifaceted 
chronic condition) เป็นผลจากการด าเนินชีวิต ในยุคปัจจุบันซึ่งมีความเร่งรีบ มีการแข่งขัน
สูง มีความเครียดสูง อยู่ในสิ่งแวดล้อมที่มีมลภาวะเป็นพิษมากขึ้น ทั้งอากาศ อาหาร มีการ
บริโภคเนื้อสัตว์มากขึ้น รับประทานผักผลไม้น้อยลง มีเวลาออกก าลังกายน้อยลง  ประการที่ 2 
ปัญหาทางจิต คนในยุคปจัจุบันต้องเผชิญกับปัญหาของความเครียดกันอย่างมากในปัจจุบัน ซึ่ง
เกิดจากสาเหตุต่าง ๆ เช่น จากปัญหาในการท างาน ปัญหาในครอบครัว ปัญหาเรื่องความรัก 
ปัญหาเรื่องการเรียน ปัญหาเรื่องหนี้สิน ปัญหาการว่างงาน ปัญหาทางเศรษฐกิจต่าง ๆ ปัญหา
เหล่านี้น ามาซึ่งความทุกข์ ความเดือดร้อนใจ เกิดความเครียด ความซึมเศร้า  

การที่บุคคลต้องเผชิญกับปัญหาต่าง ๆ ท าให้เกิดความสับสนวุ่นวายในชีวิต ชีวิตที่เต็ม
ไปด้วยปัญหา เป็นสาเหตุของโรคความเครียดได้ง่าย  หากบุคคลไม่สามารถรับมือกับปัญหาได้ 
ความสมดุลของชีวิตย่อมสูญเสียไป คุณภาพชีวิตย่อมไม่มี  การด าเนินชีวิตไม่มีทางที่จะมี
ความสุขในชีวิต เมื่อตนเองไม่มีความสุข บุคคลรอบข้างที่เกี่ยวข้องย่อมเกิดปัญหาตามไปด้วย 
การปล่อยให้ความเครียดเกิดขึ้นและด ารงอยู่นาน ท าให้เกิดโรคภัยไข้เจ็บอย่างอ่ืนตามมา ถาม
ว่า ท าไม บุคคลปล่อยให้ความเครียดเกาะกุมอยู่นาน ? เพราะพวกเขาไม่ทราบว่า การกระท า
เช่นนั้น เป็นการเปิดโอกาสให้ความเลวร้ายต่าง ๆ เข้ามาสู่ชีวิตได้ง่าย เหมือนเป็นการเปิดประตู
เชิญหรือต้อนรับความเดือดร้อนมาสู่ตน หรือบางคนทราบว่า การท าเช่นนั้น เป็นเรื่องไม่ถูกต้อง 
แต่ไม่มีปัญญาแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้น จึงปล่อยให้ปัญหาขยายวงกว้างออกไป การศึกษาปัญหาจึง
เป็นเรื่องที่มีความส าคัญมาก ก่อนที่ลงมือแก้ปัญหา จ าเป็นต้องมีความเข้าใจปัญหาก่อน การ    
วิเคราะห์แยกแยะปัญหาเป็นหน้าที่ของผู้วิจัย ถามว่า อะไร คือ ปัญหาที่บุคคลหรือสังคมก าลัง
เผชิญอยู่  ปัญหาต่าง ๆ ที่ท าให้เกิดความเครียด เช่น ปัญหาความยากจน ปัญหาในการท างาน 
ปัญหาในครอบครัว ปัญหาเรื่องความรัก ปัญหาเรื่องการเรียน ปัญหาเรื่องหนี้สิน ปัญหาการ
ว่างงาน ความวิตกกังวล  ความหงุดหงิด ฟุ้งซ่านร าคาญ เป็นที่มาของปัญหาความเครียด 



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปทีี่ 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) | 381 

เพราะฉะนั้น ผู้วิจัยวางกรอบการอภิปรายทางพุทธปรัชญาให้แคบลงในประเด็น
กระบวนการเข้าถึงความจริงและคุณค่าของการเข้าถึงความจริงตามหลักสติปัฎฐาน 4 ได้แก่ 
“พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ การก าจัดอภิชฌาและโทมนัสใน
โลกเสียได้ 1 พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ การก าจัด
อภิชฌาและโทมนัสในโลกเสียได้ 1 พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ 
การก าจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกเสียได้ 1 พิจารณาเห็นธรรมในธรรมอยู่ มีความเพียร มี
สัมปชัญญะ มีสติ การก าจัดอภิชฌา และโทมนัสในโลกเสียได้ 1” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) ทั้งนี้ เพราะหลักสติปัฎฐานเป็นการเจริญวิปัสสนาที่เป็นทางสายเอก
ที่จะท าให้หลุดพ้นจากกิเลสและการวิปัสสนาเป็นหลักธรรมที่จะพิจารณา “สภาวธรรม” ที่
เกิดข้ึนในจิตใจที่สามารถแก้ปัญหาทุกอย่างได้ แคบลงมาเฉพาะส่วนบุคคลที่เผชิญกับโรคเครียด
ซึ่งเป็นโรคที่ก่อให้เกิดทุกขเวทนา สติปัฎฐาน 4 เป็นแนวทางการเจริญวิปัสสนาเป็นการแก้ไข
ปัญหาทางจิตและอารมณ์ ในที่สุดไปสู่การแก้ไขปัญหาทางกายได้ การเจริญวิปัสสนาจาก
จุดเริ่มต้นที่การพิจารณาโรค ในที่สุด พิจารณาเห็นความสมมติและเข้าใจสภาวะของสรรพสิ่ง
เป็นสิ่งที่ถูกรังสรรค์ข้ึนของกระบวนการทางจิต 

การรักษาโดยใช้หลักพุทธธรรมควบคู่กับการรักษาด้วยแพทย์สมัยใหม่ได้รับการนิยม
มากขึ้น และมีงานวิจัยจ านวนมากชี้ให้เห็นผลของการรักษาด้วยวิธีการดังกล่าวว่า เป็นการ
รักษาที่ได้ผล สามารถวัดได้เชิงประจักษ์ โดยเฉพาะการรักษาด้านทางใจที่เกิดจากผลของการ
เป็นโรคเครียดนั้น ได้แก่ ความเจ็บปวด ความวิตกกังวล ความซึมเศร้า การสับกระส่าย และ
ความเครียด ผลการวิจัยส่วนใหญ่ชี้ให้เห็นการท าสมาธิส่งผลด้านบวกต่อจิตใจ คือ การคลาย
วิตกกังวล เกิดความสงบภายในส่งผลต่อการร่างกาย คือ ความเจ็บปวด ทุกข์ทรมานลดลง 
(พระพลกฤษณ์ โชติศิริรัตน์, 2554)  

การศึกษาเกี่ยวกับการเจริญสติในการรักษาค่อนข้างมีงานจ านวนมากและองค์ความรู้
ตกผลึกแล้ว แต่ในกรอบความหมายนี้ กระบวนการเจริญสติที่กระท ากันอย่างเป็นธรรมเนียมก็
เป็นวาทกรรมการสร้างความจริงนั้นเป็นประเด็นของทั้งผลการปฏิบัติและองค์รวมรู้เชิงบูรณา
การ ในแง่ของปัจเจก การเจริญสติมีเป้าหมายของการเข้าใจปรากฏการณ์ไม่เพียงสังคม แต่เป็น
กระแสการเปลี่ยนแปลงของสรรพสิ่งเพ่ือจะหลุดออกจากวาทกรรมนั้นด้วย  ประเด็นน่าสนใจ 
คือ การน าแนวคิดเชิงกระบวนทรรศน์ที่มาจากตะวันตกที่เกิดขึ้นภายใต้เงื่อนไขที่สังคมมีความ



382 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.2 (May – August 2018) 

สลับซับซ้อนที่สิ่งต่าง ๆ อันเป็นนามธรรมล้วนถูกผลิตขึ้น การน าแนวคิดปรัชญากระบวน
ทรรศน์มาอธิบายปรากฏการณ์ทางสังคมโดยเฉพาะสังคมตะวันตกท าให้เข้าใจปรากฏการณ์ทาง
สังคมและเข้าใจปัญหาของสังคมได้ชัดมากขึ้น การน าแนวคิดดังกล่าวซึ่งไม่น่าจะเข้ากันได้กับ
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่คล้ายคลึงกับหลักการทางวิทยาศาสตร์มาเป็นกรอบในการ
อธิบายสังคมไทยที่มีแนวคิดทางพระพุทธศาสนาเป็นรากฐานทางวัฒนธรรม โดยเฉพาะ
หลักธรรมอันเป็นแก่นทางพระพุทธศาสนา คือสติปัฏฐาน 4 ในการรักษาโรคเครียดอย่างเป็น
องค์รวมตามหลักสุขภาวะเชิงพุทธ จะมีบางส่วนที่คล้ายคลึงกันในแง่หลั กธรรมทาง
พระพุทธศาสนาโดยเฉพาะสติปัฏฐาน 4 ซึ่งอยู่นอกเหนือการนิยามตามหลักวิทยาศาสตร์ในแง่
เป้าหมายของสติปัฎฐาน 4 คือ เข้าใจเงื่อนไขว่า สรรพสิ่งโดยพ้ืนฐานไม่มีสาระแก่นสารเป็น
เพียงการปรากฏตัวขององค์ประกอบเท่านั้น คือ การปรากฏของวาทกรรมเท่านั้น จึงน่าสนใจ
ว่า แนวคิดเชิงกระบวนทรรศน์มีกระบวนการสอดคล้องและแตกต่างจากสติปัฏฐาน 4 อย่างไร
เมื่อเน้นไปที่ปรากฏการณ์การรักษาโรคความเครียด ซึ่งจะน าไปสู่การเข้าใจการกระบวนการคิด
เชิงกระบวนทรรศน์และการพิจารณาสติปัฏฐาน 4 ได้ดีและน าไปสู่การพิจารณาสติปัฏฐานต่อ
การรักษาโรคเครียดได้ชัดเจนขึ้น (พระสาโรจน์ ธมฺมสโร (แซ่อู้), 2559) จึงเป็นที่มาของการวิจัย
ครั้งนี้ ปัจจุบัน วิทยาการสมัยใหม่ได้เจริญก้าวหน้าล้ าความเจริญทางด้านจิตใจ  เพราะมีการ
เพ่ิมขึ้นของประชากรอย่างมากมาย  ท าให้สังคมขยายขึ้น  ทุกคนต่างแก่งแย่งกันเพ่ือความอยู่
รอด จึงมีการแข่งขันกันมากขึ้น ผนวกกับการบีบคั้นทางเศรษฐกิจและสังคม  ท าให้สุขภาพจิต
ของคนไทยเสื่อมลง  ผู้คนมีแต่ความเครียด จึงเกิดปัญหาขึ้นมากมาย  ปัญหาต่าง ๆ ที่ท าให้เกิด
ความเครียด เช่น ปัญหาความยากจน ปัญหาในการท างาน ปัญหาในครอบครัว ปัญหาเรื่อง
ความรัก ปัญหาเรื่องการเรียน ปัญหาเรื่องหนี้สิน ปัญหาการว่างงาน ความวิตกกังวล  ความ
หงุดหงิด ฟุ้งซ่านร าคาญ เป็นที่มาของปัญหาความเครียด ผู้วิจัยจึงสนใจปัญหาเหล่านี้จึงยกข้ึน
มาวิเคราะห์และมองเห็นความส าคัญของปัญหาเพ่ือต้องการแสวงหาค าตอบ และเพ่ือน าไปสู่
โจทย์การวิจัยต่อไป  
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาสาเหตุของโรคความเครียดและส่งผลกระทบต่อบุคคล และสังคม 
 2. เพ่ือศึกษาพุทธปรัชญาว่าด้วยมหาสติปัฏฐาน 4 



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปทีี่ 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) | 383 

 3. เพ่ือประยุกต์ใช้หลักการและวิธีการเจริญสติในพุทธปรัชญากับการแก้ปัญหาโรค
ความเครียดได้อย่างมีประสิทธิภาพยิ่งขึ้น 
 4. เพ่ือสร้างองค์ความรู้ใหม่และรูปแบบของการเยียวยาโรคด้วยหลักพุทธธรรม  
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
ขอบเขตการวิจัย ผู้วิจัยสรุปขอบเขตไว้ดังนี้ 

1. ขอบเขตด้านข้อมูล ข้อมูลชั้นปฐมภูมิ 1) แหล่งข้อมูลเกี่ยวกับสติปัฎฐาน 
4 ในพระไตรปิฎก โดยเฉพาะในพระสุตตันตปิฎก2) ข้อมูลชั้นทุติยภูมิ 1) แหล่งข้อมูล
สติปัฏฐาน 4 จากหนังสืออรรถกถาและงานวิจัยที่ศึกษาการน าหลักสติปัฏฐาน 4 ไปใช้
ในการรักษาโรคเครียด 2) แหล่งข้อมูลจากงานที่น าแนวคิดดังกล่าวอภิปรายและน าไป
ประยุกต์ใช้ทั้งในต่างประเทศและในประเทศไทย  

 

2) ขอบเขตของเนื้อหา เนื้อหาหลักธรรม คือ สติปัฎฐาน 4 ได้แก่ 1) กายา
นุปัสสนา พิจารณากายในแง่ของการเคลื่อนไหวของการปรากฏของกายที่เป็นอสุภะ 
2) เวทนานุปัสสนา พิจารณาความสุข ความทุกข์และเฉยๆที่เกิดขึ้นทางกายและใจ 3) 
จิตตานุปัสสนา พิจารณาสภาวะทางอารมณ์ที่เกิดขึ้นกับใจ เช่น อารมณ์ขุ่นมัว ความ
สงบ เป็นต้น 4) ธรรมานุปัสสนา พิจารณาสรรพสิ่งรวมทั้ง ข้อ 1-3 ตามสภาพความ
เป็นจริงตามหลักไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ความไม่แน่นอน ความเปลี่ยนแปลง ทุกขัง 
ภาวะที่ทนอยู่ในสภาพเดิมมิได้ อนัตตา ภาวะที่ไม่มีตัวตน การเป็นองค์ประกอบ 
เงื่อนไขที่ยังด ารงอยู่ล าพังไม่ได้ การยอมรับหลักการและวิธีการที่หลากหลายมาปรับใช้
กับการบ าบัดและรักษาโรคความเครียด เช่น การออกก าลังกาย การเล่นกีฬา การ
พักผ่อน การบริหารจิต การอ่านหนังสือท่ีชอบ การแลกเปลี่ยนความคิดเห็น การชื่นชม
ธรรมชาติ  

การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (qualitative research) น าข้อมูลที่ได้มา
พรรณนาในเชิงการชี้ให้เห็นความเป็นเหตุเป็นผลในเชิงปรัชญาและหาข้อสรุปที่
สามารถยอมรับได้ในเชิงวิชาการด้านศาสนาและปรัชญา 

  3) ขอบเขตของระยะเวลา ปีการศึกษา 2561 

 



384 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.2 (May – August 2018) 

ผลการวิจัย 
 จากผลการศึกษาวิจัยพบว่า  
 1. สาเหตุของโรคความเครียดและผลกระทบที่เกิดจากโรคความเครียด  เกิดจากปัจจัย
หลายประการ เช่น ปัญหาความยากจน ปัญหาในการท างาน ปัญหาครอบครัว ปัญหาเรื่อง
ความรัก ปัญหาเรื่องการเรียน ปัญหาการว่างงาน ปัญหาความวิตกกังวล  ปัญหาความหงุดหงิด 
ปัญหาตัณหา มานะ ทิฐิ ปัญหาความโกรธ ปัญหาถูกโลกธรรมครอบง า ปัญหาความล้มเหลวใน
ชีวิต ปัญหาเหล่านี้ก่อให้เกิดความเครียด และผลกระทบที่เกิดจากโรคความเครียดย่อมเกิดแก่
ตนเอง บุคคลและสังคมแสดงออกมาในหลากหลายรูปแบ เช่นความเครียดท าให้เกิดโรค เช่น 
นอนไม่หลับ รับประทานไม่ได้ ควบคุมตนไม่ได้ อารมณ์ฉุนเฉียว ฟุ้งซ่าน โกรธง่าย กล้ามเนื้อตึง
ตัว เป็นโรคกระเพาะอาหาร ไม่ชอบเข้าสังคม ปลีกตนเองจากสังคม เป็นโรคซึมเศร้า เป็นทั้ง
โรคทางกายและโรคทางใจ  คุณภาพชีวิตลดลง หรือ ไม่มีคุณภาพชีวิต  
 2. หลักการและแนวคิดของพุทธปรัชญาว่าด้วยหลักสติปัฎฐาน 4 ในแง่ของการใช้
รักษาโรคความเครียด คือ การดูแลทั้งร่างกายและจิตใจอย่างสมดุล นั่นคือ การปฏิบัติตามทาง
สายกลาง ให้ความส าคัญทั้งร่างกายและจิตใจ ซึ่งสอดคล้องกับหลักสติปัฏฐาน 4 ที่สอนวิธี
ปฏิบัติต่อกาย เรียกว่า กายานุปัสสนา ปฏิบัติต่ออารมณ์ ความรู้สึก เรียกว่า เวทนานุปัสสนา 
ปฏิบัติต่อจิต เรียกว่า จิตตานุปัสสนา ปฏิบัติต่อเรื่องท่ีเกิดข้ึนหรือต่อความจริงที่ปรากฎ เรียกว่า 
ธัมมานุปัสสนา 
   3. วิธีการประยุกต์ เจริญสติ ในพุทธปรัชญาในการรักษาโรคเครียดได้อย่างมี
ประสิทธิภาพมากขึ้นนั้นมีหลักในการน ามาประยุกต์ใช้ สรุปได้ดังนี้  
   1) หลักการปฏิบัติกายานุปัสสนามาใช้ประโยชน์ คือ การพิจารณาการ
เคลื่อนไหวของกายอยู่ตลอดท าให้จิตจดจ่อการเคลื่อนไหว การเคลื่อนไหวอย่างมีสติท าให้ไม่มี
ความเหนื่อยเป็นการออกก าลังอย่างหนึ่งแต่มีสติก ากับ มีผลท าให้จิตใจสงบ เกิดสมาธิและรู้เห็น
ตามความเป็นจริง เกิดปัญญา 

  2) การน าเวทนานุปัสสนามาใช้ประโยชน์ คือ การปฏิบัติตามหลักเวทนา
นุปัสสนา การพิจารณาเวทนา ได้แก่ ความทุกข์ ความสุขและเฉยๆ มาเป็นจุดในการพิจารณา
โดยใช้สติรู้เท่าทัน การพิจารณาเห็นตามความเป็นจริงว่า “ทุกขเวทนา” เกิดขึ้น แล้วพิจารณา
ตามหลักธรรมว่า เป็นอารมณ์ชนิดหนึ่ง เป็นไตรลักษณ์ ได้แก่ อนิจจัง ทุกขังและอนัตตา  



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปทีี่ 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) | 385 

   3) การน าจิตตานุปัสสนามาใช้ประโยชน์ จิตตานุปัสสนาเป็นการพิจารณา
สภาพอารมณ์ทุกประเภทที่เกิดขึ้นในใจ ทั้งเกิดขึ้นจากการสัมผัสทางกาย เกิดขึ้นจากการได้ยิน 
เกิดขึ้นจากการได้ลิ้มรส เกิดขึ้นจากดมกลิ่นและเกิดขึ้นจากการคิด จินตนาการ ตลอดเวลา
ผู้ป่วยจะมีความรู้สึกอย่างใดอย่างหนึ่งมากกว่าคนทั่วไป เช่น รู้สึกทางด้านลบ หดหู ซึมเศร้า 
วิตกกังวล  
    4) หลักการปฏิบัติธัมมานุปัสสนามีความส าคัญที่สุด ซึ่งเป็นการน ามาใช้
ประโยชน์ในการรักษาโรคความเครียด มีหลักการน ามาใช้จึงอธิบายละเอียด ดังนี้ 
      4.1 หลักการพิจารณาธรรมภายนอกเชื่อมโยงกับธรรมภายใน การ
พิจารณาหลักธรรมคือการพิจารณาตามหลักขันธ์ 5 ไตรลักษณ์ ตามความเป็นจริงหรือตาม
ธรรม  
     4.2 พิจารณาเห็นสรรพสิ่ง รวมทั้งสิ่งที่เกิดขึ้นในการปฏิบัติอย่างใด
อย่างหนึ่ง (กายานุปัสสนา เวทนานุปัสสนาและจิตตานุปัสสนา) รวมทั้งพิจารณาธรรมในธรรม 
กล่าวคือสิ่งที่เกิดข้ึน รวมรู้สึก เวทนาเป็นสภาวะธรรมอย่างหนึ่ง พิจารณาตามกฎไตรลักษณ์  
      4.3 การพิจารณาดังกล่าวจะเกิดความเบื่อหน่าย วางเฉย การเป็น
โรคความเครียดเป็นเพียงโรคที่เกิดได้ทั้งกายและใจ  
  4. องค์ความรู้ใหม่และรูปแบบของการเยียวยาโรคด้วยหลักพุทธธรรม ท าให้ผู้วิจัยได้
องค์ความรู้ใหม่และรูปแบบการเยียวยาบ าบัดโรคความเครียดดัวยหลักพุทธธรรม สรุปได้ดังนี้ 
    1) องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการวิจัย คือ หลักศรัทธาต่อมหาสติปัฏฐาน 4 ด้วย
เหตุผลที่ว่า แม้พุทธปรัชญาจะสอนให้ชาวพุทธใช้ปัญญาก็จริงอยู่ แต่มักใช้ศรัทธาคู่กับปัญญา
เสมอ และหลักศรัทธามักมาก่อนหลักปัญญา เช่น หลักพละ 4  พละ 5 หลักอินทรีย์ 5  
หลักสัมปรายิกัตถะ 4 แม้หลักมหาสติปัฏฐาน 4 ไม่มีหลักศรัทธาปรากฏอยู่ในหัวข้อธรรมนี้ แต่
ผู้ปฏิบัติต้องมีความเชื่อความศรัทธาต่อหลักมหาสติปัฏฐาน 4 ว่า เมื่อปฏิบัติตามด้วยความตั้งใจ 
ด้วยความมุ่งม่ัน เราต้องสามารถบ าบัดความเครียดได้ ปฏิบัติโดยปราศจากความสงสัย 
   2) หลักวิริยะ หรือ ความเพียร ปฏิบัติไม่ใช่สักกว่าปฏิบัติ แต่ลงมือปฏิบัติด้วย
ความเพียร และตอ่เนื่องเป็นสาตัจจะ เอาจริงเอาจัง ผู้ไม่มีความเพียรพยายาม ยากท่ีจะเห็นผล
ของการปฏิบัติ 



386 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.2 (May – August 2018) 

   3) หลักปัญญา คือ ความรู้รอบในเรื่องที่ก าลังปฏิบัติ เช่น ปฏิบัติเรื่องอานา
ปานสติ ต้องรู้วิธีการก าหนดลมหายใจเข้า-ลมหายใจออกตามแบบที่ก าหนด ไม่ก าหนดแบบ
สะเปะสะปะ รู้การเคลื่อนไหวทุกระยะของลมหายใจ ยาว สั้น หยาบ ละเอียด กระทบส่วนใด
ของร่างกาย หรือ จุดตั้งต้นของลมหายใจ หรือ จุดสุดท้ายของลมหายใจเข้า -ลมหายใจออก 
วิธีการนับ ก็เช่นเดียวกันนับแบบไหนเหมาะกับตนเอง หรือไม่เหมาะกับตนเอง ใช้ปัญญาเลือก
รูปแบบนั้น เนื่องจากบางคนอาจไม่เหมาะกับการนับซ้ า หรือ การนับแบบปฏิโลม แต่เหมาะกับ
การนับแบบอนุโลม หรือบางคนอาจเหมาะกับการนับแบบคู่ ปัญญาในการเลือกจ าต้องมี 
 

อภิปรายผล 
จากการที่ผู้วิจัยได้ตั้งโจทย์การวิจัยไว้ว่า เมื่อความเครียดเกิดขึ้นในชีวิตมาจากสาเหตุที่

หลากหลาย หลักมหาสติปัฏฐาน  4 สามารถน ามาประยุกต์ในการแก้ปัญหาที่เป็นโรคเครียด
และสาเหตุของความเครียดได้อย่างไร จากการศึกษาวิเคราะห์หลักมหาสติปัฏฐาน 4 ปรากฏ
ชัดเจนว่า หลักมหาสติปัฏฐาน 4 เป็นหลักพุทธปรัชญาที่มีความเหมาะสมในการน ามา
ประยุกต์ใช้กับการบ าบัดหรือในการแก้ปัญหาโรคความเครียด ทั้งความเครียดทางร่างกายและ
จิตใจ สอดคล้องกับงานวิจัยของ (จรัสแสง ผิวอ่อน, 2554) ผลการศึกษาพบว่า ผู้ให้ข้อมูลได้ให้
ความหมายของการเยียวยาตนเองด้วยสมาธิเป็น 4 ลักษณะ คือ 1) สมาธิเป็นธรรมโอสถ 2) 
สมาธิเป็นพลังที่ช่วยให้ร่างกายสร้างภูมิต้านทานและซ่อมแซมส่วนที่สึกหรอ 3) สมาธิเป็นตัว
ช่วยปรับสมดุลของร่างกายและจิตใจ และ 4) สมาธิเป็นวิธีการที่ช่วยให้เกิดปัญญารับรู้ตาม
ความเป็นจริงไม่ปรุงแต่ง ชนิดของสมาธิที่ผู้ให้ข้อมูลใช้มี 2 แบบคือ การเจริญสติ และสมาธิดึง
พลัง โดยผู้ให้ข้อมูลรับรู้ผลของการใช้สมาธิต่อด้านร่างกายคือ 1) หายจากโรคร้าย 2) ลด/
บรรเทาความทรมานทางกายนอกจากนั้นยังมีผลให้กระดูกและกล้ามเนื้อแข็งแรง และช่วยให้
นอนหลับได้ง่าย ส่วนผลของการใช้สมาธิต่อด้านจิตใจและจิตวิญญาณ คือ อยู่กับโรคเครียดได้ 
และมีการด าเนินชีวิตดีขึ้น และสอดรับกับทรรศนะของ (พระเทพวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ), 
2549) กล่าวว่า ความเครียด คือ การที่ร่างกายหรือจิตใจ หรือทั้งสองอย่างเกิดความเคร่งเครียด
ขึ้นเพราะเหตุแห่งปัญหาสุขภาพ ปัญหาเศรษฐกิจ ปัญหาชีวิตและสิ่งแวดล้อม มีลักษณะเศร้า
ซึม ท้อแท้  หรือไม่สบายใจถึงกับฟุ้งซ่าน ท าให้กินไม่ได้ นอนไม่หลับ บางคนถึงกับร าคาญ 
หงุดหงิดและโกรธง่าย หรือท าให้บางคนชอบเก็บตัว ไม่อยากพูดจากับใคร...ถ้าความเครียด 



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปทีี่ 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) | 387 

เป็นอยู่นานไม่ได้ลดลงและกลับเพ่ิมมากขึ้น จะเป็นผลร้ายต่อสุขภาพกายและสุขภาพจิตอย่าง
ยิ่ง 

จากวัตถุประสงค์ที่ผู้วิจัยตั้งไว้ในข้อ 4.1 เพ่ือศึกษาสาเหตุของโรคความเครียดและ
ส่งผลกระทบต่อบุคคล และสังคม จากวัตถุประสงค์ที่ผู้วิจัยวางไว้ในประเด็นนี้ ท าให้ผู้วิจัยรู้
สาเหตุของโรคความเครียด สรุปได้ดังนี้ 
  1. ความยากจน คนส่วนใหญ่ของประเทศล้วนยากจน คนส่วนใหญ่กลายเป็น
ชนชั้นที่เสียเปรียบทางเศรษฐกิจ ถูกเอารัดเอาเปรียบ ถูกกดขี่ มีรายได้ไม่เพียงพอกับรายจ่าย 
สุขภาพไม่ดี สุขภาพจิตก็ย่ าแย่ มีความกดดัน ต้องหมกมุ่นอยู่กับสุรา การพนัน เพ่ือเป็นทางออก
ให้ตนเอง ชีวิตจึงเป็นสาเหตุของความเครียด 
   2. การท างาน บุคลากรที่ปฏิบัติงานในหน่วยงานต่างๆ มักมีปัญหากับเพ่ือน
ร่วมงานบ้าง มีปัญหากับงานบ้าง มีปัญหากับเจ้านายหรือผู้บังคับบัญชาบ้าง บุคลากรหลายคน
ถูกกดดันในการปฏิบัติหน้าที่ จนเป็นเหตุให้เกิดความเครียด 
   3. ครอบครัว ครอบครัวหลายครอบครัวเป็นแหล่งปัญหาที่ส าคัญ ปัญหาที่
ส าคัญ คือ ปัญหาการทะเลาะของบุคคลในครอบครัว เช่น พ่อแม่ทะเลาะกัน พ่ี น้อง ทะเลาะ
กัน ปัญหาบุคคลในครอบครัวติดการพนัน ติดยาเสพติด บุคคลในครอบครัว เป็นโรคร้ายและ
ขาดแคลนเงินค่ารักษา ปัญหาเหล่านี้ล้วนก่อให้เกิดโรคเครียดได้ง่าย 
   4. เรื่องความรัก บุคคลที่ผิดหวังในความรัก ถูกคนรักทอดทิ้ง มักมีความขม
ขื่น เคียดแค้น เมื่อความเคียดแค้นสะสมมากขึ้น อาจจะหันมาท าร้ายตนเอง หรือ ท าร้ายคนรัก
นั่นเอง เรื่องอย่างนี้มีปรากฏบ่อยครั้ง ดังในกรณี ฝ่ายชายไปขอคืนดีกับภริยา แต่ถูกภริยา
ปฏิเสธ จึงยิงภริยาของตนเองตายและยิงตนเองตายตาม การฆ่ากันส่วนมากเกิดจาก
ความเครียดในเรื่องความรักท่ีสูญเสียไป   
    5. เรื่องการเรียน ในระบบการศึกษาที่ เป็นอยู่  ต้องยอมรับว่า ได้เ พ่ิม
ความเครียดให้ผู้เรียน ตัวอย่าง การโดดตึกฆ่าตัวตายของนักศึกษาเม่ือหลายปีก่อน เมื่อทราบว่า 
ผลการเรียนของตนตกต่ า ไม่ได้เกรด 3 ในบางรายวิชา เพราะนักศึกษาคนนี้ตั้งความหวังไว้สูง
ว่า ตนเองเมื่อส าเร็จการศึกษาต้องเกียรตินิยมเหรียญทอง แต่เมื่อพลาดไปในบางรายวิชา จึง
โดดตึกฆ่าตัวตาย การเรียนจึงเป็นสาเหตุของความเครียด 



388 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.2 (May – August 2018) 

   6. เรื่องหนี้สิน ภาวะหนี้สินในครัวเรือนในสังคมไทยที่สูง เป็นภาวะบีบคั้น บีบ
รัด เกาะกุม ท าให้คนไทยได้รับแรงกระแทก ถูกกระท าจากเจ้าหนี้ ชีวิตดิ้นรนเพ่ือหาทางออก
จนกลายเป็นความเครียดและเมื่อความเครียดสะสมมากขึ้น คนเหล่านั้นกลายเป็นคนว้าวุ่น 
วุ่นวาย สับสนในชีวิต สมองเครียดมึนชา หาทางออกไม่ได้ ผลจากความเครียดน าไปสู่ชะตา
กรรม ทั้งของตนเองและครอบครัว 
   7. การว่างงาน คนไทยส่งลูกเรียน แต่เมื่อลูกส าเร็จการศึกษาแล้ว กลับเป็น
คนว่างงาน สภาพการณ์อย่างนี้ไม่เพียงก่อปัญหาให้กับครอบครัว ยังสร้างปัญหาให้เกิดขึ้นกับผู้
ไม่มีงานท าด้วย ใครก็ตามท่ีอยู่ในภาวะว่างงาน ท าให้สูญเสียสุขภาพจิต ไม่อยากไปพบใคร ขาด
ความเชื่อมั่นตนเอง กลายเป็นคนคิดมาก เสมือนหนึ่งว่า ตนเองมีปมด้อย ไม่มีเกียรติ กลายเป็น
คนเก็บกด เมื่อเก็บกดมาก ๆ สุขภาพจิตยิ่งเสื่อมเพราะมีความเครียดเนื่องจากไม่มีงานท า 
  8. โลกธรรมครอบง า โลกธรรม คือ สิ่งที่ชาวโลกตกอยู่ภายใต้อ านาจ มีลาภ 
เสื่อมลาภ มียศ เสื่อมยศ มีสุข มีทุกข์ มีนินทา มีสรรเสริญ คนส่วนใหญ่หลงไปตามอ านาจของ
โลกธรรมทั้งฝ่ายดีและฝ่ายไม่ดีเล่นงานอยู่ตลอดเวลา ทั้งฝ่ายดีและฝ่ายไม่ดี สองส่วนนี้ มีส่วน
อย่างมากในการท าให้คนมีความเครียด 
  9. ความวิตกกังวล   เป็นสาเหตุส าคัญของความเครียด  เมื่อยังไม่สามารถ
จัดการเรื่องความวิตกกังวลได้ มนุษย์ยังต้องเผชิญกับความเครียด ความวิตกกังวล เป็นภาวะ
ทางอารมณ์ที่ร้อนใจเมื่อค านึงถึงสิ่งที่จะเกิดขึ้นตามที่ที่ตนเองคิดคาดหมาย ทั้ง ๆ ที่เรื่องนั้นยัง
ไม่เกิดขึ้น รู้ว่า มีเหตุการณ์อะไร แต่ไม่รู้ว่า เป็นอย่างไร ค าว่า “เป็นอย่างไร” กลายเป็นข้อวิตก 
ที่ผู้คิด คิดไปต่าง ๆ นานา เช่น เมื่อดึกดื่นแล้ว แต่ลูกยังไม่กลับบ้าน คนเป็นพ่อแม่เกิดความ
กังวลว่า มีอะไรเกิดขึ้นกับลูกของตนหรือไม่ ท าไมยังไม่กลับ มีปัญหาอะไรหรือไม่  การวิตก
กังวลท าให้นอนไม่หลับ เหตุที่นอนไม่หลับเพราะเครียด 
 

  จากวัตถุประสงค์ที่ผู้วิจัยตั้งไว้ในข้อ  4.2 เพ่ือศึกษาพุทธปรัชญาว่าด้วยมหาสติปัฏฐาน 
4    จากวัตถุประสงค์ที่ผู้วิจัยวางไว้ในประเด็นนี้ ท าให้ผู้วิจัยเข้าใจหลักพุทธปรัชญาว่าด้วยมหา
สติปัฏฐาน 4 สรุปได้ดังนี้  
    1. กายานุปัสสนา หมายถึง การตามพิจารณากายและสิ่งที่สัมพันธ์กับกาย 
เช่น อาการ 32 (ทวัตติงสาการ) อิริยาบถทั้ง 4 คือ ยืน เดิน นั่ง นอน การพิจารณาลมหายใจเข้า 
ลมหายใจออก (อานาปานสติ) 



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปทีี่ 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) | 389 

  2. เวทนานุปัสสนา คือ การตามพิจารณาอารมณ์ความรู้สึก คือ สุขเวทนา 
ทุกขเวทนา อทุกขมสุขเวทนา 
    3. จิตตานุปัสสนา คือ การตามพิจารณาจิต เฝ้าดูจิตและส่งที่เกิดขึ้นกับจิต 
(เจตสิก) เช่น จิตมีความโลภ จิตมีความโกรธ จิตมีความหลงงมงายหรือไม่ จิตนิ่งหรือ จิตสงบ  
   4. ธัมมานุปัสสนา คือ การตามพิจารณาธรรมหรือความจริงของชีวิตว่าเป็น
อย่างไร เป็นไปตามกฎของไตรลักษณ์หรือไม่ หากด าเนินไปตามกฎของไตรลักษณ์ ควรหรือไม่ที่
จะยึดติด ยึดมั่นถือมั่น ท าอย่างไรจึงจะถอนออกมาจากความยึดมั่นให้ได้ ท าอย่างไรจึงจะ
พิจารณาเห็นความเป็นอนิจจัง ทุกขัง และอนัตตาของชีวิต พิจารณาให้เห็นสัจธรรมของชีวิต
ตามแนวทางของอริยสัจ 4 คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค 
 

จากวัตถุประสงค์ที่ผู้วิจัยตั้งไว้ในข้อ  4.3  เพ่ือประยุกต์ใช้หลักการและวิธีการเจริญสติ
ในพุทธปรัชญากับการแก้ปัญหาโรคความเครียดได้อย่างมีประสิทธิภาพยิ่งขึ้น  ท าให้ผู้วิจัย
เข้าใจวิธีการประยุกต์ใช้หลักการและวิธีการเจริญสติในพุทธปรัชญากับการแก้ปัญหาโรค
ความเครียด 
   หลักมหาสติปัฏฐาน 4  เกี่ยวกับโรคความเครียด  หมายถึงการแก้ปัญหาโดย
อาศัยหลักธรรมส าคัญของพุทธปรัชญา ถามว่า มหาสติปัฏฐาน 4 ช่วยได้อย่างไร สติช่วยให้สงบ 
ไม่ฟุ้งซ่าน ช่วยให้มองเห็นหนทางแก้ไขปัญหา เมื่อใจสงบ จะพบทางออกเสมอ  หลักมหาสติปัฏ
ฐาน 4 คือ 
    หลักกายานุปัสสนา ช่วยแก้ปัญหาความเครียดทางกาย ท าให้ร่างกายผ่อน
คลาย โดยการปรับเปลี่ยนอิริยาบถในการเคลื่อนไหวช่วยให้เกิดการรับรู้จังหวะก้าวของตนเอง 
เกิดการก าหนดรู้ด้วยสติที่เกิดขึ้นตลอดเวลา เมื่อมีสติก าหนดรู้อย่างต่อเนื่อง ใจก าหนดรู้ รู้ตัว
อยู่ตลอดเวลา ใจที่มีสติก าหนดรู้อิริยาบถ ไม่แส่ส่ยไปที่ใด แม้ว่า บางครั้ง อาจเผลดไผลไปบ้าง 
แต่เมื่อมีสติดึงกลับมา ความฟุ้งซ่านก็หายไป ท าให้อาการเครียดคลี่คลายลงไป กายานุปัสสนา
ช่วยบ าบัดทั้งความเครียดที่เกิดขึ้นกับร่างกาย และใจไปพร้อม ๆกัน  
    หลักเวทนานุปัสสนา  สนับสนุนให้พิจารณาความรู้สึกอยู่ เสมอ คนที่มี
ความเครยีดเพราะเกิดความรู้สึกรุนแรงและหักห้ามใจยาก  โดยเฉพาะอย่างยิ่ง อารมณ์เดือดจัด 
หรือโกรธมาก จะสังเกตได้ง่าย เพราะอารมณ์ชนิดนี้จะบั่นทอนก าลังกาย ก าลังใจ ได้ในเวลา
อันรวดเร็ว เกิดความเครียดได้ง่าย หากไม่หมั่นพิจารณา ฝึกฝนให้รู้เท่าทันอารมณ์ ความรู้สึก



390 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.2 (May – August 2018) 

โกรธจะพอกพูนขึ้นเรื่อย ๆ กลายเป็นคนเจ้าอารมณ์ แต่หากฝีกรู้ทันอารมณ์โกรธที่เกิดขึ้น หัด
พิจารณาทุกครั้งที่เกิดความโกรธ จะค่อย ๆพัฒนาสติขึ้นมา สติจะค่อย ๆกรองอารมณ์โกรธ จะ
ยับยั้งอารมณ์โกรธนั้นได ้
    หลักจิตตานุปัสสนา เน้นที่การพิจารณาตามดูสิ่งที่เกิดกับจิต สิ่งที่เกิดกับจิต 
คือ อะไร สิ่งที่เกิดกับจิต คือ อารมณ์ ความรู้สึก สิ่งที่เป็นกุศล สิ่งที่เป็นอกุศล หรือ สิ่งที่เป็น
กิเลส หรือ สิ่งที่มิใช่กิเลส ไม่ว่าสิ่งใดเกิดกับจิต หน้าที่ของผู้เฝ้ามอง หรือตามดู พิจารณาว่าสิ่ง
ใดก าลังเกิดข้ึนกับจิต ใครเป็นผู้รู้? ผู้รู้ คือ ผู้เฝ้ามอง จะพูดว่า จิตมองจิต จิตรู้สิ่งที่เกิดกับจิตก็ได้ 
หากไม่รู้ ไม่เฝ้ามอง จะเกิดความเครียดได้  
    หลักธัมมานุปัสสนา การพิจารณาธรรมะ หรือ ความจริง เป็นเรื่องส าคัญ หาก
ไม่มีการพิจารณาธรรมะ มนุษย์ย่อมไม่เห็นความจริง ไม่เข้าใจจริง ๆ  ผู้หมั่นพิจารณาธรรมะ 
ย่อมเข้าใจลึกซ้ึง จนมองเห็นความจริงได้ด้วยตนเอง 
 

   จากวัตถุประสงค์ที่ผู้วิจัยตั้งไว้ในข้อ  4.4 เพ่ือสร้างองค์ความรู้ใหม่และรูปแบบของ
การเยียวยาโรคด้วยหลักพุทธธรรม ท าให้ผู้วิจัยได้องค์ความรู้ใหม่และรูปแบบการเยียวยาบ าบัด
โรคความเครียดดัวยหลักพุทธธรรม สรุปได้ดังนี้ 
  ดังนั้น องค์ความรู้และรูปแบบของการเยียวยาบ าบัดโรคความเครียดด้วยหลักพุทธ
ธรรม ได้รูปแบบ ดังนี้    
   

รูปแบบที่น าไปสู่การเจริญมหาสติปัฏฐาน 4 
 

 
 
 
 

ศรัทธา

ปัญญา• วิริยะ มหาสตปัิฏฐาน 4• ศรัทธา



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปทีี่ 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) | 391 

1. องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการวิจัย คือ หลักศรัทธาต่อมหาสติปัฏฐาน 4 ด้วย
เหตุผลที่ว่า แม้พุทธปรัชญาจะสอนให้ชาวพุทธใช้ปัญญาก็จริงอยู่ แต่มักใช้ศรัทธาคู่กับ
ปัญญาเสมอ และหลักศรัทธามักมาก่อนหลักปัญญา เช่น หลักพละ 4  พละ 5 หลัก
อินทรีย์ 5  หลักสัมปรายิกัตถะ 4 แม้หลักมหาสติปัฏฐาน 4 ไม่มีหลักศรัทธาปรากฏอยู่
ในหัวข้อธรรมนี้ แต่ผู้ปฏิบัติต้องมีความเชื่อความศรัทธาต่อหลักมหาสติปัฏฐาน 4 ว่า 
เมื่อปฏิบัติตามด้วยความตั้งใจ ด้วยความมุ่งมั่น เราต้องสามารถบ าบัดความเครียดได้ 
ปฏิบัติโดยปราศจากความสงสัย 

2. หลักวิริยะ หรือ ความเพียร ปฏิบัติไม่ใช่สักกว่าปฏิบัติ แต่ลงมือปฏิบัติด้วย
ความเพียร และต่อเนื่องเป็นสาตัจจะ เอาจริงเอาจัง ผู้ไม่มีความเพียรพยายาม ยากที่
จะเห็นผลของการปฏิบัติ 

3. หลักปัญญา คือ ความรู้รอบในเรื่องที่ก าลังปฏิบัติ เช่น ปฏิบัติเรื่องอานา
ปานสติ ต้องรู้วิธีการก าหนดลมหายใจเข้า-ลมหายใจออกตามแบบที่ก าหนด ไม่ก าหนด
แบบสะเปะสะปะ รู้การเคลื่อนไหวทุกระยะของลมหายใจ ยาว สั้น หยาบ ละเอียด 
กระทบส่วนใดของร่างกาย หรือ จุดตั้งต้นของลมหายใจ หรือ จุดสุดท้ายของลมหายใจ
เข้า-ลมหายใจออก เป็นต้น 

 

สรุปผลการวิจัย 
  หลักมหาสติปัฏฐาน 4 เป็นหลักธรรมะปฏิบัติ เพ่ือการพ้นทุกข์ เป็นเอกายนมรรค เป็น
หนทางสายตรงมุ่งสู่การดับทุกข์ ที่สามารถพิสูจน์ได้ เป็นธรรมะโอสถที่ช่วยให้ผู้ปฏิบัติได้รับผล
ที่ตนมุ่งหวัง ผู้ที่มีความเครียด ผู้มีความทุกข์ เมื่อลงมือปฏิบัติตามแนวทางมหาสติปัฏฐาน 4 
ย่อมได้รับผลที่พึงปรารถนาทั้งทางกายและจิต ไม่เคยมีผู้ปฏิบัติตามหลักมหาสติปัฏฐาน 4 และ
ได้ปฏิเสธว่า ไม่ได้ผล  เช่น การเดินจงกรม การนับเลขตามระบบการนับ หรือ การนับด้วยวิธี
อ่ืน ล้วนให้ผลที่ดี การก าหนดลมหายใจเข้า ลมหายใจออกตามหลักอานาปานสติ ที่ชาวพุทธ
นิยมปฏิบัติก็สามารถบ าบัดความเครียดได้ดีทั้งนั้น ผู้วิจัยจึงไม่แปลกใจว่าท าไม มหาสติปัฏฐาน 
4 จึงเป็นธรรมโอสถวิเศษที่สามารถน ามาปรับใช้กับการบ าบัดรักษาโรคความเครียดได้ 
  
 



392 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.5 No.2 (May – August 2018) 

ข้อวิจารณ์ของผู้วิจัย 
การค้นคว้าวิจัยที่เป็นผลงานจนออกมาเป็นบทสรุป ได้องค์ความรู้ในการปฏิบัติธรรม

เพ่ือการบ าบัดรักษาโรคความเครียด ที่ก าลังเกิดขึ้นในสังคมบริโภคที่ก าลังเป็นไปอย่างอย่าง
รวดเร็ว จนประชาชนตามไม่ทันในการสนองตอบความต้องการของตนเองในทุก ๆด้านจนเกิด
ภาวะเครียด กลายเป็นโรคความเครียดที่เข้ามาบั่นทอนจิตใจ กระทบต่อหน้าที่การงาน ชีวิต
ความเป็นอยู่ ท าให้คุณภาพเสียไป ผู้วิจัยได้แสวงหาข้อมูล วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้มาจนมั่นใจใน
ระดับหนึ่งว่า หลักสติปัฏฐาน 4 น่าจะเป็นตัวเลือกส าหรับค าตอบต่อโจทย์การวิจัยที่ผู้วิจัยวางไว้ 
เมื่อวิจัยลงไป พบว่า หลักมหาสติปัฏฐาน 4 มีหลักปฏิบัติมากมายที่จะเป็นประโยชน์ต่อการ
บ าบัดรักษาโรคความเครียด มีตัวเลือกมีวิธีการหลายอย่างที่ปรากฏในหลักมหาสติปัฏฐาน 4  
แต่ไม่สามารถน ามาวิเคราะห์ได้ท้ังหมด เพราะหากกระท าเช่นนั้นจริง ๆ เวลาคงมีเวลาไม่พอ จึง
จ าเป็นต้องเน้นเฉพาะลงไปที่หลักใหญ่ของมหาสติปัฏฐาน 4 คือ กาย เวทนา จิตและธรรม มหา
สติปัฎฐาน 4 เป็นทั้งทฤษฎี และหลักปฏิบัติ หากศึกษาแล้วไม่ปฏิบัติตาม จะเกิดประโยชน์น้อย 
ประการส าคัญมหาสติปัฏฐานมีหลักให้ปฏิบัติตามที่ชัดเจน ทุกคนสามารถปฏิบัติตามได้ทุกที่ทุก
เวลา ปฏิบัติเมื่อไหร่ เห็นผลเมื่อนั้น ทดสอบ พิสูจน์ด้วยตนเองได้ ไม่มีใครปฏิบัติแทนได้ ต้องลง
มือปฏิบัติด้วยตนเอง  
   

ข้อเสนอแนะ 
ผู้วิจัยขอเสนอข้อเสนอแนะเพ่ือการน าไปใช้ให้เกิดประโยชน์ในการแก้ปัญหาโรค

ความเครียดหลักพุทธธรรมล้วนเป็นโอสถเพ่ือบ าบัดรักษากายและใจยามเมื่อประสบกับความ
ทุกข์กายและใจ ผู้ที่สนใจหลักพุทธธรรมต้องลงมือปฏิบัติ ทดสอบ ทดลองด้วยตนเอง จะได้เกิด
ประสบการณ์ตรง ไม่จ าต้องเชื่อสิ่งที่คนอ่ืนน ามาบอกเล่า เพราะสิ่งที่คนอ่ืนน ามาบอกเล่า ไม่
เท่ากับได้ทดลองเอง หรือลงมือปฏิบัติเอง การลงมือปฏิบัติเป็นการพิสูจน์หลักพุทธธรรม เป็น
การท าลายความสงสัยที่มี ปฏิบัติเอง เห็นเอง รู้เอง เป็นแนวทางที่พระพุทธเจ้าทรงวางไว้ เรื่อง
มหาสติปัฏฐาน 4 เป็นทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติ การศึกษาเพ่ือรู้ว่ามีหลักอะไรบ้าง มี
ประโยชน์บ้างเพียงเล็กน้อย แต่จะเกิดประโยชน์มากเมื่อน าหลักการที่รู้แล้ว ไปฝึกปฏิบัติอย่าง
ต่อเนื่อง จุดอ่อนของการการศึกษาพุทธธรรมของผู้สนใจทั่วไป คือ ขาดการลงมือปฏิบัติ ท า



วารสาร มหาจุฬานาครทรรศน์ ปทีี่ 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) | 393 

อย่างไรจึงจะมีการปฏิบัติเพ่ิมข้ึนจากที่เป็นอยู่ในเวลานี้ อย่างโรคความเครียดที่หลายคนประสบ
อยู่ในเวลานี้  

 

เอกสารอ้างอิง 
จรัสแสง ผิวอ่อน. (2554). การจัดการเพ่ือดูแลผู้ป่วยมะเร็งระยะสุดท้ายแบบองค์รวม. 
พระเทพวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ). (2549). การบริหารจิต. กรุงเทพมหานคร: เซเวนกรุ๊ฟ 

จ ากัด. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2540). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ . 

กรุงเทพมหานคร: : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร,ป.ธ.9). ( 2545). โลกทีปนี. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์ดอก

หญ้า . 
พระพลกฤษณ์ โชติศิริรัตน์. (2554). การศึกษาเชิงวิเคราะห์การรักษาโรคด้วยวิปัสสนา

กัมมัฏฐานตามแนวทางของพระธรรมสิงหบุราจารย์. ใน มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย (บ.ก.). 

พระสาโรจน์ ธมฺมสโร (แซ่อู้). (2559). การน าอิทธิบาทธรรมไปใช้ในการเรียนของนักเรียน
โรงเรียนพ่ึงตนเอง . จังหวัดนครศรีธรรมราช: วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .  (2539) .  ใน พระไตรปิกฎภาษาไทย. 
กรุงเทพมหานคร. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
  
 


