
 

Citation :  Okapanom, S. & Ratana, P. (2024). Inheritance of the Sor Performing Art of Buason Thanomboon. 
Journal of Local Governance and Innovation. 8(2) : 323-340;  
DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

323 Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August 
วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถ่ิน : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญ 
Inheritance of the Sor Performing Art of Buason Thanomboon 

 
ศราวุฒิ โอฆะพนม1*  และภักดีกุล รัตนา2 

Sarawoot Okapanom1*  and Pakdeekul Ratana2 
 

Received : December 29, 2023;  Revised : August 29, 2024;  Accepted : August 29, 2024 

 

บทคัดย่อ (Abstract) 
 วัตถุประสงค์ของงานวิจัยนี้คือ เพ่ือศึกษาการสืบทอดการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญ 
โดยรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร สัมภาษณ์ สังเกตการณ์ และสอบถามบุคคลที่เกี่ยวข้อง ใช้แนวคิด
เรื่องการสืบทอดวัฒนธรรมเป็นกรอบคิดในการศึกษา โดยมองเรื่องบุคคล  พ้ืนที่ และเวลา ในการ
สืบทอดศิลปะการแสดงซอ 

ผลการศึกษาพบว่า การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของ บัวซอน ถนอมบุญกระทำผ่าน
แนวคิดการสืบทอดทางวัฒนธรรม ผ่านการแสดง การสร้างสรรค์บทประพันธ์ซอ การสอนและการ
บรรยายในสถาบันการศึกษา รวมทั้งการเผยแพร่ผลงานการแสดงผ่านสื่อประเภทต่าง ๆ บัวซอน
ถนอมบุญ ได้รับความรู้ศิลปะการแสดงซอในหลายช่วงวัย เริ่มต้นจากวัยเด็กที่เรียนรู้และฝึกฝนการ
แสดงซอจากแม่ครูคำปัน จากนั้นได้เข้าสู่อาชีพช่างซอ และมีผลงานการแสดงซอ ผ่านสื่อและการอัด
แผ่นเสียง ต่อมาบัวซอน ถนอมบุญ ได้หยุดพักการแสดงซอเพ่ือสั่งสมความรู้ทั้งทางโลกและทาง
ธรรมะ หลังจากนั้นได้กลับมาสู่วงการซอ อีกครั้ง เมื่ออายุ 45 ปีและเริ่มมีบทบาทใหม่ในฐานะแม่ครู
ซอที่มีชื่อเสียง การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญปรากฎในหลายบทบาท  คือ 
บทบาทในฐานะเป็นช่างซอที่มีทักษะความสามารถด้านการขับซอจนได้รับการยกย่องเป็นครูภูมิ
ปัญญาไทยและศิลปินแห่งชาติ และกลายเป็นแรงบันดาลใจด้านการขับซอแก่คนรุ่นใหม่ บทบาทใน
ฐานะต้นแบบครูภูมิปัญญาด้านการขับซอล้านนาทั้งด้านการประพันธ์บทซอและด้านการแสดงการ

 
1-2ล้านนาศึกษา มหาวิทยาลัยเชียงใหม่; Lan Na Studies, Chiang Mai University, Thailand. 
*Corresponding Author; e-mail : tana.nok22@gmail.com 



 

Citation :  ศราวุฒิ โอฆะพนม และภักดกีลุ รัตนา. (2567). การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญ. วารสารการ
บริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น. 8(2) : 323-340; DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

324 วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 
Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

ขับซอล้านนา รวมถึงบทบาทการถ่ายทอดและเผยแพร่ข้อมูลความรู้เกี่ยวกับศิลปะการแสดงซอผ่าน
พ้ืนที่สื่อ เช่น ผามซอที่มีผู้คนมาชมการแสดงของแม่ครูบัวซอน สื่ออนาล็อกทั้งรายการวิทยุโทรทัศน์
และการอัดแผ่นเสียง และสื่อดิจิทัลที่มีการเผยแพร่การแสดงซอผ่านสื่อออนไลน์ ผลการศึกษา
ก่อให้เกิดความรู้เกี่ยวกับการสืบทอดศิลปะการแสดงซอซึ่งสามารถนำไปประยุกต์ใช้กับการสืบทอด
ศิลปะการแสดงของล้านนาแขนงอ่ืน เพ่ือเป็นการรักษาและเผยแพร่วัฒนธรรมของล้านนาให้ยั่งยืน 
คำสำคัญ (Keywords) :  การสืบทอด,  ศิลปะการแสดงซอล้านนา,  บัวซอน ถนอมบุญ 

 

Abstract 
This research aimed to examine the inheritance of the sor performing art 

of Buason Thanomboon. It was achieved by collecting documentary evidence and 
utilizing interviews, observations, and inquiring with individuals affiliated with 
Buason Thanomboon. The paradigm of cultural inheritance provided a framework 
for analyzing the interaction between individuals, spatial dynamics, and temporal 
dimensions in inheriting and acquiring the artistic tradition of sor performance. 
    The study found that Buason Thanomboon's sor performing art was 
passed down using the cultural inheritance paradigm. It included performance, sor 
verse composition, pedagogc,  practices, discourse in educational institutions, and 
sharing penformance works across different media platforms. Buason Thanomboon 
acquired a profound understanding of the intricacies surrounding the practice of sor, 
a traditional performing art, at various stages throughout her life. From an initial 
phase, she assimilated knowledge and refined her abilities in the art of sor 
performance under her esteemed mentor, Mae Kru Khampan. Subsequently, she 
embarked upon a career in sor performing, dedicating her efforts to the artistry of 
sor performing across various media platforms and producing sor-related recordings. 
Afterward, Buason Thanomboon, in her pursuit of intellectual enrichment, 
suspended her sor performances to amass a comprehensive understanding of 
worldly and spiritual wisdom. She re-entered the sor profession at 45 and assumed  
novel position as a renowned "sor teacher-mother." 



 

Citation :  Okapanom, S. & Ratana, P. (2024). Inheritance of the Sor Performing Art of Buason Thanomboon. 
Journal of Local Governance and Innovation. 8(2) : 323-340;  
DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

325 Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August 
วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถ่ิน : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

The manifestation of Buason Thanomboon's sor performing art inheritance 
had beenobsenved acrass various roles, notably as a proficient sor performing 
adept in the art of sor performing. Her exceptional abilities and contributions to the 
field eventually led to her being bestowed esteemed titles of "Thai wisdom 
teacher" and "National Artist," solidifying her status with the as a sounce of 
inspiration for the upcoming generation. Subsequently, she assumed the esteemed 
role model position in executing a Lan Na sor performing art. It encompassed the 
art of sor verse composition and the meticulous execution of a Lan Na sor 
performance. 
 Furthenmore, she actively contributed to transmitting and disseminating 

knowledge about the art of performing sor. It wwas achieved through various media 

platforms, such as "Pham Sor” or sor performance venues, where individuals would 

gather to witness her remarkable performances. These media space encompassed 

traditional analog mediums,including radio, television, reconded recordings, and 

contemporany digital platforms, wherein arrangements were distributed via online 

media channels. This research enhances knowledge regarding the value of Lan Na 

sor performing arts, presenting potential implications for the inheritance of other 

divisions within the Lan Na performing arts. This study endeavors to contribute 

towards the longterm presenation and sustainability of the Lan Na culture. 
Keywords :  Inheritance,  Sor Performance Art,  Buason Thanomboon 
 

บทนำ (Introduction) 
ซอเป็นศิลปะการแสดงพ้ืนบ้านในล้านนาอย่างหนึ่งที่มีมาช้านาน มีลักษณะเป็นการขับร้อง

แบบเพลงปฏิพากย์ คือ ร้องโต้ตอบกันไปมาระหว่างชายหญิง เป็นการแสดงที่มีบทบาทสําคัญในการ
สร้างความบันเทิงให้แก่ผู้ฟังผู้ชมในงานต่าง ๆ พร้อมกับสอดแทรกความรู้ไปด้วย โดยเนื้อหาที่ศิลปิน
ผู้ขับซอนํามาถ่ายทอดมีเรื่องราวหลากหลาย ไม่ว่าจะเป็นวิถีชีวิตทั่วไป เหตุการณ์สําคัญในบ้านเมือง 



 

Citation :  ศราวุฒิ โอฆะพนม และภักดกีลุ รัตนา. (2567). การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญ. วารสารการ
บริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น. 8(2) : 323-340; DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

326 วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 
Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

เศรษฐกิจ ศาสนา วัฒนธรรมประเพณี และซอยังมีบทบาทเป็นสื่อพ้ืนบ้านเพ่ือใช้เผยแพร่ ข้อมูล
ข่าวสารต่าง ๆ ทั้งจากหน่วยงานรัฐและเอกชนให้คนทั่วไปได้รับรู้และเข้าใจในเรื่องนั้น อีกด้วย  
(จันทร์เพ็ญ ชาติพันธ์, 2530)   

ในล้านนาเรียกศิลปินพ้ืนบ้านที่ขับซอว่า “ช่างซอ” ซึ่งมีบทบาทสําคัญในการเผยแพร่ และ
สืบสานการแสดงซอให้ยังคงดํารงอยู่ในสังคม  ปัจจุบันมีกระแสความนิยมการแสดงจากถิ่นอ่ืน เช่น 
การร้องเพลงลูกทุ่ง หรือการร้องเพลงเพ่ือเต้นรำแบบตะวันตก ช่างซอจึงมีการปรับตัวและปรับ
รูปแบบการแสดงให้เป็นที่ยอมรับ แม้กระนั้นการแสดงซอแบบอนุรักษ์นิยมดั้งเดิมก็ยังคงได้รับความ
นิยมอยู่ โดยเฉพาะนักแสดงที่มีชื่อเสียงมานาน ซึ่งมักจะมีลูกศิษย์เป็นช่างซอรุ่นต่อมา ช่างซอระดับ
พ่อครูแม่ครูที่มีชื่อเสียงในแถบล้านนามีอยู่หลายท่าน หนึ่งในนั้นคือ “แม่ครูบัวซอน ถนอมบุญ” ที่
รู้จักกันดีในวงการซอในนาม “บัวซอน เมืองพร้าว” (อรพิน ลือพันธ์ , 2544) ซึ่งเป็นผู้ที่ประสบ
ความสําเร็จในอาชีพช่างซอ มีชื่อเสียงโด่งดัง เป็นที่ยอมรับในด้านซอปฏิภาณ มีไหวพริบดี ใช้ถ้อยคํา
ไพเราะ คมคาย มีน้ำเสียงจับใจผู้ฟัง และยังได้สร้างสรรค์ผลงานซอไว้มากมาย ไม่ว่าจะเป็นการ
ประพันธ์บทขับซอ (เครือซอ) หลายบท และได้บันทึกผลงานการแสดงซอลงสื่อต่าง ๆ นอกจากนี้ยัง
มีบทบาทด้านการเป็นครูผู้ถ่ายทอดความรู้ด้านการขับซอแก่ลูกศิษย์จำนวนมาก   

ปัจจุบันนี้ (พ.ศ. 2566) แม่ครูบัวซอน ถนอมบุญ ชราภาพและหยุดรับงานแสดงแล้ว  แม้ว่า
ความทรงจำจะเริ่มเลือนรางลง แต่ความจำส่วนที่เกี่ยวกับศิลปะการแสดงซอยังคงแม่นยำ  ดังนั้น
การสัมภาษณ์เรื่องราวที่เกี่ยวกับประสบการณ์ เพ่ือเก็บบันทึกข้อมูลจึงเป็นเรื่องสำคัญเร่งด่วนที่ต้อง
รีบกระทำในช่วงเวลาที่ความทรงจำของแม่ครูบัวซอนยังพอมีอยู่  ปัจจัยสำคัญที่ส่งผลถึง
ศิลปะการแสดงซอ คือความไร้พรมแดนของการสื่อสารผ่านเทคโนโลยีออนไลน์  ทำให้ความ
เคลื่อนไหวของข้อมูล เรื่องราวศิลปะการแสดงจากทั่วโลก ได้เข้ามาสู่การรับรู้ของคนล้านนาผ่าน
อินเทอร์เน็ต การสร้างจุดเด่นเพ่ือดึงดูดความสนใจของการแสดงต่าง ๆ จึงมีความเข้มข้น มีการใช้
กลยุทธในการแข่งขันสูงเพ่ือดึงดูดผู้ชม  ส่งผลให้การแสดงซอของศิลปินล้านนาก็ต้องปรับตัว ดังนั้น
รูปแบบดั้งเดิมของการขับซอเริ่มถูกแทนที่ หรือมีการแทรกความทันสมัยเข้ามาจนศิลปะการแสดงที่
เป็นอัตลักษณ์ของชาวไทยวนล้านนา จึงค่อย ๆ คลายลง การขับซอที่เคยเป็นอัตลักษณ์อันโดดเด่น
ของชาวไทยวนอาจจะถูกปรับปรนไปจนไม่เหลือเค้ารางเดิม หากไม่มีใครเข้าใจหรือจดจำได้ใน
เรื่องราวการแสดงที่เคยเป็นอัตลักษณ์ของชาวไทยวนล้านนานี้ การแสดงซอแบบต่าง ๆ ก็คงปรับไป



 

Citation :  Okapanom, S. & Ratana, P. (2024). Inheritance of the Sor Performing Art of Buason Thanomboon. 
Journal of Local Governance and Innovation. 8(2) : 323-340;  
DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

327 Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August 
วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถ่ิน : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

เป็นการแสดงที่ใกล้เคียงการแสดงต่าง ๆ ที่มาจากต่างวัฒนธรรม หากไม่มีข้อมูลจากผู้รู้ในเรื่องการ
ขับซอบันทึกไว้อย่างเพียงพอและมีความน่าเชื่อถือ 

อนึ่ง การจะธำรงศิลปะการแสดงซอไว้ให้เป็นอัตลักษณ์ของชาวไทยวนล้านนานั้น นอกจาก
การส่งเสริมให้มีการเรียนการสอนการขับซอในวิชาเกี่ยวกับวัฒนธรรมพ้ืนบ้านแล้ว การกระตุ้นให้
ได้รับรู้ผ่านสื่อต่าง ๆ โดยการนำเสนอให้มากขึ้นตลอดจนการสร้างสีสัน นำความทันสมัยมาเพ่ิมเติม
เพ่ือเรียกร้องความสนใจจากผู้ชมรุ่นใหม่แล้ว การเก็บบันทึกข้อมูล เพ่ือการค้นหาและอ้างอิงได้
สะดวกก็เป็นสิ่งที่ต้องกระทำควบคู่กันไป เพ่ือให้มีฐานข้อมูลหลักไว้เปรียบเทียบท่ามกลางข้อมูลที่
ปรับเปลี่ยนบนความหลากหลายและเคลื่อนไหวอย่างรวดเร็วผ่านการสื่อสารออนไลน์ อันมีส่วนให้มี
ความแผกเพ้ียนบิดเบือนไปได้ง่าย หากไม่มีฐานข้อมูลที่ เป็นข้อเท็จจริงไว้ให้ศึกษาแล้วการ
เปลี่ยนแปลงไปของการแสดงซออาจจะเป็นไปอย่างไร้ทิศทาง จนไม่ เหลือเค้าโครงของ
ศิลปวัฒนธรรมล้านนาอย่างสิ้นเชิง 

 ผู้ศึกษาจึงสนใจที่จะเก็บรวบรวมข้อมูล ในประเด็นการสืบทอดการแสดงซอของแม่ครูบัว
ซอน ถนอมบุญ ศิลปินแห่งชาติ ซึ่งได้แสดงอัตลักษณ์ที่ควรเป็นเยี่ยงอย่างและมีวิถีไทยวนปรากฎใน
ผลงานชัดเจน ตลอดจนมีการสืบทอดศิลปะการแสดงซอ ผู้ศึกษาสนใจในเรื่องดังกล่าวเพ่ือบันทึกไว้
เป็นส่วนหนึ่งของข้อมูลศิลปะวัฒนธรรมล้านนาในช่วงสมัยปัจจุบัน เพ่ือให้ล้านนาชนรุ่นต่อไปได้มี
ข้อมูลไว้ค้นคว้า เมื่อสนใจจะเรียนรู้เรื่องราวของบรรพชนเรื่องการขับซอ  ซึ่งเป็นวัฒนธรรมส่วนหนึ่ง
ที่มีความหมายและมีบทบาทต่อสังคมล้านนามายาวนาน 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย (Research Objectives) 
 เพ่ือศึกษาการสืบทอดศิลปะการแสดงซอ ของบัวซอน ถนอมบุญ 
 

วิธีดำเนินการวิจัย (Research Methods) 

การศึกษาครั้งนี้ ผู้วิจัยศึกษาเฉพาะเรื่อง “การสืบทอด”ศิลปะการแสดงซอ ของบัวซอน 
ถนอมบุญ โดยรวบรวมข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์ สังเกต และสอบถามบุคคลที่เก่ียวข้อง 

1)  รวบรวมข้อมูลเอกสาร กำหนดประเด็นที่สนใจ คือ การสืบทอดการแสดงซอของแม่
ครูบัวซอน ถนอมบุญ ผู้ซึ่งเป็นแม่ครูผู้สอนการขับซอให้ผู้วิจัย แล้วทำการทบทวนเอกสารและ



 

Citation :  ศราวุฒิ โอฆะพนม และภักดกีลุ รัตนา. (2567). การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญ. วารสารการ
บริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น. 8(2) : 323-340; DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

328 วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 
Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพ่ือกำหนดประเด็นที่ต้องการศึกษาไม่ให้ซ้ำซ้อน ค้นหากรอบแนวคิดเพ่ือ
นำมาใช้ในการศึกษาเรื่องที่สนใจ 

2)  รวบรวมข้อมูลภาคสนาม 

2.1) สังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม  ไปร่วมงานแสดงซอที่แม่ครูบัวซอนไปทำงาน 

2.2) สัมภาษณ์วิทยากรและผู้เกี่ยวข้อง  ได้แก่ บัวซอน ถนอมบุญ ช่างซอ ที่เป็นลูกศิษย์
ของบัวซอน ถนอมบุญ จำนวน 11 คน นักดนตรีที่เคยทำงานร่วมกับบัวซอน ถนอมบุญ จำนวน 11 
คน ผู้ชม ผู้ฟัง ที่ติดตามผลงานของบัวซอน ถนอมบุญ จำนวน 10 คน 

2.3) เก็บรวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับประวัติส่วนตัว การแสดงซอ และผลงานการประพันธ์บท
ซอ ตลอดจนความคิดเห็นต่าง ๆ ของบุคคลรายล้อมที่มีต่อวิทยากรหลัก บัวซอน ถนอมบุญ 

2.4) เรียบเรียงข้อมูล สรุปผลการศึกษาและนำเสนอในรูปแบบรายงานการวิจัย 

 กรอบแนวคิดการวิจัย 
การศึกษาเรื่อง “การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของ บัวซอน ถนอมบุญ”  ผู้วิจัยได้นํา

แนวคิดเรื่อง การสืบทอดวัฒนธรรมมาเป็นกรอบแนวคิดในการศึกษา ซึ่งมีหลักการดังนี้ 
แนวคิดเรื่องการสืบทอดวัฒนธรรม 
วัฒนธรรมมีความหมาย ดังนี้ 1) วัฒนธรรม คือผลรวมของทุกสิ่งซึ่งเป็นความเจริญงอกงาม

ที่สังคมนั้นๆ ได้ทำไว้หรือได้สั่งสมมา 2) วัฒนธรรม คือผลงานสร้างสรรค์ทางศิลปะและพุทธิปัญญา
ทุกแขนง 3) วัฒนธรรม คือสิ่งที่ เป็นขนบธรรมเนียมประเพณีตกทอดมาจากบรรพบุรุษและ              
4) วัฒนธรรม คือ สิ่งที่ดีมีค่าแสดงรสนิยมของผู้ดีหรือชนชั้นสูงที่มีการศึกษาและฐานะดี (สำนักงาน
คณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ, 2551) 

อมรา พงศาพิชญ์ (2547) อธิบายเรื่องการสืบทอดวัฒนธรรม ไว้ว่า เมื่อวัฒนธรรม คือ
ระบบสัญลักษณ์ที่มนุษย์สร้างขึ้นและมิใช่เกิดขึ้นโดยสัญชาตญาณ การถ่ายทอดวัฒนธรรมที่เห็นได้
ชัดเจนที่สุด คือการที่พ่อแม่สอนลูกว่าอะไรควรทำและไม่ควรทำในสังคมไทย เช่นสอนให้ไหว้ผู้ที่
อาวุโสกว่า ผู้น้อยไม่ควรยืนค้ำศีรษะผู้ใหญ่ นอกจากนี้การที่แม่สอนให้ลูกทำอาหารไทยก็เป็นการ
ถ่ายทอดวัฒนธรรมไทยเหมือนกัน การสอนลักษณะนี้เป็นการสอนถึงพฤติกรรมและเป็นการ
ถ่ายทอดระบบสัญลักษณ์ด้วย การถ่ายทอดวัฒนธรรม คือ การสอนให้คนรุ่นหลังรู้ถึงระบบ
สัญลักษณ์ของสังคม หลักที่สมาชิกของสังคมใช้ยึดเป็นแนวประพฤติปฏิบัติ นั่นคือบรรทัดฐานและ
ค่านิยม ที่สมาชิกของสังคมยึดเป็นหลักพฤติกรรม ดังนั้นแนวคิด วิธีการทำงาน ตลอดจนการ



 

Citation :  Okapanom, S. & Ratana, P. (2024). Inheritance of the Sor Performing Art of Buason Thanomboon. 
Journal of Local Governance and Innovation. 8(2) : 323-340;  
DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

329 Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August 
วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถ่ิน : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

ประดิษฐ์สิ่งของเครื่องใช้ ย่อมจะต้องสอดคล้องกับค่านิยมของสังคมนั้นโดยอัตโนมัติ กาถ่ายทอด
วัฒนธรรมย่อมเปลี่ยนไปตามกาลเวลา แต่ค่านิยมและหลักใหญ่ที่ใช้เป็นกฎเกณฑ์ของสังคมก็ยังไม่
เปลี่ยนไป 

หากเรานิยามวัฒนธรรมว่าเป็นสิ่งที่ไม่คงที่ไม่ตายตัวสามารถเปลี่ยนแปลง ปรับแต่งให้เข้า
กับยุคสมัยได้ การสืบทอดทางวัฒนธรรมจึงไม่ใช่เพียง การรับไว้ (Recieve) การรักษา (Maintain) 
และการส่งผ่าน (Transmit) วัฒนธรรม หากแต่เป็นการเรียนรู้ที่จะรับ (Recieve) เรียนรู้ที่จะเลือก
(Select) เรียนรู้ที่ จะใช้  (Using) และเรียนรู้ที่ จะพัฒนา (Develop) วัฒนธรรมให้ เหมาะสม
สอดคล้องกับความต้องการและวิถีชีวิตของมนุษย์ภายใต้บริบททางสังคมของพ้ืนที่และเวลาแห่งยุค
สมัยนั้น (ณัฐฐ์วัฒน์ สุทธิโยธิน, 2556)  

 การสืบทอดทางวัฒนธรรม พิจารณาได้เป็น 3 มิติ คือ มิติบุคคล (human) เป็นการสืบทอด

ทางวัฒนธรรมจากบุคคลกลุ่มหนึ่งไปยังบุคคลอีกกลุ่มหนึ่ง มิติพ้ืนที่ (space) เป็นการสืบทอดทาง

วัฒนธรรมจากสถานที่หนึ่งไปยังสถานอีกท่ีหนึ่ง มิติเวลา (time) เป็นการสืบทอดทางวัฒนธรรมจาก

ห้วงเวลาหนึ่งไปยังอีกห้วงเวลาหนึ่ง เมื่อเรานิยามวัฒนธรรมว่าเป็นสิ่งที่ไม่คงท่ีไม่ตายตัว แต่สามารถ

เปลี่ยนแปลง ปรับแต่งวัฒนธรรมให้เข้ากับยุคสมัยได้ (ณัฐฐ์วัฒน์ สุทธิโยธิน, 2556; ทับทิม เป็งผล, 

2564) 

ทับทิม เป็งมล (2564) ให้ความหมายโดยสรุปของการสืบทอดทางวัฒนธรรม (cultural 
inheritance) ว่าเป็นกระบวนการเรียนรู้และการพัฒนา (learning and development) ของ
มนุษย์เพ่ือที่จะรักษาอัตลักษณ์ของแบบแผนของความคิด ความเชื่อ วิถีทาง และแนวปฏิบัติของ
ตนเองไว้ โดยอาศัยกระบวนการในการสืบทอดทางวัฒนธรรมซึ่งเป็นกระบวนการที่มีลักษณะเป็น
การไหลเวียนอย่างต่อเนื่องกันไปอย่างไม่รู้จบ การสืบทอดทางวัฒนธรรมในที่นี้หมายถึงการสืบทอด
ในสิ่งที่ประกอบ ด้วยแนวคิด (concept) รูปแบบ (form) และเนื้อหา (content) และวิธีการ 
(method) ที่ใช้ในการสืบทอดวัฒนธรรม 
งานวิจัยที่เกี่ยวข้องที่ได้กล่าวมานี้ เป็นแนวทางการศึกษาการสืบทอดศิลปะการแสดงซอของ บัว
ซอน ถนอมบุญ ที่มีต่อผลการดำรงอยู่ของการแสดงซอในล้านนา ซึ่งบัวซอนมีบทบาทเป็นผู้สืบทอด
ที่เป็นที่รู้จักและได้รับการยอมรับจากผู้นิยมฟังซอ และสถาบันการศึกษา ว่าเป็นแม่ครูซอแบบ
เชียงใหม่ และเป็นช่างซอที่มีปฏิภาณไหวพริบยอดเยี่ยมและใช้ภาษาที่คมคายทั้งการขับซอและการ



 

Citation :  ศราวุฒิ โอฆะพนม และภักดกีลุ รัตนา. (2567). การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญ. วารสารการ
บริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น. 8(2) : 323-340; DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

330 วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 
Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

ประพันธ์บทขับซอ จนกระทั่งได้รับรางวัลเชิดชูเกียรติเป็นศิลปินแห่งชาติประจำปี พ.ศ. 2555 สาขา
ศิลปะการแสดง (เพลงพื้นบ้าน-การขับซอ) 
 

ผลการวิจัย (Research Results) 
ความหมายและลักษณะของศิลปะการแสดงซอ 

 คำว่า “ซอ” ในภาษาล้านนาหมายถึง การขับร้อง หรือการขับขานบทร้อยกรองที่มีทำนอง
โดยเฉพาะ ในความหมายกว้างหมายรวมถึงการขับร้องเพลงที่มีทำนองและเนื้อร้องที่หลากหลาย แต่
ในความหมายแคบจะหมายถึงเฉพาะศิลปะการขับขานของชาวไทยวนที่มีทำนองเป็นแบบแผน
โดยเฉพาะ ซึ่งต่างจากการขับขานบทร้อยกรองของกลุ่มชาติพันธุ์อ่ืน  ซอในล้านนา มีรูปแบบการ
แสดง 2 แบบ  คือซอแบบเชียงใหม่และซอแบบน่าน ซึ่งเป็นการแสดงพ้ืนบ้านที่มีลักษณะคล้ายกัน
คือ เป็นการแสดงเพ่ือความบันเทิงและเป็นการขับขานแบบเพลงปฏิพากย์ คือมีช่างซอชายหญิงขับ
ซอโต้ตอบกัน ซึ่งซอเชียงใหม่และซอน่านก็มีข้อแตกต่างกัน คือ 1). พ้ืนที่ของผู้นิยมฟังซอแบบ
เชียงใหม่ คือ บริเวณ เชียงใหม่ ลำพูน เชียงราย ลำปาง พะเยา แม่ฮ่องสอน ตาก อุตรดิตถ์  ส่วน
พ้ืนที่ที่มีผู้นิยมฟังซอแบบน่าน คือ บริเวณแพร่ น่าน อุตรดิตถ์ 2). ท ำน องซอ ที่ ช่ า งซอแบ บ
เชียงใหม่ใช้ในการขับซอ ได้แก่ ตั้งเชียงใหม่ จะปุ ละม้าย เชียงแสน ปั่นฝ้าย พม่า เงี้ยว ลับแลง ล่อง
น่าน อ่ือ ส่วนทำนองที่ช่างซอน่านใช้ขับซอคือ ลับแลงและล่องน่านเท่านั้น 3). ดนตรีประกอบ ซอ
เชียงใหม่ใช้ดนตรีบรรเลงคือวงปี่ชุมสาม หรือปี่ชุมห้าและซึง ส่วนซอน่าน ใช้สะล้อและซึงในการ
บรรเลงประกอบการขับซอ 

ดังนั้น การขับขานที่เรียกว่า “ซอแบบเชียงใหม่”นั้น จะมีดนตรีบรรเลงประกอบหลักคือ
เครื่องเป่าที่ทำจากไม้ไผ่ ที่เรียกว่า “ปี่” ประกอบไปด้วย จำนวนปี่สามเลา ซึ่งทำจากไม้ไผ่ลำ
เดียวกัน แบ่งเป็นปี่สามขนาด เรียกว่า “ปี่ชุมสาม” ปี่ขนาดใหญ่ เรียกว่า “ปี่แม่” ขนาดกลาง 
เรียกว่า “ปี่กลาง” และขนาดเล็ก เรียกว่า “ปี่ก้อย” ลิ้นปี่ทำด้วยทองเหลืองเป่าประสานเสียงกัน 
โดยเสียงปี่ที่เป็นทำนองหลักคือ เสียง “ปี่ก้อย” ซึ่งเป็นปี่ขนาดเล็กสุด การประสานเสียงปี่ทั้งสาม
ขนาดทำให้ได้เสียงสูง ดังนั้นช่างซอจึงขับซอด้วยเสียงสูงที่เรียกว่า “ซอเข้าปี่”  (ทรงศักดิ์ ปรางค์
วัฒนากุล, 2539: 12) 

 

 



 

Citation :  Okapanom, S. & Ratana, P. (2024). Inheritance of the Sor Performing Art of Buason Thanomboon. 
Journal of Local Governance and Innovation. 8(2) : 323-340;  
DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

331 Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August 
วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถ่ิน : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

ลักษณะและความสำคัญของการแสดงซอ 
ลำดับการแสดงซอเชียงใหม่ และการนับถือผีครูของช่างซอเชียงใหม่ ซึ่งมีลักษณะที่เป็น

เอกลักษณ์ ได้แก่ มีขั้นตอนการแสดงซอตามลำดับหกขั้นตอน และจารีตของช่างซอ คือการนับถือผี

ครูซอ ซอเชียงใหม่ตามปกติจะเป็นการซอแบบ “ซอถ้อง” คือการซอโต้ตอบกันของช่างซอชายหญิง 

โดยทั่วไปจะแสดงบนผามซอ ซึ่งจะเป็นไปตามลำดับขั้นตอนของขนบการแสดงดังที่กำลังจะกล่าวถึง 

บางขั้นตอนอาจจะปรับเปลี่ยนตามโอกาสและจังหวะเวลาของการขับซอ แต่โดยทั่วไปมีลำดับ

ขั้นตอน ดังนี้ (อรพิน ลือพันธ์, 2544: 29-30) 

1) ไหว้ครูซอ  ช่วงแรกของการแสดงช่างชอจะทำพิธีไหว้ครู เริ่มตั้งแต่การไหว้ระลึกถึงครู
ก่อนก้าวขึ้นผามซอ และเมื่อขึ้นนั่งบนผามแล้ว จะทำพิธีไหว้ครูก่อนเริ่มการแสดง แต่ก็มีข้อยกเว้นได้ 
ช่างซออาจจะยังไม่ไหว้ครูในตอนเริ่มต้นซอ หากมีคนรอฟังซออยู่มาก จะบรรเลงโหมโรงด้วยปี่และ
เสียงซึงก่อนแล้วตามด้วยการขับซอโต้ตอบกัน เมื่อมีโอกาสได้พักหรือช่วงที่เรียกว่า “ปลง" ซอ จึงจะ
เริ่มทำพิธีไหว้ครูทุกครั้งที่ทำการแสดง  

2) โหมโรง  ช่วงนี้นักดนตรีบรรเลงเพลงต่าง ๆ นำไปก่อน เพื่อเป็นการโหมโรงให้ผู้คนที่อยู่
ละแวกใกล้เคียงได้ทราบว่าซอกำลังจะเริ่มแสดงแล้ว เป่าปี่บรรเลงด้วยทำนองเฉพาะ ผู้ชมผู้ฟังทยอย
เดินมาสู่บริเวณงานแล้วช่างปี่จะเป่าบรรเลงเพลงที่ผู้คนคุ้นหู เช่น เพลงปราสาทไหว ฤาษีหลงถ้ำ 
และเพลงหมู่เฮาชาวเหนือ  

3) เกริ่น เมื่อนักดนตรีบรรเลงเพลงโหมโรงแล้ว จะบรรเลงเพลงปี่ชุมห้า เพ่ือเริ่มเข้าสู่การ
ขับซอ ต่อไป จะบรรเลงเพลงตั้งเชียงใหม่ ซึ่งเป็นทำนองแรกที่ช่างซอทุกคนถือเป็นขนบในการซอ 
เมื่อจบเพลงตั้งเชียงใหม่แล้วจะต่อด้วยทำนองจะปุและทำนองละม้ายตามลำดับ ซึ่งทั้งสามทำนองนี้
จะบรรเลงและขับซอโดยไม่หยุดเว้นระยะ ทั้งสามทำนองถือเป็นการทักทายผู้ชม หรือบางครั้งซอ
ไหว้คุณแก้วทังสามและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลายแล้วบอกให้ทราบว่าวันนี้จะมาซอเรื่องอะไร บอกประวัติ
เรื่องราวของงานพอสังเขป และท่ีสำคัญคือการแจ้งรายละเอียดเกี่ยวกับเจ้าภาพของงาน 

4)   โต้คารม  ช่วงนี้ช่างซอเริ่มซอทักทายกัน เกี้ยวพาราสี หยอกล้อต่อว่าต่อขานกัน ซึ่งช่วง
นี้ช่างซอจะต้องใช้ไหวพริบปฏิภาณในการคิดคำมาซอตอบโต้กันอย่างทันควัน ถ้าผู้ชมถูกใจ พอใจใน
โวหารก็จะฮือฮาและร้องคำว่า "เซ้ย" โดยตะโกนดัง ๆ โห่ดัง ๆ  การตอบโต้คารมของช่างซอคู่ถ้อง 
อาจเป็นคำซอที่เต็มไปด้วยคำลามก เพ่ือเป็นการสร้างความตลกขบขัน ครื้นเครงคึกคัก ก่อนที่จะซอ
เข้าสู่เนื้อหาต่อไป ทำนองซอที่โต้ตอบกัน ส่วนมากเป็นทำนองละม้าย 



 

Citation :  ศราวุฒิ โอฆะพนม และภักดกีลุ รัตนา. (2567). การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญ. วารสารการ
บริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น. 8(2) : 323-340; DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

332 วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 
Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

5) เนื้อหา  หลังจากที่ช่างซอซอโต้ตอบกันไปมาได้ระยะหนึ่งโดยใช้ทำนองละม้าย ต่อไป
จึงเริ่มเข้าสู่เนื้อหา ช่างซออาจเปลี่ยนทำนองใหม่เพ่ือให้สอดคล้องกับเนื้อหา เพ่ือไม่ให้ผู้ฟังเบื่อ
หน่าย ทำนองที่นิยมซอได้แก่ อ่ือ พม่า เงี้ยว หรือเสเลเมา เนื้อหาที่ซอจะว่าด้วยเรื่องที่เกี่ยวกับงาน 
เช่น กล่าวถึงพิธีการขั้นตอนต่าง ๆ หรือซอให้ความรู้แทรกคติข้อคิดสอนใจในการดำเนินชีวิตแก่ผู้ฟัง
ไปด้วยเมื่อซอได้ประมาณสองชั่วโมง ช่างซอจะพักช่วงเพ่ือพักผ่อน และรับประทานอาหาร เมื่อเวลา 
12.00 จะเริ่มซอต่ออีกในเวลา 13.00 นาฬิกา ถ้าช่างซอยังไม่ได้ไหว้ครูในช่วงเริ่มต้นแต่แรกก็จะทำ
พิธีไหว้ครูในช่วงนี้ หลังหยุดซอ และก่อนไปกินข้าว ต้องไหว้ครูให้เรียบร้อยทุกครั้งที่ไปแสดง จะไม่มี
การงดไหว้ครูอย่างเด็ดขาด ซึ่งเจ้าภาพจะเตรียมขันไหว้ครูตั้งไว้ให้บนผามซอให้ช่างซอชายหนึ่งชุด 
หญิงหนึ่งชุด เป็นธรรมเนียมในการแสดงซอบนผาม 

6) บทลา  เมื่อเริ่มการแสดงต่อในช่วงบ่ายไปเรื่อย ๆ ในตอนท้ายก่อนจบการแสดงซอ ช่าง
ซอบางคนอาจใช้ทำนองอ่ือหรือพม่าในการกล่าวลาหรือบางคนอาจใช้ทำนองเดียวกับที่ซอในช่วง
เนื้อหา ซอจบรวดเดียวไปเลยก็มี ซึ่งในช่วงใกล้จะลงสุดท้ายนี้ช่างซอจะซอขออภัยผู้ฟังเพ่ือออกตัวว่า
ตนอาจผิดพลาด ซอยังไม่เก่ง และซอเชิญสิ่งศักดิ์สิทธิ์ให้มาช่วยปกป้องคุ้มครองทุกคน พร้อมกับซอ
อวยพรให้ทุกคนมีความสุขและซอปัดเคราะห์ปัดโศกให้ด้วยแล้วจึงยุติการซอ 
 ลำดับขั้นตอนการซอทั้งหมดนี้จะเป็นไปตามลำดับหากเป็นการขึ้นผามซอจริงตามงาน
ต่าง ๆ แต่ถ้าเป็นการซอสาธิต ซอประกวด หรือแสดงละครซอก็ไม่จำเป็นต้องดำเนินขั้นตอนไปตาม
ขนบการซอดังกล่าว  
 การนับถือผีครูซอ   

 “ผีครูซอ”“ ผีครู” หรือ“ครูซอ” เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ช่างซอใช้เป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจ ช่างซอ
จึงต้องปรนนิบัติครูเป็นธรรมเนียมที่จะเลิกเสียไม่ได้ตราบใดที่ยังประกอบอาชีพช่างซอ การนับถือผี
ครูเป็นเรื่องที่เคร่งครัดของผู้ที่ต้องแสดงฝีมือในงานศิลปะชั้นสูงแขนงต่าง ๆ สุรสิงห์สำรวม ฉิมพะ
เนาว์ (2527: 15) ได้สรุปความหมายของซอไว้ว่าเป็นการขับร้องอย่างหนึ่งของชาวล้านนาทีแ่ตกต่าง
กับการขับร้องแบบอ่ืน ที่สำคัญที่สุดคือจะต้องมีดนตรีประกอบเสมอ และเป็นการขับร้องอาชีพซึ่ง
เป็นการขับร้องชนิดเดียวของชาวล้านนาที่ต้องมีคณะหรือมีวง และเป็นการขับร้องแบบเดียวที่
จะต้องมีการ "ถือครู" เช่นเดียวกับศิลปชั้นสูงอ่ืน ๆ  

ประสิทธิ์ เลียวสิริพงศ์ (2530: 4) ได้กล่าวถึงธรรมเนียมการนับถือผีครูไว้ว่า ผู้ที่ประกอบ
อาชีพนักแสดงซอ จะมีการนับถือผีครูอย่างเคร่งครัด ผีครูที่นับถือนั้นมีทุกระดับนับจากครูปัจจุบันที่
ได้เรียนขับซอด้วย นับขึ้นไปจนถึงที่สุดของครูเรียกว่า “ครูเค้า ครูปลาย ครูตาย ครูยัง” นักแสดงซอ 



 

Citation :  Okapanom, S. & Ratana, P. (2024). Inheritance of the Sor Performing Art of Buason Thanomboon. 
Journal of Local Governance and Innovation. 8(2) : 323-340;  
DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

333 Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August 
วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถ่ิน : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

หรือช่างซอ จะต้องทำพิธีไหว้ครูประจำปี เรียกว่า “การเลี้ยงครู” และมีการไหว้ครูในวาระท่ีลูกศิษย์
เรียนรู้การขับซอได้เก่งแล้ว จนสามารถแยกไปประกอบอาชีพได้เอง เรียกว่าการไหว้ครูเพ่ือ “แบ่งผี
ครูซอ” ส่วนศุภนิจ ไชยวรรณ (2545) ศึกษาถึงกระบวนการสืบทอดเพลงซอพ้ืนบ้านของจังหวัด
เชียงใหม่ พบว่า มีการสืบทอดความเชื่อที่ยังไม่เปลี่ยนแปลงคือ การขึ้นครู การไหว้ครู และการขึ้น
ขันตั้งน้อยเวลาซอบนผาม และการเคารพครูที่ได้สั่งสอนมา 

การไหว้ครูที่ช่างซอทุกคนต้องทำจะเกิดขึ้นเป็นระยะตลอดช่วงเวลาที่เข้าสู่วงการซอ เริ่ม
ตั้งแต่การไหว้ครูเพ่ือขอเป็นลูกศิษย์ในครั้งแรกที่ไปเรียนซอ เมื่อเรียนซอไปจนมีความรู้ มีทักษะการ
ซอจนสามารถออกรับงานแสดงเองได้ ก็จะไหว้ครูเพ่ือแบ่งผีครูไปตั้งหิ้งผีครูที่บ้านช่างซอเอง 
ระหว่างที่รับงานแสดงซอทุกครั้งที่ขึ้นแสดงบนผามซอจะต้องไหว้ครูเสมอ และมีการไหว้ครูประจำปี
ที่เรียกว่า การเลี้ยงครู นอกจากนี้แล้วช่างซอบางคนอาจขอบนบานต่อครูในเรื่องการงาน เรื่องรายได้ 
ถ้าเป็นไปตามท่ีได้ขอบนบานครูไว้ก็จะทำการไหว้ครูเป็นครั้งคราวไปตามท่ีได้บนไว้ จะเห็นว่ามีจารีต
ในความประพฤติของช่างซอ คือการเคารพผีครูโดยมีความเชื่อว่าผู้ที่เคารพสักการะครูอย่าง
สม่ำเสมอจะประสบความสำเร็จในการงานและอยู่เย็นเป็นสุข หากใครไม่เคารพสักการะครูมักจะพบ
กับความวิบัติไม่เจริญ ดังนั้น ผีครูจึงเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เป็นขวัญกำลังใจ เป็นที่พ่ึงอันสำคัญและเป็น
ธรรมเนียมที่เคร่งครัด 

จากธรรมเนียมการไหว้ผีครูซอนี้เป็นสิ่งบ่งชี้ว่า “การแสดงซอ” เป็นงานศิลปะที่มีร่องรอย
รากเหง้าความเป็นมาอย่างเป็นระบบ การประกอบพิธีไหว้ผีครูที่สืบทอดมาแต่สมัยโบราณนั้นไม่ต่าง
จากงานแสดงชั้นสูงแขนงต่าง ๆ ที่สืบทอดกันมา เช่น โขน มโนราห์  งานช่างสิบหมู่ รวมทั้งงานที่
เป็นศาสตร์โบราณแขนงอ่ืน เช่น การแพทย์พ้ืนบ้าน โหราศาสตร์ จิตรกรรม ประติมากรรม ซึ่งป็น
ศาสตร์ศิลป์เพ่ือการดำรงชีวิตมีการสืบทอดกันมาเป็นวิธียึดโยงกันไว้ระหว่างศิษย์กับครูด้วยการ
ประกอบพิธีกรรมไหว้ครูที่จริงจังเคร่งครัด  

งานแสดงซอนั้นมีเหตุปัจจัยหลายอย่างที่อาจก่อให้เกิดความเครียด ความเหนื่อยล้าจากการ
เป็นนักแสดง ซึ่งไม่สามารถทำตามใจตัวเองอย่างอิสระ ช่วงเวลาการแสดงซอซึ่งยาวนานทั้งวันอีกท้ัง
ช่างซอและนักดนตรีต้องพบปะผู้คนหลากหลาย ต้องมีการเดินทางไกลเพ่ือไปทำการแสดงในที่ต่าง 
ๆ มีความเสี่ยงอุบัติเหตุ และอาจมีอุปสรรคปัญหาเกิดขึ้นได้เสมอ นอกจากนี้การกระทบกระทั่งมัก
เกิดข้ึนเมื่อทำการแสดงอยู่ท่ามกลางผู้คนหลากหลายอารมณ์ และการต้องใช้ปฏิภาณไหวพริบในการ
ขับขานบทซอ  ปัจจัยเหล่านี้ทำให้เกิดความทุกข์ขึ้นได้ การพ่ึงพาสิ่งศักดิ์สิทธิ์จึงเป็นทางออกที่ดี ทำ



 

Citation :  ศราวุฒิ โอฆะพนม และภักดกีลุ รัตนา. (2567). การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญ. วารสารการ
บริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น. 8(2) : 323-340; DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

334 วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 
Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

ให้เกิดความอบอุ่นใจและเชื่อมั่นในการแสดงทุกครั้ง การไหว้ครูซอจึงเป็นการแสดงออกด้วยความ
เต็มใจของช่างซอทุกคน การเชื่อในความศักดิ์สิทธิ์ของผีครูก็เป็นสิ่งที่ช่างซอและนักดนตรีไม่เคย
ปฏิเสธ จึงอาจกล่าวได้ว่าตราบใดที่ยังมีการแสดงซอ ตราบนั้นยังมีการไหว้ผีครูซอเสมอไม่
เปลี่ยนแปลงด้วยเหตุผลของความเชื่อและการตอบสนองทางใจดังกล่าว 

   ซอถือเป็นวัฒนธรรมท้องถิ่น ที่เป็นหลักฐานแสดงถึงภูมิปัญญาทางด้านภาษาของชาว
ล้านนา เพราะการแสดงซอ เป็นการขับขานที่ต้องใช้ภาษาเป็นสื่อสำคัญ ทั้งภาษาพูด และ
ความหมายของภาษาที่ใช้สื่อออกไปถ้อยคำที่ใช้ขับซอ เป็นบทกวีที่นำเสนอเรื่องราว เร้าอารมณ์ 
ความรู้สึกคนฟังเพราะผู้ฟังซอไม่ได้ฟังเพียงเสียงไพเราะผ่านหู แต่เนื้อหาเรื่องราวที่สื่อออกไปก็มี
ความหมาย  โดยเฉพาะอย่างยิ่งภูมิปัญญาในการใช้คำและเสียงสัมผัส  อรพิน ลือพันธ์ (2544:84) 
กล่าวว่า การใช้คำต่าง ๆ ในบทซอนั้นจะเป็นแบบ “กลอนพาไป” ซึ่งมีทั้งให้รับสัมผัสและคล้องจอง
กันทำให้เกิดเสียงไพเราะ ดังนั้น บทกวีที่นำมาขับซอที่สื่อสารทั้งความหมายของเรื่องราวและเสียง
ของคำที่ไพเราะน่าฟัง การสรรคำมาใช้สื่อที่ให้ความรู้สึกดีและมีความหมายที่น่าสนใจเป็นคุณสมบัติ
ของผู้มีภูมิปัญญาในการใช้ภาษา 

  นอกจากจะเป็นศิลปะการแสดงที่ให้ความบันเทิงแล้ว ซอยังมีบทบาทสำคัญในการสะท้อน
ให้เห็นถึงวิถีชีวิต ความเชื่อ ค่านิยม และขนบธรรมเนียมประเพณีต่าง ๆ ของชาวล้านนาอย่างดียิ่ง 
เพราะซอเป็นผลงานวรรณกรรมที่ช่างซอขับร้องขึ้นสด ๆ ในเหตุการณ์หรือเรื่องราวต่าง ๆ หรือ ซอ
ตามเนื้อหาที่ได้เขียนขึ้นนับว่าเป็นการบันทึกเรื่องราวในวิถีชีวิตชาวล้านนาไว้อย่างหลากหลาย 
กล่าวถึงการดำรงชีวิตแบบต่าง ๆ และสะท้อนให้เห็นถึงภูมิปัญญาของชาวล้านนาในด้านต่าง ๆ (สิริ
กร ไชยมา. 2543: 54) 

  ประวัติและผลงานของบัวซอน ถนอมบุญ 
 ผู้วิจัยได้ลงพ้ืนที่ภาคสนามเพ่ือเก็บข้อมูลประวัติและผลงานของบัวซอน ถนอมบุญ โดย
การสัมภาษณ์และสอบถาม ทั้งนี้เพ่ือให้เกิดความชัดเจนและถูกต้องของข้อมูล ซึ่งผู้วิจัยได้ลงพ้ืนที่ 
เมื่อเดือนตุลาคม พ.ศ. 2564  และพบว่าแม่ครูบัวซอนให้เข้าพบและถ่ายคลิปการสัมภาษณ์ให้
คำอธิบาย ตอบคำถามที่ผู้วิจัยได้เตรียมไว้เป็นรายประเด็นที่ศึกษา ตลอดจนเกร็ดเล็กเกร็ดน้อยที่
ช่วยให้มองเห็นมิติชีวิตที่ชัดเจนขึ้นในความเป็นศิลปินและครูภูมิปัญญา ผู้วิจัยได้สรุปและเรียบเรียง
ไว้ตามเส้นเวลา (Time line) ของอายุบัวซอน ถนอมบุญ ดังนี้  
 
 



 

Citation :  Okapanom, S. & Ratana, P. (2024). Inheritance of the Sor Performing Art of Buason Thanomboon. 
Journal of Local Governance and Innovation. 8(2) : 323-340;  
DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

335 Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August 
วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถ่ิน : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

 
 
อายุ    13    16     18       24    25        30        44    55     58  59         65       68       75 
พ.ศ.  2500  2503  2505  2511 2512    2517    2531   2542   2545 2546   2552  2555  
2562 
 
 

 

ภาพที่ 1 แสดงกิจกรรมที่เกิดขึ้นในชีวิตของบัวซอน ถนอมบุญ ตั้งแต่เริ่มเข้าสู่วงการแสดงซอ (อายุ 
13 ปี) จนกระท่ังหยุดรับงานแสดง (อายุ 75 ปี) 

 

บัวซอน ถนอมบุญ เกิดเมื่อวันเสาร์ วันที่ 10 กุมภาพันธ์ พ.ศ. 2487 ที่บ้านต้นรุง  ตำบลป่า

ตุ้ม อำเภอพร้าว  จังหวัดเชียงใหม่ เป็นบุตรคนสุดท้องในจำนวนพ่ีน้องสี่คน ของนายไวและนางหมู 

ถนอมบุญ ซึ่งมีอาชีพทำไร่และค้าขายเส้นขนมจีน บัวซอนเรียนหนังสือจบชั้นประถมศึกษาปีที่สี่ เมื่อ

อายุ 11 ปี ที่โรงเรียนในหมู่บ้านที่อยู่ห่างจากตัวอำเภอพร้าว ประมาณ 40 กิโลเมตร 

หลังจบ ป. 4 แล้ว บัวซอน ถนอมบุญ ฝึกเล่นลิเก จนออกรับงานแสดงได้ ยายของบัวซอน
ไม่ส่งเสริมให้เล่นลิเกจึงนำไปฝากแม่ครูคำปัน เงาใสเพ่ือให้ฝึกการแสดงซอ ได้ไปอาศัยอยู่ที่บ้านแม่
ครูคำใสที่บ้านทุ่งหลวง ที่อยู่ละแวกเดียวกับที่ว่าการอำเภอพร้าว ฝึกขับซอด้วยความขยัน อดทน 
จนออกรับงานแสดงได้ตั้งแต่อายุ 13 ปี ได้รับรางวัลชนะเลิศจากการประกวดขับซอ ในงานเปิดที่ว่า
การอำเภอ เมื่อปี พ.ศ. 2500 โดยใช้ชื่อในการประกวดว่า “บัวซอน เมืองพร้าว” ซึ่ง  บัวซอนใช้ชื่อนี้
ในวงการซอมาจนปัจจุบัน ต่อมาได้ย้ายตามแม่ครูคำปันเข้ามาอยู่ในอำเภอเมืองเชียงใหม่ และรับ
งานแสดงซอต่าง ๆ เป็นเวลา 3 ปี บัวซอนจึงขอแบ่งขันครู แยกออกมาจากแม่ครูคำปันขณะที่มีอายุ 
16 ปี เพ่ือความสะดวกในการรับงานแสดงซอมากยิ่งขึ้น มีคู่ซอฝ่ายชายหลายคนที่มีชื่อเสียง ทำให้
บัวซอนซอเก่งมากขึ้นจึงทำให้มีงานจ้างมาก และมีชื่อเสียงโด่งดังเป็นที่รู้จักไปทั่วภาคเหนือ ต่อมาใน
ปี พ.ศ. 2503 ทางห้างหยูนิ่มเจริญได้เชิญชวนไปซอออกอากาศที่สถานีวิทยุ วปถ. 2 เชียงใหม่ 
ชื่อเสียงของบัวซอนจึงกระจายไปทุกพ้ืนที่ที่สามารถรับคลื่นวิทยุเอเอ็ม   

ครูภูมิปัญญาไทย รุ่น 1 
เร่ิมเรียนซอ 

เร่ิมรับงานเอง 

แต่งงาน หยดุรับงานแสดงซอแบบดั้งเดิม 

บนัทึกแผน่เสียง 

กลบัคืนวงการซอ 

ปริญญา ศศม. จาก มช. 

หยดุรับงาน 

ปริญญา ศศม. จาก รภชม. 

รางวลัผูใ้ชภ้าษาไทยถิ่น

ดีเด่นดีเด่น 

รางวลัศิลปินแห่งชาติ 



 

Citation :  ศราวุฒิ โอฆะพนม และภักดกีลุ รัตนา. (2567). การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญ. วารสารการ
บริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น. 8(2) : 323-340; DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

336 วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 
Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

เมื่ออายุ 18 ปี บัวซอนก็มีโอกาสได้บันทึกแผ่นเสียงครั้งแรกโดยห้างแผ่นเสียงนครพานิช 
เชียงใหม่เป็นการซอแบบปฏิพากย์เรื่องน้ำตาเมียหลวง โดยซอร่วมกับนายบุญศรี หอมสะอาด และ
นางศรีออน พาทะขัน ซึ่งเป็นที่นิยมชมชอบและมีกระแสตอบรับอย่างท่วมท้นจึงมีการบันทึก
แผ่นเสียงออกมาอย่างต่อเนื่องได้แก่ ซอเรื่องหาคู่รัก ซอเรื่องลูกแก้วเมียขวัญ ซอประวัติกฐิน ทั้งสาม
เรื่องนี้ บัวซอนซอคู่กับนายบุญศรี หอมสะอาด ส่วนซอเรื่องพัฒนาการท้องถิ่น ซอเรื่องทรัพย์สี่
ประการ ซอเงี้ยวเกี้ยวสาว ซอผัวเมียแบ่งทรัพย์และซอผัวเมียผิดกั๋น ทั้งห้าเรื่องนี้ได้ซอคู่กับนายศรี
มา บ้านฟ่อน (วิทวัส  ทิโน, 2564: 173) 

ต่อมาห้างขายยารัตนเวช ถนนข่วงเมรุ จ. เชียงใหม่ได้ติดต่อบัวซอนให้เข้ามาเป็นช่างซอใน
สังกัดคณะซอ “สี่โพธิแดง” ได้รับเงินเดือน เดือนละ 600 บาทและได้สิทธิพิเศษคือตอนกลางวัน
สามารถรับงานซอเองได้ทั่วไป ซึ่งเป็นสิทธิที่แตกต่างจากช่างซอคนอ่ืนที่มาเข้าสังกัดเป็นพนักงาน
รายเดือนของห้างฯ การแสดงซอเริ่มมีการปรับเป็นละครซอ และได้ไปแสดงในรายการโทรทัศน์ช่อง 
8 ลำปาง ในขณะที่การแสดงซอแบบดั้งเดิมก็ยังคงมีผู้ว่าจ้างอยู่เสมอทำให้คิวงานบัวซอนจึงแน่น 

เมื่ออายุ 25 ปี บัวซอน สมรสกับนายสมพร อินถา อาศัยอยู่ที่บ้านในอำเภอพร้าว บัวซอน

หยุดรับงานแสดง เพ่ือทุ่มเทเวลาในการดูแลครอบครัวและเลี้ยงลูก 2 คน  ระหว่างนั้นก็ทำงานในไร่

ในนา เลี้ยงหมูเลี้ยงไก่ เหมือนวิถีชีวิตในชนบททั่วไป แม้จะหยุดรับงานแสดงสดบนผามซอแล้ว แต่

ยังรับงานซออัดแผ่นเสียงกับห้างแผ่นเสียงนครพานิช เชียงใหม่ เจ้าเดิม โดย ซอคู่กับนายจันทร์ทิพย์ 

เรือนรักเรา  นายทองคำ สามชุ่ม นาปั๋นแก้ว พรหมรักษ์ และนายศรีพล หลักดี (วิทวัส  ทิโน, 2564: 

173)  

หลังจากหยุดพักงานแสดงซอไป 19 ปี ( พ.ศ. 2512 ถึง พ.ศ. 2531) บัวซอนได้กลับมารับ
งานซอแบบดั้งเดิม (ซอบนผาม) อีกครั้งเมื่อปี พ.ศ. 2531 บัวซอน อายุ 44 ปีได้ย้ายครอบครัวเข้ามา
อยู่ที่อำเภอแม่ริม จังหวัดเชียงใหม่แล้ว การกลับเข้ามาวงการซออีกครั้ง เป็นช่วงที่ต้องเผชิญ
อุปสรรคปัญหาในชีวิตหลายอย่าง บัวซอนอดทนและพัฒนาตนเองโดยศึกษาธรรมะของ
พระพุทธศาสนาอย่างจริงจัง และได้สร้างสรรค์บทซอขึ้นใช้ในการแสดงเอง ส่วนมากบทซอจึงมี
เนื้อหาเป็นเรื่องราวเกี่ยวกับคำสอนของพระพุทธเจ้า โดยอธิบายเป็นภาษาง่าย ๆ และทำนองที่ฟัง
แล้วจับใจ นอกจากนี้ยังได้ประพันธ์บทซอและบทช้อยในเรื่องเกี่ยวกับสังคมและการประชาสัมพันธ์
ข่าวสารจากทางราชการและท่ีโดดเด่นคือ การเขียนบทซอประวัติพระสงฆ์  



 

Citation :  Okapanom, S. & Ratana, P. (2024). Inheritance of the Sor Performing Art of Buason Thanomboon. 
Journal of Local Governance and Innovation. 8(2) : 323-340;  
DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

337 Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August 
วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถ่ิน : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

ในยุคสมัยปัจจุบัน การซอแบบดั้งเดิมที่เคยสืบทอดกันมาช้านานได้แปรเปลี่ยนรูปแบบและ
วิธีการซอไปมาก คือมีการนำบทซอไปซอประกอบดนตรีสากลสมัยใหม่ ปรับทำนองและจังหวะ
คึกคักมากขึ้น จึงทำให้มีการขับซอออกมาเหมือนการร้องเพลงทั่วไป ช่างซอเรียกการซอลักษณะนี้ว่า 
“ซอสตริง” บ้าง “ซอประยุกต์” บ้าง และ”ซอสมัย” บ้าง (กองทุนส่งเสริมงานวัฒนธรรม , 2557: 
13) รูปแบบการแสดงซอปรับไปตามยุคสมัยเพ่ือตอบสนองความต้องการของผู้ว่าจ้าง ดังนั้น จาก
การซอบนผามเพียงคู่เดียว ซอทั้งวัน ก็เริ่มมีช่างซอหลายคู่มาผลัดกันขึ้นซอบนผามเดียวกันในหนึ่ง
วัน และวงการซอ เริ่มมีละครซอและซอสตริงซึ่งเป็นการขับซอกับเครื่องดนตรีสมัยใหม่ ซึ่งได้รับ
ความนิยมมาก ซึ่งบัวซอนแสดงซอแบบดั้งเดิมและละครซอเท่านั้น แต่จะไม่รับงานแสดงซอสตริง 
 จากผลงานการแสดงและผลงานการสร้างสรรค์บทซอ ตลอดจนความสามารถด้านการเป็น
วิทยากร การสอนลูกศิษย์ ทำให้บัวซอนได้รับรางวัลยกย่องอีกมากมายจนกระทั่งได้รับรางวัลศิลปิน
แห่งชาติสาขาศิลปะการแสดง (การแสดงพ้ืนบ้าน-การขับซอ) เมื่อ พ.ศ. 2555 ขณะที่บัวซอนอายุ 
68 ปี ทำให้ได้ทำงานเพ่ือสังคมในบทบาทของศิลปินแห่งชาติ คือการถ่ายทอดความรู้เรื่องการขับซอ
ให้แก่โรงเรียน องค์กร สถาบันการศึกษา ตลอดจนผู้สนใจทั่วไป และยังคงรับงานแสดงซอแบบ
ดั้งเดิมไปพร้อมกับงานบรรยายและงานรับเชิญไปเผยแพร่เรื่องซอล้านนา นอกจากรับงานแสดงสด
บนผามซอทั่วไปแล้ว ยังมีผลงานขับช้อย ขับซอ เผยแพร่ในสื่อรูปแบบใหม่ ที่พัฒนาขึ้นตามยุคสมัย 
เช่น เทปคาสเซท แผ่นซีดี จนกระทั่งเข้าสู่ยุคสื่อดิจิทัลและสื่อออนไลน์ จนกระทั่ง พ.ศ. 2562 บัว
ซอนได้หยุดรับงานแสดงซอในทุกรูปแบบในวัย 75 ปี เนื่องจากความชราภาพ และปัจจุบัน บัวซอน
พักอาศัยอยู่กับลูกสาวที่บ้าน ในอำเภอแม่ริม จังหวัดเชียงใหม่ 
 
อภิปรายผลการวิจัย (Research Discussion) 
 ท่ามกลางกระแสความนิยมต่อการแสดงร่วมสมัยจากกรุงเทพ หรือการเต้นรำจังหวะ
สนุกสนานจากประเทศตะวันตกที่ถูกนำเสนอผ่านสื่อโทรทัศน์ และสื่อออนไลน์เพราะมีความเป็น
สากลและมีกลุ่มผู้ชมที่กว้างขวางกว่า ทำให้กระแสการแสดงท้องถิ่นแทบไม่มีพ้ืนที่บนสื่อสมัยใหม่ ผู้
ประกอบอาชีพช่างซอจึงต้องมีการปรับตัวและพัฒนาทักษะของตนให้เป็นที่ยอมรับ ช่างซอบัวซอน 
เมืองพร้าว ชื่อในวงการซอของบัวซอน ถนอมบุญ ผู้มีชื่อเสียงมากในด้านการซอปฏิภาณ มีไหวพริบ
ดี ใช้ถ้อยคําไพเราะคมคาย มีน้ำเสียงจับใจผู้ฟัง ตลอดระยะเวลาที่ประกอบอาชีพการแสดงซอ บัว
ซอนยังได้สร้างสรรค์ผลงานบทซอไว้มากมาย ซึ่งผลงานการแสดงซอเกือบทั้งหมดของบัวซอนถูก



 

Citation :  ศราวุฒิ โอฆะพนม และภักดกีลุ รัตนา. (2567). การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญ. วารสารการ
บริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น. 8(2) : 323-340; DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

338 วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 
Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

เผยแพร่ตามสื่อและช่องทางต่าง ๆ มาอย่างต่อเนื่อง ทำให้มีผู้สนใจจํานวนมากมาฝากตัวเป็นลูก
ศิษย์ ดังนั้นไม่เพียงแต่บทบาทด้านการสร้างสรรค์ผลงานซอในสถานะศิลปิน บัวซอนยังมีบทบาท
ด้านการเป็นครูผู้ถ่ายทอดความรู้และฝึกฝนการขับซอแก่ลูกศิษย์ซึ่งเป็นคนรุ่นใหม่ให้ตระหนักถึง
คุณค่าของซอพ้ืนเมืองและช่วยกันสืบสานให้ธำรงอยู่ต่อไปด้วย 

 จากประเด็นการศึกษาเรื่อง การสืบทอดการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญ ผู้วิจัยใช้
แนวคิด การสืบทอดวัฒนธรรมเป็นกรอบคิดในการศึกษา โดยมองเรื่องมิติบุคคล  มิติพ้ืนที่ และมิติ
เวลา ในการสืบทอดการแสดงศิลปะการขับซอ ซึ่งมีการผลิต เผยแพร่และบริโภค และเกิดการผลิต
ซ้ำ เป็นวงจรต่อเนื่องกันไป อันส่งผลให้ศิลปะการขับซอ ยังคงธำรงอยู่แม้จะมีการปรับรูปแบบ ปรับ
เนื้อหา หรือปรับวิธีการนำเสนอไปบ้าง แต่โครงสร้างหลักของสิ่งเหล่านั้นยังคงมีอยู่ 

 ความหมายของการสืบทอดวัฒนธรรม ของบัวซอนเรื่องศิลปะการแสดงซอนั้น บัวซอนได้
นำเสนอผ่านแนวคิดอนุรักษ์นิยม นำเสนอในรูปแบบการแสดง การสร้างสรรค์บทประพันธ์บทซอ 
การสอน และการบรรยาย ส่วนมิติในการสืบทอดศิลปะการแสดงซอ ของบัวซอน สามารถวินิจฉัยได้
ทั้งในมิติบุคคล มีติสถานที่และมิติเวลา 

 ในส่วนของมิติบุคคล บัวซอน รับความรู้มาจากแม่ครูคำปันแล้วส่งต่อวิชาความรู้ในด้าน
ศิลปะการแสดงซอผ่านไปสู่ลูกศิษย์ซึ่งลูกศิษย์ของบัวซอนก็จะทำหน้าที่สืบทอดให้ลูกศิษย์ไปอีกใน
อนาคตเนื้อหาที่ส่งไปสู่ลูกศิษย์ คือ วิธีซอ บทซอ และขนบธรรมเนียมนิยมปฏิบัติที่เป็นจารีตของช่าง
ซอ ส่วนการสืบทอดซอไปยังผู้ฟังในฐานะนักแสดงผู้ให้ความบันเทิงแก่ผู้ชม สิ่งที่สืบทอดไปคือข้อมูล
และความคิดความเชื่อ ส่วนการที่ไปสอนหรือบรรยายได้ผ่านความรู้เกี่ยวกับศิลปะการแสดงซอไปสู่
นักเรียน นักศึกษา และนักวิชาการนั้น เป็นการส่งต่อความรู้ในเชิงวิชาการเพ่ือเก็บบันทึกข้อมูลและ
นำไปศึกษาค้นคว้าและต่อยอดต่อไป 

 มิติพ้ืนที่ เป็นการสืบทอดศิลปะการแสดงผ่านพ้ืนที่สื่อ ซึ่งส่งผลให้เกิดการแพร่กระจาย
ข้อมูลและความรู้เรื่องศิลปะการแสดงซอ กระจายออกไปอย่างกว้างขวางขึ้น ในแง่พ้ืนที่สื่อที่เล็ก
ที่สุดของการแสดงซอ คือบริเวณผามซอ พื้นที่รอบเวทีการแสดงคือพื้นที่ที่มีผู้คนมาชม คือมารับการ
สืบทอดศิลปะการแสดงซอ สิ่งที่คนในพื้นที่เล็ก (รอบผามซอ) ได้รับคือเนื้อหาที่ช่างซอขับซอให้ได้ยิน
ได้ฟัง  หลังจากนั้นการแสดงซอสดก็ถูกนำเข้าสู่สื่ออนาล็อก เช่น รายการวิทยุ เทปเพลง แผ่นเสียง 
แผ่นซีดี ล้วนเป็นสื่อที่มีข้อจำกัดในการนำเสนอคนฟังพร้อมกันได้จำนวนหนึ่ง วัสดุอนาล็อคสามารถ
เดินทางแพร่กระจายข้อมูลไปได้ไกล เพราะพกพาสะดวกแต่ก็ยังมีข้อจำกัดในการกระจายข้อมูลไป
ในพ้ืนที่ต่าง ๆ  พอเปลี่ยนผ่านสู่สื่อดิจิทัล เช่นสื่อออนไลน์ทั้งหลายไม่ว่าจะเป็น เฟซบุ็ก ไลน์ ทิกท



 

Citation :  Okapanom, S. & Ratana, P. (2024). Inheritance of the Sor Performing Art of Buason Thanomboon. 
Journal of Local Governance and Innovation. 8(2) : 323-340;  
DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

339 Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August 
วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถ่ิน : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

อก หรือยูทูป จะเห็นว่าข้อมูล ความสนุก ความบันเทิงจากการขับซอนั้นสามารถกระจายไปในพ้ืนที่
สื่อออนไลน์อย่างไร้ขีดจำกัด 
 มิติ เวลา เป็นเวลาในชีวิตของบัวซอน ถนอมบุญที่มีกิจกรรมเกี่ยวกับการสืบทอด
ศิลปะการแสดงซอเกิดขึ้นคือในช่วงแรกเป็นช่วงเรียนรู้ สั่งสมความรู้และประสบการณ์ในการแสดง
ซอ ในช่วงที่หยุดรับงานแสดงแล้วไปอยู่ดูแลครอบครัวเป็นช่วงของการเรียนรู้ชีวิตครอบครัวเมื่อ
กลับมารับงานแสดงซออีกครั้งจึงได้ใช้ประโยชน์จากช่วงเวลาที่ฝึกฝนและช่วงเรียนรู้ชีวิตครอบครัว
ทำให้สามารถแต่งบทซอได้ดี มีข้อมูลจากธรรมะที่เป็นประโยชน์ต่อคนทุกกลุ่มและได้ทำการสืบทอด
โดยการสอน การแสดงและการบรรยาย 
 
ข้อเสนอแนะการวิจัย (Research Suggestions) 
 1. ข้อเสนอแนะการนำผลการวิจัยไปใช้ 
 การสืบทอดศิลปะการแสดงซอทั้งสามมิติ เกิดขึ้นบนฐานของความรู้และข้อมูลชุด
เดียวกัน เพียงแต่จะมองผ่านกรอบใด อย่างไรก็ตาม แหล่งข้อมูลหลักและผู้แสดงคนสำคัญ คือบัว
ซอน ถนอมบุญช่างซอผู้ได้รับการยกย่องว่าเป็น “แม่ครู” ซึ่ง บัวซอน มีความรู้และทักษะการแสดง
ตลอดจนการสืบทอดศิลปะแขนงนี้ในทุกด้าน จนได้รับการยกย่องจากกรได้รับรางวัลศิลปินแห่งชาติ 
ในปี พ.ศ. 2555 อันทรงเกียรติอย่างเต็มภาคภูมิ การถ่ายทอดความรู้เรื่องการขับซอให้แก่โรงเรียน 
องค์กร สถาบันการศึกษา ตลอดจนผู้สนใจทั่วไป และยังคงรับงานแสดงซอแบบดั้งเดิมไปพร้อมกับ
งานบรรยายและงานรับเชิญไปเผยแพร่เรื่องซอล้านนา 
 2. ข้อเสนอแนะการวิจัยครั้งต่อไป 
  ควรศึกษาแนวอัตลักษณ์ของพ้ืนที่ภาคเหนือในมิติอ่ืน ๆ เพิ่ม 
 

เอกสารอ้างอิง (References) 
กองทุนส่งเสริมงานวัฒนธรรม. (2557). เปิดบ้านศิลปินแห่งชาติ นางบัวซอน ถนอมบุญ. 

กรุงเทพฯ : กรมส่งเสริมวัฒนธรรม กระทรวงวัฒนธรรม. 
จันทร์เพ็ญ ชาติพันธ์. (2530). การรับข่าวสารด้านจริยธรรมจากสื่อพื้นบ้านประเภทซอของ

ประชาชนอำเภอสันกำแพง จังหวัดเชียงใหม่. วิทยานิพนธ์นิเทศศาสตรมหาบัณฑิต 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 



 

Citation :  ศราวุฒิ โอฆะพนม และภักดกีลุ รัตนา. (2567). การสืบทอดศิลปะการแสดงซอของบัวซอน ถนอมบุญ. วารสารการ
บริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น. 8(2) : 323-340; DOI : https://doi.org/10.14456/jlgisrru.2024.42 

340 วารสารการบริหารการปกครองและนวัตกรรมท้องถิ่น : ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (2567) : พฤษภาคม-สิงหาคม 
Journal of Local Governance and Innovation : Vol. 8 No. 2 (2024) : May-August ISSN 3027-8120 (Print) ISSN 2673-0405 (Online) 

ณัฐฐ์วัฒน์ สุทธิโยธิน. (2556). การสืบทอดทางวัฒนธรรม. [ออนไลน์]. เข้าถึงได้จาก : http:// 
nattawats.blogspot.com/ 2013/04/cultural-inheritance.html. สืบค้น 15 เมษายน 
2556. 

ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒมากุล. (2539). ความหมายและลักษณะของการเล่นพื้นบ้าน ดนตรีพื้นบ้าน 
และนาฏศิลป์พื้นบ้าน. ที่ระลึกงานส่งเสริมศิลปะและวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยภูมิภาค ครั้ง
ที่ 5 มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  

ทับทิม เป็งมล. (2564). กระบวนการสืบทอดวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ลาหู่ดำ ในกลุ่มเด็กและ
เยาวชนพื้นที่การท่องเที่ยวชุมชนบ้านจ่าโบ่ อำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน. 
มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่ วิทยาเขตแม่ฮ่องสอน 

วิทวัส ทิโน. (2564). ตามรอยช่างซอล้านนาในอดีต. กรุงเทพฯ : บริษัททริปเพิ้ล กรุ๊ป จำกัด. 
ศุภนิจ ไชยวรรณ. (2547). กระบวนการสืบทอดเพลงซอพื้นบ้านของจังหวัดเชียงใหม่. 

วิทยานิพนธ์ศึกษาศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
สิริกร ไชยมา. (2543). ซอ: เพลงพื้นบ้านล้านนา ภูมิปัญญาชาวเหนือ. แพร่ : หจก.แพร่ไทยอุตสา

หการพิมพ์. สำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ 
สุรสิงห์สำรวม ฉิมพะเนาว์. (2527). คลองเจือแห่งพระเจ้ากือนา : ม.ป.พ, ม.ป.ป 
สำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ. (2551). หนังสือที่ระลึกเปิดศูนย์เรียนรู้ซอล้านนา บัว

ซอน เมืองพร้าว. กรุงเทพฯ : กระทรวงวัฒนธรรม. 
อมรา พงศาพิชญ์. (2547). ความหลากหลายทางวัฒนธรรม : กระบวนทัศน์และบทบาทใน

ประชาสังคม. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
อรพิน ลือพันธ์ . (2544). การศึกษาวิเคราะห์วรรณกรรมบทซอของบัวซอน เมืองพร้าว. 

วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาภาษาและวรรณกรรมล้านนา บัณฑิต
วิทยาลัย  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 


