
คติชน ชาติพันธุ์กับการอยู่ร่วมกันท่ามกลางความหลากหลาย 
ในนวนิยายของพงศกร* 

Folklore, ethnic groups and harmonious diversity theme  
in Pongsakorn's novels 

 
ศรัณยภ์ัทร์ บุญฮก** 

saranpat.pop@gmail.com 
น้ําผึ้ง ปัทมะลางคลุ***

 

namphueng.p@chula.ac.th 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มุ่งศึกษาการนําข้อมูลเชิงคติชนของหลายกลุ่มชาติพันธุ์เพื่อเสนอแนวคิด

ในนวนิยายสามเรื่องของพงศกร ได้แก่ สร้อยแสงจันทร์ ฤดูดาว กุหลาบรัตติกาล ผลการศึกษา
พบว่า นวนิยายทั้งสามเรื่องนําเสนอกลุ่มชาติพันธุ์กูย เย้า และไทใหญ่ตามลําดับ โดยนําความ
เชื่อ เรื่องเล่าและประวัติศาสตร์ของกลุ่มคนนั้นมาประกอบสร้างเพื่อถ่ายทอดภาพด้านบวกของ
แต่ละชาติพันธุ์ผ่านสายตาของตัวละครเอกท่ีเป็นคนเมือง สะท้อนให้เห็นว่าวัฒนธรรมดังกล่าวมี
คุณค่าไม่ต่างจากวัฒนธรรมกระแสหลัก การนําเสนอภาพของวัฒนธรรมเหล่านี้เช่ือมโยงไปสู่
แนวคิดการอยู่ร่วมกันท่ามกลางความหลากหลายในสองประเด็น ประเด็นแรกคือ การปรับ
มุมมองว่าคนที่แตกต่างมีความเป็นมนุษย์และมีวัฒนธรรมเท่าเทียมกัน คนต่างวัฒนธรรมควร
เข้าใจและแลกเปลี่ยนเรียนรู้ระหว่างกัน ส่วนอีกประเด็นหนึ่ง นวนิยายของพงศกรแสดงคุณค่า
ขององค์ความรู้ท้องถิ่นว่าไม่ได้ด้อยไปกว่าองค์ความรู้วิทยาศาสตร์และเน้นการผสานองค์ความรู้
ทั้งสองส่วนเข้าด้วยกันเพื่อให้เกิดประโยชน์สูงสุดแทน ข้อมูลเชิงคติชนท่ีพงศกรใช้จึงมุ่งแสดงให้
เห็นถึงการอยู่ร่วมกันท่ามกลางความหลากหลาย เป็นการมองคนอย่างเท่าเทียมและเสนอให้
เปิดใจให้กว้างเพื่อยอมรับความแตกต่างของโลกในยุคปัจจุบัน 

 
ค าส าคัญ : นวนิยายของพงศกร, คติชนกับวรรณกรรม, ชาติพันธุ์ในวรรณกรรม, ความหลากหลาย 
 ทางวัฒนธรรม 

                                                           
*
 บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์เรื่อง “คติชนในนวนิยายของพงศกร” วิทยานิพนธ์ระดับปริญญา
มหาบัณฑิต คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย โดยมีอาจารย์ ดร.น้ําผึ้ง ปัทมะลางคุล เป็นอาจารย์ 
ที่ปรึกษาหลักและศาสตราจารย์สุกัญญา สุจฉายา เป็นอาจารย์ที่ปรึกษาร่วม 
** นิสิตระดับปริญญามหาบัณฑิต สาขาภาษาไทย คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
*** อาจารย์ประจําภาควิชาภาษาไทย คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 



164                                      วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

Abstract 
This study aims to explore the use of folklore of various ethnic groups in the 

novels of Pongsakorn, a well-known contemporary Thai author, and how the folklore 
is presented in the novels’ themes. This study was based on three novels: Soi Sang 
Chan, Rudoo Daow, and Kularb Rattikarn. It was found that these texts portray 
images of the Kui people living in Thai-Cambodian border areas, the Yao, who 
normally live in the mountains in Northern Thailand, and the Tai, a group from Shan 
State, Myanmar. The texts portray these people's in positive images constructed from 
their rich beliefs and rituals, folk narratives, and histories. The novels, featuring the 
perspectives of mainly modern characters lead readers to a new understanding of the 
cultural’ value of these groups erasing the stereotypical images formerly presented. 
Stressing the theme of living in diversity, these images not only encourage readers to 
be open-minded, respectful and appreciative of different cultures, but also 
emphasize the value of folk wisdom as a key asset to society, as important as 
scientific knowledge. These factors, in combination, can result in maximum benefit 
to society. 
 
Keywords: Pongsakorn’s Novels, folklore and novel, ethnic groups in novel,  
  cultural diversity 
  



คติชนกับชาติพันธุ์ในนวนิยายของพงศกร                                                                             165 

1. บทน า 
เมื่อกล่าวถึงนวนิยายของพงศกร นวนิยายกลุ่มผีกับผืนผ้าอย่าง สาปภูษา รอยไหม  

กี่เพ้า ฯลฯ อาจปรากฏขึ้นมาในความคิดเป็นลําดับแรก หากนวนิยายของพงศกรไม่ได้มี 
เพียงการนําเอาวัฒนธรรมที่หลากหลายจากผืนผ้ามานําเสนอเท่านั้น แต่นวนิยายของพงศกร
ส่วนใหญ่เป็นนวนิยายแนวลึกลับเหนือธรรมชาติที่มีมิติทางวัฒนธรรมต่างๆ โดยเฉพาะการนํา
ข้อมูลคติชน ทั้งนิทาน ตํานาน ความเช่ือมาสอดแทรกในนวนิยายอยู่เสมอ (นุดา, 2558, น.115)  

พงศกรไม่เพียงนําข้อมูลคติชนมานําเสนอในนวนิยายอย่างตรงไปตรงมา หากยังได้
ผสมจินตนาการของตนลงไป หรือสร้างเรื่องเล่าพื้นบ้านใหม่โดยดึงอนุภาค (motif) เด่นจาก
นิทานมาใช้ให้คล้ายคลึงกับข้อมูลเดิมที่ไหลเวียนอยู่ในสังคม เหตุนี้ข้อมูลที่มาจากคติชน  
ในนวนิยายของพงศกรจึงอาจไม่เรียกได้ว่าเป็น “ข้อมูลคติชน” เสียทั้งหมด ผู้เขียนจึงจะขอ
เรียกข้อมูลเหล่านี้ว่า “ข้อมูลเชิงคติชน” หมายถึง ข้อมูลที่พงศกรสร้างขึ้นจากการนําข้อมูลคติ
ชนประเภทต่างๆ เช่น เรื่องเล่าพื้นบ้าน ความเช่ือพื้นบ้าน ขนบธรรมเนียมพื้นบ้าน ประเภทใด
ประเภทหน่ึงหรือหลายประเภทรวมกัน แล้วนํามาผสมผสานกับจินตนาการและข้อมูลประเภท
อื่นๆ ทําให้เกิดข้อมูลในนวนิยายที่มีลักษณะคล้ายคลึงกับข้อมูลคติชนท่ีไหลเวียนอยู่ในสังคม1 

ข้อมูลเชิงคติชนจากหลายกลุ่มชนชาติพันธุ์ (Ethnic Groups) ในพื้นที่ประเทศไทย
เป็นข้อมูลกลุ่มหนึ่งที่พงศกรนํามาเสนอในนวนิยายอยู่บ่อยครั้ง ดังท่ีพบในเรื่อง สร้อยแสงจันทร์ 
พงศกรนําเสนอชาติพันธุ์กูยที่อาศัยในภาคอีสานของไทยไปพร้อมกับการทําภารกิจพิทักษ์ 
อัญมณีสร้อยแสงจันทร์ของตัวละครเอก ในเรื่อง ฤดูดาว พงศกรสร้างให้ตัวละครเอกต้องเข้าไป
เกี่ยวพันกับความขัดแย้งและเหตุการณ์ลึกลับในหมู่บ้านชาวเย้า ส่วนในเรื่อง กุหลาบรัตติกาล 
พงศกรเปิดเรื่องให้ตัวละครเอกเพิ่งทราบว่าตนเองมีเช้ือสายไทใหญ่ จากนั้นเรื่องได้พาผู้อ่านให้
รู้จักกับไทใหญ่ผ่านการค้นหารากเหง้าของตัวละครเอก พร้อมกับปมขัดแย้งที่เกิดจากการ 
แย่งชิงดอกกุหลาบสีน้ําเงินดอกแรกของโลก 

จุดที่น่าสนใจคือ นวนิยายของพงศกรเหล่านี้ไม่เพียงนําวัฒนธรรมจากกลุ่มคน 
ชาติพันธุ์มาเสนออย่างไร้ความหมาย หากพงศกรได้ใช้ข้อมูลเชิงคติชนจากกลุ่มชนชาติพันธุ์ 
เพื่อเปิดพื้นที่ให้ผู้อ่านรู้จักกลุ่มคนเหล่านี้ บ่งบอกว่ากลุ่มชาติพันธุ์ดังกล่าวมีวัฒนธรรมความ
เป็นอยู่ที่เฉพาะตัวผ่านข้อมูลเชิงคติชน สะท้อนนัยการเชิดชูคุณค่าทางภูมิปัญญาว่ากลุ่มคน
เหล่านี้มีความเป็นคนไม่ต่างจากคนอ่ืน และยังเช่ือมโยงไปสู่การนําเสนอประเด็นการอยู่ร่วมกัน
ท่ามกลางความหลากหลายในสังคมให้ผู้อ่านขบคิดหลายประเด็น  

ด้วยเหตุนี้บทความนี้จึงจะมุ่งศึกษาการนําข้อมูลเชิงคติชนจากหลายกลุ่มชาติพันธุ์มา
ใช้ว่า พงศกรนําข้อมูลใดมาใช้และนําข้อมูลเหล่านั้นมาใช้ประกอบสร้างนวนิยายอย่างไร และ
ศึกษาความสัมพันธ์กับแนวคิด (theme) ที่ปรากฏจากนวนิยายของพงศกรสามเรื่อง ได้แก่ 
สร้อยแสงจันทร์ ฤดูดาว และ กุหลาบรัตติกาล2 โดยจะใช้วิธีการศึกษาเชิงคุณภาพผ่านการ



166                                      วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

วิเคราะห์ตัวบทนวนิยายที่เลือกมาอย่างละเอียด แล้วนํามาประกอบกับแนวคิดเรื่องความ
หลากหลายทางวัฒนธรรม (cultural diversity)  
 
2. แนวคิดเร่ืองความหลากหลายทางวัฒนธรรม  

ชูศักดิ์ ภัทรกุลวณิชย์ (2551, น.16-36) สรุปที่มาของกระบวนทัศน์ พัฒนาการและ
ประเด็นสําคัญของแนวคิดความหลากหลายทางวัฒนธรรม (cultural diversity) ไว้ว่า ความ
หลากหลายทางวัฒนธรรมเป็นแนวคิดที่ได้รับการนําเสนอขึ้นมาในบริบทยุคโลกาภิวัตน์  
มีจุดประสงค์เพื่อต่อสู้กับมโนทัศน์กระแสหลักซึ่งเน้นความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน กล่าวคือ 
โลกาภิวัตน์เป็นกระบวนการทําให้โลกกลายเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันตามแบบตะวันตก ส่งผล  
ให้คนบางกลุ่มหวาดเกรงว่าจะถูกกลืนกลายไป เหตุนี้จึงเกิดปฏิกิริยาโต้กลับอย่างกระแส  
ท้องถิ่นนิยมเพื่อลุกขึ้นมาเรียกร้องการอนุรักษ์ภูมิปัญญาท้องถิ่น การปกป้องและรณรงค์ 
ให้เกิดความรักและหวงแหนวัฒนธรรมของชาติ ความหลากหลายทางวัฒนธรรมจึงเกิดขึ้นเพื่อ
ต่อต้านโลกาภิวัตน์  

ความหลากหลายทางวัฒนธรรมอาจมิใช่เรื่องใหม่เสียทีเดียว เพราะในอดีตสังคมใดๆ 
ย่อมต้องประกอบด้วยกลุ่มคนหลายชนชาติ หลายวัฒนธรรม หลายชนช้ัน แต่สิ่งที่ทําให้ 
มโนทัศน์นี้แตกต่างจากในอดีต คือ ความหลากหลายทางวัฒนธรรมในอดีตถูกมองว่า  
“ไม่เท่ากัน” หรือเป็นความหลากหลายที่ไม่เท่าเทียม (hierarchical diversity) ดังเช่นสังคม
ศักดินาหรือระบบวรรณะได้กําหนดความสูงต่ําของคนในสังคมไว้อย่างชัดเจน จนในเวลาต่อมา
ความหลากหลายต่ างๆ  ที่ ไม่ เท่ า เทียมเหล่ านั้น ได้ถูกหลอมรวมให้กลายเป็นหนึ่ ง 
(homogeneity) ในรัฐยุคเริ่มต้นสมัยใหม่ (modern state) เพื่อการ “สร้างชาติ” โดยเน้น
ความเป็นหนึ่ งเดียวกัน ในบริบทนี้ความหลากหลายทางวัฒนธรรมถูกมองเป็นการ  
“แตกสามัคค”ี ดังที่เห็นว่าการสร้างชาติไทยก็ต้องมีการทําให้คนท้องถิ่นต่างๆ เป็น “คนไทย” ทั้งสิ้น  

กระทั่งช่วงกลางคริสต์ศตวรรษที่ 20 โดยเฉพาะหลังทศวรรษ 1960 เป็นต้นมา  
โลกตะวันตกได้เกิดกระแสขบวนการสตรีนิยมและกลุ่มเรียกร้องสิทธิมนุษยชนต่างๆ อันนํามาสู่
แนวคิดการประนอมปรองดองความหลากหลาย (diversity) ที่เรียกร้องให้ตระหนักถึง  
“ความเท่าเทียมและยอมรับความหลากหลาย” ซึ่งปฏิญญาสากลว่าด้วยความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมของยูเนสโก (UNESCO Universal Declaration of Cultural Diversity) เป็นสิ่ง
สะท้อนถึงแนวคิดดังกล่าวอย่างชัดเจนว่า “As a source of exchange, innovation and 
creativity, cultural diversity is as necessary for humankind as biodiversity is for 
nature. In this sense, it is the common heritage of humanity and should be 
recognized and affirmed for the benefit of present and future generations.” 
(UNESCO, 2001) หรือกล่าวได้ว่า ความหลากหลายทางวัฒนธรรมไม่ต่างจากความหลากหลาย
ทางชีวภาพและเป็นสิ่งจําเป็นต่อมนุษย์เฉกเช่นเดียวกับที่ความหลากหลายทางชีวภาพจําเป็น



คติชนกับชาติพันธุ์ในนวนิยายของพงศกร                                                                             167 

ต่อธรรมชาติ ความหลากหลายทางวัฒนธรรมจึงถือเป็นมรดกร่วมกันของมนุษยชาติ และควร
ได้รับการยอมรับตลอดจนการสนับสนุน อันจะยังประโยชน์ต่อมนุษย์ทั้งในปัจจุบันและอนาคต  

อย่างไรก็ดี ความคิดว่าความหลากหลายทางวัฒนธรรมเป็นสิ่งที่เหมือนความ
หลากหลายทางชีวภาพที่มีสารัตถะ (essence) ชัดเจนได้ถูกแนวคิดการผสมผสานพันทาง 
(hybridity) ขึ้นมาแย้ง แนวคิดหลังนี้มองว่า วัฒนธรรมมีความซับซ้อน ยืดหยุ่น แปรเปลี่ยน
รวดเร็วมากกว่าความหลากหลายทางชีวภาพ ที่สําคัญ ในแต่ละกลุ่มวัฒนธรรมก็ประกอบด้วย
กลุ่มวัฒนธรรมย่อยมากมาย แนวคิดการผสมผสานพันทางจึงมุ่งมองว่าวัฒนธรรมเป็นพลวัต 
ปฏิเสธความคิดสารัตถะนิยมที่เช่ือว่ากลุ่มวัฒนธรรมต่างๆ มีอัตลักษณ์ติดตัวมาโดยธรรมชาติ 
แนวคิดหลังนี้มองว่าวัฒนธรรมเป็นสิ่งประกอบสร้างทางสังคม (social constructed) มีการ
เลือก คัด ตัด ต่อ ปรับแปลง เสริม แต่งไปจนเกิดการผสมผสานของอัตลักษณ์ เหตุนี้อัตลักษณ์
ทางวัฒนธรรมจึงมิมีเพียงหน่ึงเดียว หยุดนิ่ง หรือแยกขาดจากกัน  

จากท่ีกล่าวมาผู้เขียนมองว่า แม้มุมมองต่อวัฒนธรรมของแนวคิดความหลากหลายกับ
การผสมพันทางจะแตกต่างในรายละเอียด แต่สิ่งสําคัญประการหนึ่งที่ทั้งสองแนวคิดนี้ต้องการ
สื่อคือ การยอมรับในความหลากหลายอย่างเท่าเทียม โดยมองวัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มคน  
ด้วยสายตาที่ไม่เหยียดหยาม และการเปิดพื้นที่ให้ความหลากหลายต่างๆ ในทุกสังคมสามารถ
ดํารงอยู่ได้โดยไม่ต้องเปลี่ยนให้กลายเป็นหนึ่งเดียวกันหมด กล่าวได้ว่า แนวคิดดังกล่าว  
ช่วยเปิดรับความแตกต่างอย่างหลากหลายทางวัฒนธรรมที่เพิ่มขึ้นและมีความซับซ้อนในด้าน  
วิธีคิดอย่างมากในบริบทโลกยุคโลกาภิวัตน์  

ทั้งนี้ เมื่อพิจารณาจากแนวคิดข้างต้นประกอบกับนวนิยายของพงศกรแล้วจะพบว่า 
การนําวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ผ่านข้อมูลเชิงคติชนเพื่อนําผู้อ่านให้มองแต่ละวัฒนธรรม
อย่างเท่าเทียมหรือมองว่าคนแต่ละกลุ่มเป็นคนเสมอกัน การมองถึงความเป็นคนเสมอกันได้
เช่ือมโยงไปสู่การมองโลกอย่างรอบด้านเพื่อให้เปิดรับและปรับใช้ประโยชน์จากองค์ความรู้
ระหว่างคนเมืองกับคนท้องถิ่น ดังที่ผู้เขียนจะอภิปรายความสัมพันธ์ระหว่างการใช้ข้อมูล  
เชิงคติชนจากกลุ่มชาติพันธ์ุในนวนิยายแต่ละเรื่องก่อนเช่ือมโยงไปสู่จุดร่วมในตอนท้าย 
 
3. สร้อยแสงจันทร์ และ ฤดูดาว : ความเชื่อ เร่ืองเล่า กับการน าเสนอชาติพันธุ์ผ่านคนนอก 

การนําเสนอกลุ่มชนชาติพันธุ์ในนวนิยายเรื่อง สร้อยแสงจันทร์ และ ฤดูดาว มี
ลักษณะใกล้เคียงกัน คือ พงศกรใช้ตัวละครเอกที่เป็นคนเมืองเดินทางเข้าไปในหมู่บ้านกลุ่มชน
ชาติพันธุ์แล้วเกิดการเรียนรู้ โดยในนวนิยายทั้งสองนําเสนอข้อมูลเชิงคติชนประเภทความเช่ือ
และพิธีกรรมของกลุ่มคน สะท้อนให้เห็นว่าความเช่ือและพิธีกรรมดังกล่าวเป็นกลไกสําคัญ 
ต่อการแสดงอัตลักษณ์และบ่งบอกวิถีชีวิตของพวกเขา อีกทั้งพงศกรยังสร้างเรื่องเล่าพื้นบ้าน
สมมุติซึ่งมีที่มาจากหลายแหล่งเข้ามาผูกโยงกับคติชนของกลุ่มชาติพันธุ์เพื่อเน้นย้ําวัฒนธรรม
ของกลุ่มคนนี้ให้ชัดเจนมากยิ่งข้ึน ดังนี้ 
  



168                                      วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

3.1 ชาติพันธุ์กูยและเร่ืองเล่าปราสาทหินใน สร้อยแสงจันทร์ 
สร้อยแสงจันทร์ นําเสนอกลุ่มชนชาวกูยหรือส่วย โดยพงศกรได้เน้นย้ําความเช่ือกับ

พิธีกรรมของชาวกูย และนํามาเช่ือมโยงกับเรื่องเล่าเกี่ยวกับปราสาทหินที่พงศกรสมมุติขึ้น 
อีกต่อหนึ่ง กล่าวคือ สร้อยแสงจันทร์ เล่าถึงพุทธิ นักเขียนสารคดีจากกรุงเทพฯ ซึ่งเดินทางมา
ทําสารคดีเกี่ยวกับ “ปราสาทปักษาจําจอง” ปราสาทหินร้างที่ “หมู่บ้านเมืองปักษา” ซึ่งพงศกร
สมมุติขึ้นและกําหนดให้ตั้งอยู่บริเวณตะเข็บชายแดนระหว่างไทย-กัมพูชาในจังหวัดสุรินทร์  
จนเมื่อสารคดีเผยแพร่ออกไปกลับกลายเป็นช่องทางให้กลุ่มโจรขโมยของเก่ามาลักลอบขนของ
วัตถุโบราณในปราสาท เหตุการณ์ดังกล่าวทําให้พุทธิเสียใจมาก ประกอบกับหลานชายของ
เดือนเต็มดวงหายตัวไปเพราะสารคดีของเขาด้วย เหตุนี้ให้พุทธิและพบกับเดือนเต็มดวงต้อง
กลับมายังหมู่บ้านเมืองปักษาเพื่อตามหาเด็กชายที่หายไป  

พงศกรได้นําเสนอวิถีชีวิตของชาวกูยผ่านเหตุการณ์และมุมมองของพุทธิกับ 
เดือนเต็มดวงที่เดินทางเข้ามาทําภารกิจในหมู่บ้านเมืองปักษา พงศกรเริ่มต้นเรื่องด้วยการเน้น
ย้ําว่า “...คนไทยส่วนมากเข้าใจผิด คิดว่ากวยหรือกูยคือคนเขมร เมื่อมาได้คลุกคลีอยู่กับ
ชาวบ้าน พุทธิจึงรู้ว่า กูยเป็นชนชาติที่อาศัยอยู่ในแอ่งที่ราบอีสานของไทยมานานหลายร้อยปี
แล้ว และพวกเขาไม่ได้เป็นคนลาวหรือคนเขมรอย่างที่หลายคนเข้าใจ หากแต่เป็นกูย... เป็น 
ชนชาติที่มีภาษา วัฒนธรรม และประเพณีเป็นของตนเอง เพียงแต่ไม่มีผืนแผ่นดินที่ปรากฏเป็น
ประเทศอยู่ในแผนที่เท่านั้นเอง” (พงศกร, 2558, น.10) เพื่อนําความคิดของผู้อ่านให้เห็นถึง
การมีอยู่ของชาวกูย ก่อนจะนําวัฒนธรรมของชาวกูยซึ่งมีอัตลักษณ์เฉพาะตัวมาอธิบายต่อไป 

ข้อมูลที่กล่าวถึงชาวกูยในนวนิยายสอดคล้องกับข้อเท็จจริงที่ว่า “กูย” เป็นช่ือกลุ่ม
ชาติพันธุ์หนึ่ง อาศัยอยู่บริเวณตอนเหนือของกัมพูชา ตอนใต้ของลาว และทางภาคอีสานของ
ไทย โดยเฉพาะจังหวัดสุรินทร์และศรีสะเกษเป็นบริเวณที่มีชาวกูยอาศัยอยู่หนาแน่นที่สุด คําว่า 
กูย คือ กุย กวย หรือโกย ซึ่งแตกต่างออกไปตามช่ือเรียกแต่ละถิ่นนั้นมีความหมายว่า “คน” 
เหมือนกัน (สมทรง บุรุษพัฒน์, 2538, น.2-3) ส่วนคําว่า “ส่วย” เป็นคําบัญญัติขึ้นมาโดย 
คนนอกวัฒนธรรมกูยจากคําว่า “ไพร่ส่วย” จนภายหลังกลายเป็นช่ือเรียกชาติพันธ์ุแทน คนไทย
ยังเรียกกลุ่มชาติพันธุ์นี้ว่า “เขมรป่าดง” หรือ “เขมรส่วย” ด้วย ตามที่ปรากฏในพงศาวดาร 
ซึ่งเรียกหัวเมืองที่มีชนชาวกูย อยู่ว่า “หัวเมืองเขมรป่าดง” ที่เรียกเช่นนี้ก็อาจมาจากความ
แตกต่างด้านภาษาและทัศนคติของคนไทยที่เห็นว่าเป็นกลุ่มชนป่าเถื่อน ด้อยวัฒนธรรม (ธวัช 
ปุณโณทก, 2527, อ้างถึงใน พรรณวดี ศรีขาว, 2554, น.16) น่าสังเกตว่า พงศกรเลือกใช้คําว่า 
“กูย” เรียกแทนกลุ่มคนนี้ มิใช่คําอื่นที่คนนอกวัฒนธรรมเป็นผู้มอบให้ อันมีนัยถึงความ
พยายามหลีกเลี่ยงการดูถูกที่มาจากความคิดของคนนอกและให้เกียรติแก่พวกเขาด้วยการใช้ 
คําที่พวกเขาเรียกตนเอง 

ข้อมูลเชิงคติชนท่ีเกี่ยวข้องกับความเช่ือและพิธีกรรมของชาวกูยเป็นข้อมูลที่พงศกรให้
ความสําคัญ กล่าวคือ แม้ชาวกูยจะมีวัฒนธรรมความเป็นอยู่หลายด้าน ทั้งการประกอบอาชีพ
เกษตรกรรม มีความชํานาญในการหัตถกรรม ชํานาญในการล่าสัตว์ นับถือพุทธศาสนาผสมกับ



คติชนกับชาติพันธุ์ในนวนิยายของพงศกร                                                                             169 

การนับถือผี ไสยศาสตร์ และโชคลาง (ไพฑูรย์ มีกุศล, 2540) หากเนื้อหาใน สร้อยแสงจันทร์
เลือกขับเน้นความเช่ือและพิธีกรรมที่สัมพันธ์กับผีผ่านสายตาและความรู้สึกเชิงบวกของ 
ตัวละครเอก ดังที่พุทธิมีโอกาสได้เข้าไปร่วมพิธีบูชา “กะตวมเนียะตา” หรือศาลปู่ตา “เพราะ
การที่พุทธิมาคลุกคลีตีโมงกินอยู่กับชาวบ้านกูยมานานนับเดือน ทําให้พวกเขาเหล่านั้นยอมรับ
พุทธิเข้าเป็นส่วนหนึ่งโดยไม่รู้ตัว และเมื่อพุทธิเดือดร้อนมาตามหาเด็กชายที่หายตัวไปในบริเวณ
นี้ ชาวเมืองปักษาจึงถือเป็นหน้าที่หนึ่งที่พวกเขาจะต้องช่วยกัน” (พงศกร, 2558, น.28) และ
บรรยายความรู้สึกของพุทธิว่า “เมื่อทุกคนในหมู่บ้านมาพร้อมหน้าจึงเริ่มพิธี โดยจ้ําอูยเป็น 
ผู้กล่าวคําเซ่นพลีเป็นภาษากูยที่ฟังเข้าใจยาก หากพุทธิรู้สึกว่าเป็นภาษาที่ไพเราะไม่แพ้กับ
ภาษาใดที่เขาเคยได้ยินมา คําบวงสรวงที่จ้ํากล่าวก่อให้เกิดบรรยากาศที่ทําให้ชายหนุ่มรู้สึก 
ขุมขนลุกด้วยความศรัทธา” (พงศกร, 2558, น.28) 

ความเช่ือและพิธีกรรมข้างต้น ไพฑูรย์ มีกุศล (2540, น.29-30) อธิบายว่าเป็นการ
บูชาผีบรรพบุรุษที่ชาวกูยเช่ือว่าจะเป็นผู้คุ้มครองคนในหมู่บ้าน จุดประสงค์ของการประกอบพิธี
เพื่อเสี่ยงทายความเป็นไปเกี่ยวกับธรรมชาติ โดยเฉพาะเรื่องผลผลิตทางการเกษตร นอกจาก
การบูชาเพ่ือเสี่ยงทายด้านการเกษตรแล้ว นอกจากนี้ พรรณวดี ศรีขาว (2554, น.54) ยังกล่าว
ว่า การบูชาผี ปู่ตายังสามารถไหว้หรือบอกกล่าวได้เป็นส่วนตัว แต่ข้อสําคัญคือ ต้องมี “จ้ํา” 
หรือหมอผีประจําหมู่บ้านเป็นผู้ประกอบพิธีกรรมเสมอ โดยในนวนิยายเรื่องนี้ พงศกรได้นํา
พิธีกรรมนี้มาเสนอเพื่อช่วยตามหาเด็กชายที่หายไปเพื่อช่วยเหลือพุทธิ การประกอบพิธีนี้ 
จึงท้ังสร้างความรู้สึกเป็นมิตรของชาวกูยและพิธีก็แสดงความศรัทธาของคนแก่พุทธิไปพร้อมกัน 

ความรู้สึกศรัทธาของพุทธิสอดคล้องกับเดือนเต็มดวงซึ่งหล่อนได้เข้าร่วม “พิธีฟ้อน 
ผีมด” พิธีนี้สงวนไว้สําหรับผู้หญิงเท่านั้น ปกติฟ้อนกันคืนวันเพ็ญเดือนสาม มี ‘แมะเทา’ หรือ
แม่เฒ่าที่เหมือน ‘จ้ํา’ ของฝ่ายชายเป็นผู้ทําพิธีกรรม เมื่อเริ่มพิธีกรรมแมะเทาจะนําพิธีบูชาให้
เทพลงมาประทับร่างแมะเทา พิธีนี้มีวัตถุประสงค์เพื่ออ้อนวอนหรือเพื่ออัญเชิญเทวดาลงมา 
สิงสถิตอยู่ในร่างผู้ฟ้อน (ไพฑูรย์ มีกุศล, 2540, น.30-31) นวนิยายถ่ายทอดความรู้สึกของเดือนเต็มดวง
ว่า “แมะเทากายืนหลับตาพึมพําคาถาด้วยภาษากูย ทํานองเสียงสูงต่ําฟังไพเราะราวเสียงดนตรี […] 
ผู้หญิงทุกคนที่นั่ งล้อมกันอยู่  รวมทั้งครูรัชนีและแม่ละมุนยกขันในมือขึ้นสักการบูชาจน 
เหนือหน้าผาก และพึมพําอธิษฐานด้วยถ้อยคําที่แตกต่างกัน เสียงของแมะเทากาสวดภาวนายังคงใส
ราวระฆังแก้ว ฟังแล้วช่างแตกต่างจากวัยอันชราภาพของนาง” (พงศกร, 2558, น.75-76)  

กล่าวได้ว่า ความเช่ือและพิธีกรรมของชาวกูยที่นําเสนอมาเหล่านี้ได้นําเสนอผ่าน
สายตาของคนนอกวัฒนธรรม นวนิยายถ่ายทอดวิถีชีวิตของกูยผ่านสายตาของ “คนนอก” 
ส่งผลให้หมู่บ้านชาวกูยมีความพิเศษแปลกออกไปจากความรับรู้ของคนเมือง หากเป็นความ
แปลกที่มิได้ดูถูกแต่มองเห็นความศรัทธาและความเป็นมิตรของชาวกูยมากกว่า  

การเดินทางของตัวละครเอกมาทําภารกิจตามเด็กชายยังได้นําพาพวกเขาไปเกี่ยวข้อง
กับคดีโจรกรรมวัตถุโบราณในปราสาทปักษาจําจอง พุทธิพบกับนกกีรณะซึ่งเฝ้าปราสาทหิน
และรับปากช่วยเหลือนกกีรณะค้นหาอัญมณีสร้อยแสงจันทร์ที่หายไปจากปราสาท ในช่วงการ



170                                      วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

ค้นหา ตัวละครเอกต้องเจอเหตุการณ์ลึกลับและต้องหลบหนีจากการคุกคามของตัวละคร
ปฏิปักษ์ จนท้ายที่สุดพุทธิสามารถหาตัวคนร้ายพบ นอกจากนั้นยังพบว่า ในชาติก่อนตนอาศัย
อยู่ในปราสาทน้ี แต่ได้กระทําผิดและหนีจากปราสาทไป โดยนกกีรณะซึ่งเป็นเพื่อนสนิท รับการ
ลงโทษให้ต้องถูกจองจําอยู่ในปราสาทแทน การเดินทางกลับมาของพุทธิจึงช่วยปลดปล่อย
กีรณะจากคําสาปไปพร้อมกัน ในตอนท้ายเรื่องได้จบให้เห็นว่าพุทธิหันมาเป็นผู้นําชุมชนพัฒนา
แหล่งปราสาทหินเป็นสถานท่ีท่องเที่ยวโดยการมุ่งความสําคัญของชุมชนท้องถิ่นเป็นศูนย์กลาง  

จุดที่น่าสนใจคือ พงศกรได้นําเอาข้อมูลเชิงคติชนจากปราสาทหินและการปรากฏตัว
ของนกกีรณะมาใช้สนับสนุนให้เห็น “ศักยภาพ” ของชาวกูยในการพัฒนาท้องถิ่น ดังที่ 
ศรัณย์ภัทร์ บุญฮก (2558, น.131-139) ช้ีให้เห็นว่า ปราสาทปักษาจําจองเป็นฉากสมมุติที่ได้
เค้าความคิดมาจาก “ปราสาทปักษีจํากรง” (Baksei Chamkrong) ปราสาทหินในเมืองเสียมราฐ 
ประเทศกัมพูชา ซึ่งเป็นเทวสถานขนาดเล็ก ไม่เป็นที่รู้จักโดยทั่วไปมากนัก ปราสาทหลังนี้มี 
เรื่องเล่าสืบมาว่า เจ้าชายพระองค์หนึ่ง (บางสํานวนก็เล่าว่าเป็นกษัตริย์) ได้หนีภัยจากศัตรูมา
จนถึงบริเวณปราสาท เมื่อศัตรูจวนเจียนจะจับตัวได้ก็มีนกตัวหนึ่งเข้ามาคุ้มครองและซ่อน
พระองค์จากศัตรู จากนั้นเจ้าชายก็สามารถกลับมาเอาชนะศัตรูก่อนขึ้นครองราชย์สมบัติเป็น
กษัตริย์ได้สําเร็จ พระองค์จึงได้กลับมาสร้างปราสาทหลังน้ีขึ้นเพื่อระลึกถึงบุญคุณของนกตัวนั้น 
อันเป็นที่มาของช่ือ “ปักษีจํากรง” คือ นก (ปักษี) ที่ช่วยคุ้มครอง (จํากรง) เราจะพบว่าพงศกร
ใช้ช่ือ “ปักษาจําจอง” ให้ล้อกับ “ปักษีจํากรง” ขณะเดียวกันก็ได้ให้ความหมายใหม่กับปราสาท
ปักษาจําจอง คือ ปราสาทที่นกถูกจองจําไว้ ส่วนตัวละครนกกีรณะที่ถูกจองจําไว้ในปราสาท
ปักษาจําจองยังได้รับแรงบันดาลใจจากนกจโกระ นกที่ดื่มกินแสงจันทร์เป็นอาหารใน นิทาน
เวตาล ก่อนนํามาดัดแปลงให้มีลักษณะที่มิติมากขึ้น  

จากบทความเดียวกันยังช้ีให้เห็นว่า สร้อยแสงจันทร์ เสนอภาพปราสาทหินที่ตกอยู่ใน
อันตรายจากการโจรกรรม มีตัวละครนกจโกระเป็นผู้ปกป้องให้ตัวละครเอกเดินทางเข้ามา
เรียนรู้หมู่บ้านชาวกูยเพื่อเสนอให้เห็นว่า คนในท้องถิ่นมีศักยภาพเพื่อปกป้องมรดกทาง
วัฒนธรรมในถิ่นที่อยู่ของตน มิต้องรอเพียงแต่อํานาจรัฐเท่านั้น (ศรัณย์ภัทร์ บุญฮก, 2551,  
น.38) โดยนัยนี้ แม้ข้อมูลเรื่องปราสาทหินและนกจโกระจะเป็นส่วนที่สร้างขึ้น แต่ช่วยขับเน้น
ภาพด้านบวกของชาวกูยให้เด่นชัดขึ้น อันนํามาสู่การปรับทัศนะหรือมุมมองต่อกลุ่มชนนั่นเอง 
3.2 คติชนของคนเย้ากับเร่ืองเล่าเวียงแสนเพ็งใน ฤดูดาว 

ใน ฤดูดาว พงศกรนําเสนอภาพของชาวเย้าโดยนําเอาข้อมูลเกี่ยวกับเย้ามาประกอบ
สร้างเป็นนวนิยายและสร้างเรื่องเล่าสมมุติขึ้นมาเช่นเดียวกับ สร้อยแสงจันทร์ ฤดูดาว เล่าถึง 
ดรสา หญิงสาวผู้มีอุดมการณ์นักพัฒนาอย่างเต็มเปี่ยมได้รับช่วงต่อการทําไร่จากมารดาซึ่งตั้งอยู่
ในหมู่บ้านผาช้างร้อง ชุมชนของชาวเย้าในจังหวัดน่าน การเดินทางกลับไปครั้งนี้ทําให้ดรสา 
ทราบว่า ตอนนี้พื้นที่ป่าบริเวณผาช้างร้องกําลังถูกรุกรานจาก ดร.สินธพ ที่เข้ามาทําสวนส้ม  
ดรสาจึงรู้สึกไม่ถูกชะตากับ ดร.สินธพมากนัก ขณะเดียวกัน ช่วงเวลาที่ดรสากลับไปยัง 
ผาช้างร้องมีปรากฏการณ์ที่ชาวผาช้างร้องเรียกว่า “ฤดูดาว” อันเป็นปรากฏการณ์ที่ดวงดาว 



คติชนกับชาติพันธุ์ในนวนิยายของพงศกร                                                                             171 

บนจะสุกสว่างเต็มฟ้าแข่งกับแสงจันทร์ ซึ่งมีเรื่องเล่าพื้นบ้านว่า ในอดีตมีเมืองช่ือเวียงแสนเพ็ง
อยู่ แต่เพราะความรักต้องห้ามระหว่างแถนเมืองแมนบนสวรรค์กับนางอั้วแสนเพ็ง พระธิดา
เมืองเวียงแสนเพ็ง นางดารกาประกายคู่หมายของแถนเมืองแมนลงมาสาปแช่งเมืองนี้ 
ให้ล่มสลายเป็นเมืองร้าง ชาวเมืองกลายเป็นสัตว์ประหลาด และสาปให้นางอั้วแสนเพ็ง
กลายเป็นดอกไม้ โดยนางจะกลับกลายเป็นมนุษย์ได้ก็ต่อเมื่อมีปรากฏการณ์ฤดูดาวเกิดขึ้น  

การเดินทางมาถึงของดรสาในเวลาใกล้เคียงการเวียนมาของปรากฏการณ์ฤดูดาว 
ได้นําเรื่องราวประหลาดในหมู่บ้านผาช้างร้องมาพร้อมๆ กัน ชาวบ้านส่วนหนึ่งเช่ือว่า ดรสา 
นําโชคร้ายมาให้ โดยเฉพาะจากเหตุการณ์สําคัญที่ดรสาเข้าไปทําลายพิธีกรรมที่ทําโดย  
“ซิบเมี้ยนเมี่ยน” หรือหมอผีของชาวเย้า เพราะหล่อนรู้ว่า หมอผีคนนี้เป็นตัวปลอมและกําลัง
จะใช้พิธีกรรมเป็นสื่อกลางเพื่อให้ตนสามารถขายที่ดินให้แก่ ดร.สินธพได้อย่างชอบธรรม ดรสา
ตัดสินใจกระชากหน้ากากหมอผีของชาวเย้า เหตุการณ์ดังกล่าวสร้างผลกระทบอย่างมากต่อ
ความรู้สึกของชาวผาช้างร้อง ยิ่งมีเหตุการณ์ร้ายๆ เกิดขึ้นในหมู่บ้านติดกันก็เป็นแรงกดดันให้ 
ดรสาต้องรับผิดชอบ  

แรงกดดันที่ดรสาได้รับสะท้อนให้เห็นว่าการนับถือผีถือเป็นรากฐานของสังคมเย้าใน
การดําเนินชีวิต กล่าวคือ “เย้า” หรือ “เมี่ยน” เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีถิ่นฐานเดิมในประเทศจีน 
ต่อมามีการอพยพไปตั้งถิ่นฐานในหลายแห่ง สําหรับในประเทศไทย มีชาวเย้าตั้งถิ่นฐาน 
กระจายตัวอยู่ในจังหวัดทางภาคเหนือ โดยเฉพาะจังหวัดเชียงรายและน่านที่มีชาวเย้าอาศัยอยู่
หนาแน่นกว่าจังหวัดอื่น โดยจะอาศัยอยู่บนภูเขาหรือที่สูงเป็นหลัก ชาวเย้านั้นจะนับถือ 
ผีบรรพบุรุษและผีในธรรมชาติ เรียกว่า “เมี้ยน” (ณัฏฐวี ทศรฐ และวีระพงศ์ มีสถาน, 2540) 
อนึ่ง ชาวเย้ายังได้อิทธิพลทั้งความเช่ือและพิธีกรรมจากจีนมาหลายประการด้วย ไม่ว่าจะเป็น
การรับลัทธิเต๋าของจีนเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งในระบบความเช่ือผสมกับการนับถือผี อีกทั้งยังได้รับ
ขนบธรรมเนียมและประเพณีของจีนมาหลายอย่าง เช่น โหราศาสตร์ ตัวอักษรจี น เป็นต้น 
(เจสส์ จี.พูเรต์, 2546, น.32-33) ผีของชาวเย้ามีหลายประเภท “ไม่ว่าจะเป็นผีฟ้าหรือเมี่ยนหุ่ง 
ผีหลวงประจําหมู่บ้านหรือเจียหุ่งเมี้ยน ผีลมที่เรียกขานว่า สะเตี๋ย ผีป่าหรือลมเดียเมี้ยน ส่วนผี
ที่อยู่ในไร่ก็คือเดียเมี้ยน” (พงศกร, 2555ข, น.161)   

ความเช่ือเรื่องผียังเช่ือมโยงไปสู่การนับถือสื่อกลาง (mediator) ระหว่างมนุษย์กับผี  
ซึ่งชาวเย้าเรียกว่า “ซิบเมี้ยนเมี่ยน” ดังที่สมเกียรติ จําลอง (2544, น.106) กล่าวถึง  
ซิบเมี้ยนเมี่ยนว่าเป็นผู้ทําหน้าที่ประกอบพิธีกรรมเพื่อสื่อสารระหว่างคนเย้ากับผีกลุ่มต่างๆ 
ตําแหน่งนี้มีบทบาทสําคัญมากเพราะวิถีชีวิตเย้าสัมพันธ์กับพิธีกรรมตั้งแต่เกิดจนหลังตายไป
และซิบเมี้ยนเมี่ยนยังมีหน้าที่ประกอบพิธีกรรมเพื่อแก้ไขความเจ็บป่วยอันเกิดจากอํานาจ  
เหนือธรรมชาติ ความสําคัญของซิบเมี้ยนเมี่ยนก็ได้ปรากฏใน ฤดูดาว ว่า “ซิบเมี้ยนเมี่ยน 
หรือหมอผีของหมู่บ้านเป็นบุคคลที่คนเย้าให้ความเคารพนับถือสูงสุด ดูไปแล้วน่าจะมากกว่า  
หัวหน้าที่ทําหน้าที่ปกครองหมู่บ้านเสียด้วยซ้ําไป...ซิบเมี้ยนเมี่ยนยังมีฐานะเป็นคนกึ่งเทพเจ้า  
อีกด้วย เนื่องจากเป็นผู้มีหน้าที่ติดต่อสื่อสารกับภูตผีทั้งหลายที่ให้ความคุ้มครองหมู่บ้านอยู่ 



172                                      วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

ดังนั้น เมื่อซิบเมี้ยนเมี่ยนพูดอะไรออกมาคําหนึ่ง ทุกคนในหมู่บ้านต้องหยุดและรับฟัง” (พงศกร, 
2555ข, น.174) 

เหตุนี้จึงเข้าใจได้ว่า อํานาจของซิบเมี้ยนเมี่ยนทรงพลังอย่างมากต่อชุมชน เมื่อดรสา
เข้าไปขัดขวางพร้อมกระชากหน้ากากของอ่ําเฟยที่เป็นซิบเมี้ยนเมี่ยนตัวปลอมกลางพิธีกรรม 
แม้จะเป็นการกระทําที่ถูกต้อง แต่กลับสร้างความไม่พอใจและวิกฤติศรัทธาแก่ชาวบ้านอย่าง
กว้างขวาง เนื่องจาก “อ่ําเฟยในฐานะซิบเมี้ยนเมี่ยนเปรียบเสมือนเป็นรูปเคารพที่ชาวเย้าทั้ง
หมู่บ้านให้ความนับถือ […] ดังนั้น สิ่งที่หล่อนทําไปในคืนวันเพ็ญที่ผ่านมา จึงไม่ใช่เพียงแต่การ
กระชากหน้ากากของอ่ําเฟยออกมาให้ประจักษ์เท่านั้น หากยังเป็นการสั่นคลอนความเช่ือถือ 
ทําลายศรัทธาและความรู้สึกภาคภูมิของคนผาช้างร้องลงในช่ัวเวลาเพียงแค่ข้ามคืน”  
การกระทําของดรสาจึงเท่ากับการทําลายสิ่งที่ชาวบ้านยึดถือและแรงโต้กลับจากชาวบ้านเป็น
เสียงสะท้อนถึงการพังทลายลงของศรัทธาและความภาคภูมิใจของชุมชนลง เหตุการณ์นี้  
จึงช้ีให้เห็นบทบาทสําคัญของคติชนที่เป็นประหนึ่งภูมิปัญญาของท้องถิ่นที่ถูกคนภายนอก
ทําลาย แม้คนภายนอกวัฒนธรรมมองว่าเป็นสิ่งที่ถูกต้อง เพราะเป็นสิ่งที่ควรเปิดเผยให้เห็น
ความจริง 

เรื่องเล่าเวียงแสนเพ็งซึ่งเป็นเรื่องเล่าที่พงศกรสร้างขึ้นยังมีบทบาทควบคู่กับความเช่ือ
และพิธีกรรมของชาวเย้าในหมู่บ้านผาช้างร้อง เรื่องเล่านี้พงศกรได้แรงบันดาลใจจากหลาย
แหล่ง ทั้งอนุภาคเมืองล่มที่พบได้ทั่วในสังคมไทย อนุภาค “หญิงสาวกลายเป็นดอกไม้” ได้ 
แรงบันดาลใจจากวรรณคดีเรื่อง มัทนะพาธา พระราชนิพนธ์ในรัชกาลที่ 6 ดังที่นางอั้วแสนเพ็ง
ต้องกลายเป็นดอกเอื้องก่อนกลับกลายเป็นคนเพียงคืนเดียวในช่วงปรากฏการณ์ฤดูดาว 
ตลอดจนลักษณะของดอกเอื้องแสนเพ็งที่ต้องใช้เวลายาวนานถึงจะบานสักครั้งหนึ่ง จนหลาย
ต่อหลายคนต้องพยายามทุ่มเทชีวิตเพื่อเดินทางไปหา ก็ได้แรงบันดาลใจมาจากหนังสือเรื่อง  
In search of flowers of the Amazon forests ของมาร์กาเร็ต มี (Margaret Mee) ที่
บันทึกการเดินทางสํารวจเข้าไปในป่าแอมะซอน (พงศกร, สัมภาษณ์วันที่ 9 มิถุนายน 2558) 
ตัวละครเอก “แถนเมืองแมน” ซึ่งสถิตในเมืองบนยังนําเอาความเช่ือเรื่อง “แถน” เทพสูงสุดที่
สถิตอยู่ในเมืองแถนในความรับรู้ร่วมกันของกลุ่มชาติพันธุ์ไทและลาวมาใช้เพื่อสร้างเรื่องเล่า
ความรักต้องห้ามระหว่างแถนเมืองฟ้ากับนางอั้วแสนเพ็ง โดยความขัดแย้งในเรื่องเล่านี้ได้ส่งผล
เป็นปมขัดแย้งหลักของเรื่องว่าดรสาคือตัวละครปฏิปักษ์ในเรื่องเล่าที่กลับชาติมาเกิด  
เพื่อคลี่คลายปัญหาที่หล่อนเคยผูกไว้ในอดีตชาติ 

พงศกรได้เช่ือมโยงเรื่องเล่าเวียงแสนเพ็งซึ่งพงศกรสมมุติขึ้นกับชุมชนชาวเย้า เรื่องเล่า
เวียงแสนเพ็งมีฐานะเป็น “นิทานประจําถิ่น” หมายถึง เรื่องเล่าที่มักเช่ือว่าเคยเกิดขึ้นจริงใน
สถานท่ีใดท่ีหนึ่ง มีการระบุชื่อตัวละครและสถานท่ีในเรื่องเล่าไว้ชัดเจนเพื่ออธิบายความเป็นมา
ของสิ่งที่อยู่ในท้องถิ่น ท้ังที่เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจากธรรมชาติหรือสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นก็ได้ คล้ายกับ
ตัวอย่างของนิทานประจําถิ่นไทย เช่น ตาม่องล่าย พระยากงพระยาพาน เป็นต้น (ประคอง 
นิมมานเหมินท์, 2551, น.15-16, 125-127) นิทานประจําถิ่นทําให้ตัวละครเย้าในนวนิยาย 



คติชนกับชาติพันธุ์ในนวนิยายของพงศกร                                                                             173 

มีอัตลักษณ์เฉพาะตัวท่ีกล่าวไปแตกต่างไปฉากสถานท่ีอื่น รวมถึงยังมีส่วนช่วยอธิบายพฤติกรรม
ของคนในชุมชน ดังที่ “ตํานาน ความเช่ือและข้อห้ามต่างๆ ของผาช้างร้องล้วนอ้างอิงเกี่ยวพัน
สืบเนื่องไปถึงเวียงแสนเพ็งทั้งสิ้น” (พงศกร, 2555ข, น.262) ไม่ว่าจะเป็นบทบาทอธิบาย 
อัตลักษณ์ของชุมชนชาวเย้าในผาช้างร้องว่า “พวกเขาถูกกัลปนาจากขุนคําตี้ พ่อเมือง 
องค์สุดท้ายของเวียงให้ตั้งหมู่บ้านอยู่ท่ีเชิงดอย เป็นข้าวัดข้าเวียง คอยเฝ้าอารักขาคุ้มกันปกป้อง
เวียงแสนเพ็งเอาไว้จากความโลภของผู้คน แม้เวียงแสนเพ็งจะล่มสลายไปนานแสนนานแล้ว 
หากหน้าท่ีซึ่งได้รับมอบหมายนั้นดูเหมือนจะไม่มีวันจบสิ้น...ด้วยเหตุนี้ หมู่บ้านชาวเย้าของพวก
หล่อนจึงตั้งมั่นอยู่ในที่แห่งนี้ตลอดมา ไม่เคยอพยพย้ายหลักแหล่งไปเหมือนกับเย้าเผ่าอื่น ” 
(พงศกร, 2555ข, น.15) นิทานประจําถิ่นเรื่องนี้ยังเป็นกลไกควบคุมสังคมไม่ให้เข้าไปรุกล้ําพื้นที่
ป่าโหงซึ่งเช่ือกันว่าเป็นทางไปเวียงแสนเพ็ง “เรื่องเล่าที่น่าหวาดกลัวทั้งหลายเหล่านั้นจะจริง
หรือไม่ไม่มีใครรู้  หากนั่นทําให้ป่าโหงยังคงความเป็นผืนป่าบริสุทธิ์ที่อุดมสมบูรณ์ด้วย 
พืชพรรณไม้และสัตว์ป่านานาพันธุ์ ไม่ถูกเหยียบย่ําทําลาย นับว่าเรื่องเล่าขานของชาวผาช้างร้อง
นั้นได้ผลในการป้องกันป่าถูกรุกรานได้เป็นอย่างดี” (พงศกร, 2555ข, น.51)  

โดยสรุปแล้ว แม้เรื่องเล่าเวียงแสนเพ็งจะสมมุติขึ้น แต่ถือว่ามีส่วนช่วยเน้นย้ําบทบาท
ของข้อมูลเชงิคติชนต่อการอธิบายความเป็นมาและแสดงกลไกในการควบคุมสังคมของชาวเย้า 
เพราะการใช้เรื่องเล่านี้ควบคู่กับการใช้ความเช่ือและพิธีกรรมก็ทําให้เห็นว่าชาวเย้าในนวนิยาย 
มีภูมิปัญญาและมีอัตลักษณ์ที่มีคุณค่า ซึ่งทําให้สังคมผาช้างร้องธํารงอยู่ได้มานาน 
 
4. กุหลาบรัตติกาล : เร่ืองเล่าในครอบครัวไทใหญ่กับการตามหารากเหง้าของตัวละครเอก  

ในนวนิยายเรื่อง กุหลาบรัตติกาล พงศกรนําเสนอเรื่องราวของชาติพันธุ์ ไทใหญ่
ออกมาสู่ผู้อ่าน กุหลาบรัตติกาล เปิดเรื่องด้วยการเดินทางของภาวรีมายังคุ้มคีรีคําซึ่งตั้งอยู่ 
บนม่อนผาเมิง ฉากสมมุติในจังหวัดเชียงใหม่ ภาวรีเพิ่งได้รับมรดกจากเจ้าแหวนแก้ว เจ้ายาย
ชาวไทใหญ่ที่ไม่เคยรู้จักและภาวรีเองก็ไม่เคยทราบว่ามาก่อนว่าตนมีเช้ือสายไทใหญ่อยู่ 
เหตุการณ์นี้เป็นจุดเริ่มต้นของการค้นพบ “ดอกกุหลาบรัตติกาล” ดอกกุหลาบสีน้ําเงินต้นแรก
ของโลกท่ีซุกซ่อนอยู่ในคุ้มคีรีคํา ก่อนที่การค้นพบนั้นจะนําความเปลี่ยนแปลงและความวุ่นวาย
มาสู่ชีวิตภาวรีอย่างใหญ่หลวง เนื่องจากการแย่งชิงดอกกุหลาบจากคนหลายกลุ่ม ตลอดจน 
ตัวละครเอกได้ค้นหารากเหง้าไทใหญ่ของตนไปพร้อมกัน  

การนําเสนอกลุ่มชาติพันธุ์ชาวไทใหญ่ไม่ได้นําข้อมูลกลุ่มความเช่ือและพิธีกรรมมา
นําเสนอ ซึ่งแตกต่างไปจาก สร้อยแสงจันทร์ และ ฤดูดาว หาก กุหลาบรัตติกาล ใช้ข้อมูลทาง
ประวัติศาสตร์การต่อสู้ของไทใหญ่ที่หลบหนีภัยทางการเมืองจากเมียนมาเข้ามายังประเทศไทย 
กล่าวคือ ไทใหญ่เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่หลายพื้นที่และแตกแขนงเป็นหลายกลุ่มย่อย  
ช่ือกลุ่มจะแตกต่างกันไปตามถิ่นที่อยู่ เช่น ไทใหญ่ในรัฐฉานของเมียนมาจะเรียกว่า “ฉาน” 
หรือ “ชาน” ส่วนไทใหญ่ในเขตใต้คง มณฑลยูนนานในจีน เรียกว่า “ไทเหนือ” “ไทเมา” หรือ 
“ไทใต้คง” ส่วนกลุ่มย่อยๆ ที่อยู่ระหว่างเมืองเมากับแคว้นอัสสัมก็มีกลุ่มย่อยๆ ออกไป เช่น  



174                                      วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

ไทคําตี่ ไทพาเก่ ไทอ้ายตอน ไทคํายัง หรือในภาคเหนือของไทย คนไทยจะเรียกไทใหญ่ว่า เง้ียว 
เป็นต้น (ศิราพร ณ ถลาง, 2545, น.8-11) กลุ่มไทใหญ่ในประเทศไทยอาศัยกระจายอยู่ใน
ภาคเหนือ ได้แก่ แม่ฮ่องสอน เชียงใหม่ เชียงราย เป็นแหล่งใหญ่ มักอพยพมาจากรัฐฉานใน
เมียนมาและมาอยู่กับคนไทยในประเทศไดใ้นฐานะ “คนวัฒนธรรมเดียวกัน” (วีระพงศ์ มีสถาน, 
2544) ใน กุหลาบรัตติกาล พงศกรหยิบยกเรื่องราวของชาวไทใหญ่ที่อพยพมาจากเมือง 
ยองห้วย รัฐฉาน ประเทศเมียนมา ช่วงที่การเมืองระหว่างไทใหญ่กับรัฐบาลทหารเมียนมา  
ตึงเครียดราวในปี พ.ศ.2505 (ค.ศ.1962) เมื่อนายพลเนวินทํารัฐประหารขึ้นครองอํานาจและ 
ใช้นโยบายแข็งกร้าวมาใช้ปกครองรัฐไทใหญ่ นโยบายดังกล่าวถือเป็นการสิ้นสุดของอาณาจักร
ไทใหญ่และทําให้เกิดการอพยพย้ายถิ่นเพื่อลี้ภัย (จิราภรณ์ อัจฉริยะประสิทธ์ิ, 2547, น.39-48)  

พงศกรได้นําข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์มาสร้างเป็นประวัติความเป็นมาของตระกูล
ของภาวรี เมื่อ “เมืองยองห้วยเป็นส่วนหนึ่งของรัฐฉาน พวกเราจึงไม่อาจจะหลีกเลี่ยงความ
ขัดแย้งที่ว่ามานั้นได้ เจ้าพ่อเป็นห่วงลูกหลานมากจึงสั่งให้เจ้าขุนสิงห์เป็นผู้นําพาพี่น้องลูกหลาน
บางส่วนอพยพข้ามมาฝั่งไทย...ตอนแรกพวกเราตั้งบ้านเรือนกันอยู่ที่เชียงแสน จากนั้นจึงย้าย
มาที่เชียงใหม่และระหว่างการเดินทางลงมาเชียงใหม่นั่นเอง เราได้หยุดพักที่ยอดเขาแห่งหนึ่ง 
ซึ่งก็คือม่อนผาเมิงนั่นเอง” ผู้เขียนพบว่า เมืองยองห้วยที่กล่าวถึงในนวนิยายมีอยู่จริงและมี
เจ้านายเมืองยองห้วยได้หลบหนีเข้ามาตั้งถิ่นฐานในเชียงใหม่ ดังที่อัมพร จิรัฐติกร (2558 ,  
น.96-98) กล่าวไว้ว่า รัฐบาลภายใต้การนําของนายพลเนวินได้บีบเจ้าฟ้าที่ปกครองเมืองต่างๆ 
ในรัฐฉานสละอํานาจและได้สั่งจับกุมตัวเจ้าฟ้าไทใหญ่ทุกเมือง แต่เจ้าฟ้าส่วยไตแห่งเมือง 
ยองห้วยได้หายตัวไปในการจับกุม เมื่อทราบว่าเจ้าฟ้ายองห้วยหายตัวไป เจ้านางเฮือนคํา 
มหาเทวีแห่งเมืองยองห้วยตัดสินใจหลบหนีจากเมืองยองห้วยพร้อมกับบุตรและธิดามายัง
จังหวัดเชียงใหม่ พร้อมกับประกาศตนเข้าร่วมกับกองกําลังกู้ชาติไทใหญ่ในเวลาต่อมา 

การตั้งฐานกําลังในประเทศไทยของชาวไทใหญ่ถูกกล่าวถึงไว้ใน กุหลาบรัตติกาล  
ผ่านการรับรู้เรื่องราวภายในตระกูลของภาวรี ดังที่นวนิยายเปิดฉากการเดินทางไปยังคุ้มคีรีคํา
ของภาวรีเพื่อไปรับมรดกจากเจ้ายายที่ตนไม่เคยรู้จัก ความตั้งใจแรกของหล่อนคือ หล่อน
ต้องการขายคุ้มคีรีคํา แต่การเดินทางครั้งนี้ทําให้ภาวรีค้นพบดอกกุหลาบสีน้ําเงินดอกแรก 
ของโลกซึ่งเจ้ายายหล่อนสร้างไว้ การค้นพบกุหลาบได้ทําให้คนหลายกลุ่มต่างพากันแย่งชิงและ
นับเป็นกุหลาบที่สร้างความเดือดร้อนให้แก่ทุกคนที่เข้าใกล้ ภาวรีจึงเริ่มค้นหาที่มาของ  
ดอกกุหลาบดอกนี้ การค้นหาที่มาของกุหลาบทําให้ภาวรีได้เรียนรู้จัก “ตัวตน” ของตนเอง  

จะเห็นได้ว่า พงศกรได้นําข้อมูลทางประวัติศาสตร์มาเป็น “เรื่องเล่าในครอบครัว” ของ
ภาวรี เรื่องเล่าในครอบครัวนี้มีลักษณะคล้ายคลึงกับข้อมูลคติชนได้อย่างหนึ่ง ดังที่ศิราพร ณ ถลาง 
(2552, น.422) อธิบายว่า คําว่า คติชนหรือ folklore ในปัจจุบันมีความหมายกว้างขวางมากกว่า
ในอดีต หากแต่ต้องเป็นกลุ่มคนท่ีมีลักษณะร่วมกันบางประการจะเล็กหรือใหญ่ก็ได้ “โดยนัยนี้  
เราอาจจะศึกษา ‘คติชน’ ที่ถ่ายทอดมาในแต่ละครอบครัว ไม่ว่าจะเป็นเรื่องเล่า เพลงร้องเล่น 
หรือประเพณีบางอย่างในแต่ละครอบครัว ซึ่งนับเป็น family folklore ได้”   



คติชนกับชาติพันธุ์ในนวนิยายของพงศกร                                                                             175 

เรื่องเล่าภายในครอบครัวนับว่ามีหน้าที่ไม่ต่างจากนิทานประจําถิ่นตรงที่เรื่องเล่าใน
ครอบครัวมีส่วนบ่งบอกว่าพวกเขาเป็นใครและส่งทอดความภาคภูมิใจในกลุ่มของตน จึงเห็นได้
ว่า เรื่องเล่าในครอบครัวของภาวรีทั้งการต่อสู้กู้ชาติ ความยิ่งใหญ่ของคุ้มคีรีคําซึ่งจําลองมาจาก
หอคําเมืองยองล้วนตอกย้ําให้ภาวรีภาคภูมิในสายเลือดของตน นอกจากนั้น การค้นพบความ
เป็นมาบรรพบุรุษชาวไทใหญ่ เช่น การพบบันทึกการกู้ชาติของชาวไทใหญ่ “บันทึกเกือบ
ทั้งหมดในเล่มนี้ เป็นข้อมูลเรื่องการกู้ชาติของไทใหญ่...ใครๆ คิดว่าท่านหนีจากยองห้วยมาอยู่
เมืองไทย แต่ที่จริงแล้วไม่ใช่การหนี แต่เป็นการย้ายมาตั้งหลักมากกว่า จริงอย่างที่ คุณเคย
สันนิษฐาน เจ้าขุนสิงห์ คุณตาของคุณใช้คุ้มคีรีคําเป็นที่มั่น คอยส่งเสบียง อาวุธ และส่งข่าวสาร
ให้กับกองกําลังกู้ชาติมาโดยตลอด” (พงศกร, 2555ก, น.197) ทําให้ภาวรีรู้สึกถึง “ราก” ของ
หล่อนที่ขาดหายไป เพราะช่วงต้นเรื่อง พงศกรบรรยายว่าหล่อนเพิ่งสูญเสียบิดามารดาไปอย่าง
กะทันหัน หล่อนจึงกลายเป็นคนตัวคนเดียว ดังนั้น การได้มายังคุ้มคีรีคําและได้รับรู้เรื่องเล่าใน
ครอบครัวทําให้ภาวรีได้เจอรากที่ขาดหายไป เพราะเมื่อภาวรี “ได้เรียนรู้เรื่องราวเบื้องหลัง
ความพยายามของเจ้าแหวนแก้วและเจ้าขุนสิงห์ ที่อุตส่าห์มานะสร้างคฤหาสน์ขนาดใหญ่ขึ้น
ท่ามกลางป่าเขาพงไพร เพื่อเป็นฐานส่งเสบียงและข่าวสารให้กองกําลังกู้ชาติไทใหญ่ ภาวรี  
จึงเพิ่งตระหนักถึงความผูกพันในสายเลือดของชาวยองห้วย ซึ่งไหลวนเป็นส่วนหนึ่งในกาย  
ของเธอ” (พงศกร, 2555ก, น.363)  

ผู้เขียนเห็นว่าเรื่องเล่าในครอบครัวภาวรีมิได้เพียงสะท้อนความภาคภูมิใจหรือราก 
ไทใหญ่ในตัวของหล่อนเท่านั้น หากพงศกรได้ใช้เป็นสื่อกลางนําเสนอชาติพันธุ์ไทใหญ่ที่น่า
ภาคภูมิใจและแสดงถึงรากอันยาวนานมาไปสู่ผู้อ่านพร้อมกัน จนกล่าวได้ว่า การนําเสนอราก
ของภาวรีมีผลต่อการนําเสนอภาพด้านบวกของไทใหญ่ออกมาสู่ผู้อ่าน การเล่าถึงชาวไทใหญ่ให้
ภาวรีเรียนรู้เป็นกลวิธีหนึ่งที่จะถ่ายทอดประวัติศาสตร์การต่อสู้ของไทใหญ่สู่ผู้อ่านนั่นเอง 
 
5. ชาติพันธุ์ในนวนิยายของพงศกร : การมองเห็นคนเสมอกันกับการมองโลกอย่างรอบด้าน 

การนําเสนอชาติพันธ์ุในนวนิยายทั้งสามเรื่องไม่เพียงแต่จะแสดงความสัมพันธ์ระหว่าง
การนําเสนอข้อมูลเชิงคติชนกับกลุ่มคนชาติพันธุ์เท่านั้น ข้อมูลเชิงคติชนยังแฝงนัยเพื่อบ่งบอก
ว่ากลุ่มคนต่างๆ ที่นําเสนอเป็นคนที่มีวัฒนธรรมไม่ต่างกันเพื่อปรับมุมมองให้เห็นคุณค่าของ
วัฒนธรรมต่างๆ อย่างเท่าเทียมจนนําไปสู่การปรับใช้องค์ความรู้ระหว่างชาวบ้านและชาวเมือง
อันเป็นแนวทางที่นวนิยายนําเสนอเกี่ยวกับการอยู่กันท่ามกลางความหลากหลาย ดังน้ี 
5.1 ข้อมูลเชิงคติชนเพ่ือการมองคนเสมอกัน 

นวนิยายทั้งสามเรื่องนําเสนอวัฒนธรรมของกลุ่มชนชาติพันธุ์ผ่านสายตาของตัวละคร
เอกที่มิได้เป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมท้องถิ่น เริ่มต้นจากการเดินทางออกจากที่ที่ตัวละคร
คุ้นเคยและต้องไปใช้ชีวิตในหมู่บ้านหรือพื้นที่ห่างไกล จากนั้นตัวละครได้เรียนรู้วัฒนธรรม
ท้องถิ่นไปทีละน้อย น่าสังเกตว่า ตัวละครเอกในนวนิยายมักเป็นตัวละครที่มีสถานะทางสังคม
ค่อนข้างสูง อย่างดรสาจบปริญญาโทด้านนิเวศวิทยาจากต่างประเทศ ภาวรีจบกฎหมายจาก



176                                      วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

ต่างประเทศและทํางานในกระทรวงต่างประเทศ ส่วนพุทธิเป็นนักเขียนสารคดีในนิตยสารใหญ่
และเดือนเต็มดวงเป็นนักโบราณคดี ตัวละครเอกเหล่านี้จึงเหมือนนักเดินทางที่นําผู้อ่านเข้าไป
รู้จักกับคนท่ีแตกต่างไปจากตนซึ่งอนุมานได้ว่าเป็น “ชาวเมือง” ที่เข้าไปในพ้ืนท่ี “ชาวบ้าน” 

กลวิธีการนําเสนอเรื่องเช่นนี้สําคัญต่อการกําหนดมุมมองเพื่อเสนอความเท่าเทียม 
ทางวัฒนธรรม เพราะการใช้สายตาของคนเมืองท่ีมองไปยังท้องถิ่นได้ทําให้ตัวละครเริ่มต้นด้วย
การมองวัฒนธรรมที่พวกเขาไปพบด้วยความแปลกแตกต่างจากคนกระแสหลักที่พวกเขารู้จัก 
หรือตัวละครบางตัวมีความคิดที่ดูถูกวัฒนธรรมเหล่านั้นว่าด้อยกว่าด้วย แต่เมื่อเรื่องได้ดําเนิน
ไป ตัวละครชาวเมืองจะเริ่มปรับเปลี่ยนมุมมองไปในทิศทางบวก จนท้ายที่สุดจึงตระหนักได้ว่า 
กลุ่มชนชาติพันธ์ุนั้นๆ มีความเจริญทางวัฒนธรรมไม่ต่างจากคนกระแสหลักและภูมิปัญญาของ
พวกเขาเป็นสิ่งที่สร้างขึ้นมาเพื่อให้สามารถอยู่ร่วมกับท้องถิ่นนั้นๆ ได้อย่างกลมกลืน 

ภูมิปัญญาของกลุ่มคนชาติพันธุ์เพื่ออยู่ร่วมกันกับสิ่งแวดล้อมในท้องถิ่นนั้นๆ  ได้
ปรากฏผ่านข้อมูลเชิงคติชน เห็นได้ว่าข้อมูลเชิงคติชนของชาวกูยและเย้าต่างเกี่ยวพันกับวิถีชีวิต
ของคนอย่างแนบแน่น ไม่ว่าจะเป็นพิธีกรรมที่เกี่ยวพันกับผีซึ่งถูกนําเสนอออกมาเพื่อบ่งบอกให้
เห็นถึงการแก้ปัญหาอย่างมีแบบแผน จึงไม่แปลกหากในเรื่อง ฤดูดาว เมื่อซิบเมี้ยนเมี่ยนที่
ควบคุมความเป็นไปของสังคมเย้าหายไปทําให้เกิดวิกฤติทางอัตลักษณ์และโครงสร้างทางสังคม
สั่นคลอน ขณะเดียวกันเรื่องเล่าในครอบครัวของภาวรีที่มาจากประวัติศาสตร์การอพยพของ 
ไทใหญ่เข้ามาในไทยก็มีส่วนช่วยให้เราเห็นว่า พวกเขาไม่ใช่เพียงผู้อพยพ แต่เคยเป็นกลุ่มคนที่มี
รากที่ยิ่งใหญ่ มีความเป็นมาของการกู้ชาติของตน ความภาคภูมิใจของภาวรีช่วยสะท้อนภาพ
ความยิ่งใหญ่ในชาติพันธุ์ออกมา ยิ่งการผสมดอกกุหลาบสีน้ําเงินของเจ้ายายได้สําเร็จก็ยิ่ง 
บ่งบอกถึงภูมิปัญญาของไทใหญ่ออกมา ข้อมูลเชิงคติชนจึงมีส่วนช่วยแสดงอัตลักษณ์บ่งบอกว่า
พวกเขาเป็นใครและบ่งบอกแบบแผนการดําเนินชีวิตเพื่อให้อยู่ในสังคมได้อย่างดี  

จากท่ีกล่าวมาแสดงให้เห็นชัดว่า นวนิยายของพงศกรสะท้อนถึงบทบาทประการหนึ่ง
ของข้อมูลเชิงคติชน คือ การรักษาเสถียรภาพของวัฒนธรรม (maintain the stability of 
culture) ให้สังคมนั้นๆ สามารถธํารงสืบไป (สุกัญญา สุจฉายา, 2548, น.1-10) โดยนัยนี้ การ
นําเสนอข้อมูลเชิงคติชนจึงเท่ากับการนําเสนอว่า ชาติพันธุ์ต่างๆ มี “องค์ความรู้” และ “ภูมิปัญญา” 
ในการจัดการและธํารงสังคม กลุ่มชนเหล่านี้ก็มีวัฒนธรรมเป็นของตนที่แม้อาจแตกต่างไปจาก
กระแสหลัก แต่ข้อมูลเชิงคติชนก็ทําให้พวกเขามีตัวตนและดํารงกลุ่มชนของพวกเขาได้ 

นวนิยายของพงศกรยังนําเสนอด้วยว่า วัฒนธรรมของกลุ่มคนชาติพันธุ์มีศักดิ์ศรีไม่
ต่างจากวัฒนธรรมอื่น เราควรมองวัฒนธรรมต่างๆ อย่างเท่าเทียมเพื่อนํามาปรับใช้ให้เกิด
ประโยชน์ร่วมกัน ดังที่พงศกรได้สร้างปมขัดแย้งหลักในนวนิยายแต่ละเรื่องจากการเดินทาง
มาถึงของชาวเมือง ไม่ว่าจะเป็นดรสาและ ดร.สินธพ มายังผาช้างร้องจนทําให้ชุมชนชาวเย้า 
เริ่มมีการเปลี่ยนแปลง พุทธิเดินทางเข้ามาจนทําให้วัตถุโบราณถูกโจรกรรม หรือภาวรีเดินทาง
มาและพบดอกกุหลาบรัตติกาลจนเป็นที่มาของการแย่งชิงดอกกุหลาบจนเรียกได้ว่า ชาวเมือง
เข้ามาพร้อมปมปัญหา เหตุที่เป็นเช่นนี้ก็เพราะชาวเมืองเข้ามาด้วยการขาดความเข้าใจท้องถิ่น



คติชนกับชาติพันธุ์ในนวนิยายของพงศกร                                                                             177 

นั้นๆ จนภายหลังเนื้อเรื่องในนวนิยายได้พัฒนาไปให้เห็นถึงการเปิดรับองค์ความรู้ของกลุ่ม  
ชนชาติพันธุ์เพื่อนํามาปรับใช้แก้ปัญหาที่เกิดขึ้นในเรื่อง ดังเช่นใน ฤดูดาว เมื่อตัวละครเอก 
ไม่สามารถหาเหตุผลวิทยาศาสตร์มาอธิบายเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นกับคนในหมู่บ้าน “‘แล้วคุณ
อธิบายฤดูดาวได้ไหม…ทําไมถึงมีดาวเต็มฟ้ามากอย่างที่เราไม่เคยเห็นที่ไหนมาก่อน ในช่วง 
สามสี่เดือนมานี้’ […] ‘เห็นไหมคะ ว่าที่จริงแล้วคุณก็อธิบายปรากฏการณ์นี้ไม่ได้ คุณสินธพ 
โลกยังมีอีกมากมายหลายสิ่งที่มนุษย์ตัวเล็กๆ อย่างเราไม่เคยรู้ ก่อนหน้านี้ ฉันก็เคยคิดอย่างคุณ 
แต่มาถึงตอนนี้ ฉันยอมรับแล้วละค่ะว่าอะไรก็อาจจะเกิดขึ้นได้เสมอในโลกของเรา” (พงศกร, 
2555ข, น.460-461) หรือเมื่อองค์ความรู้ที่ชาวเมืองมีไม่สามารถใช้ได้ ภูมิปัญญาพื้นบ้านจึงเป็น
ส่วนสําคัญขึ้นมาแทน 

ดอกกุหลาบรัตติกาลยังเป็นสัญลักษณ์ของการผสมระหว่างวัฒนธรรมท้องถิ่นกับ 
องค์ความรู้สมัยใหม่เข้าด้วยกัน เนื่องจากดอกกุหลาบรัตติกาลมิอาจเกิดขึ้นได้เพียงอาศัยความรู้
ทางวิทยาศาสตร์เท่านั้น หากแต่เกิดจากการผสมพันธ์ุระหว่างดอกกุหลาบกับดอกไม้ประจําถิ่น
ช่ือว่า “นิลนวารา” อันมีที่มาจากเรื่องเล่าพื้นบ้านซึ่งตระกูลของภาวรีหนีภัยมาตั้งรกราก พื้นที่
ดังกล่าวนี้มีเรื่องเล่าสืบต่อมาจากอดีตว่า ในอดีตเป็นที่ตั้งของ “เวียงคีรีคํา” ซึ่งมีเรื่องเล่าถึง
หญิงสาวท่ีผิดหวังในความรักจนตรอมใจตายเป็นดอกไม้สีดํา ดอกนิลนวาราจึงเป็นดอกประจํา
ถิ่นที่มาจากเรื่องเล่าพื้นบ้าน อันเป็นดอกไม้เฉพาะถิ่นซึ่งสวยงามและอันตรายในเวลาเดียวกัน 
เพราะเป็นดอกไม้ที่มาจากความความอาฆาต กระบวนการตัดต่อยีนมาผูกโยงเข้ากับดอกไม้จาก
ท้องถิ่นที่มีความเช่ือจากเรื่องเล่ามาพร้อมกัน อันช้ีให้เห็นว่า แม้เจ้าแหวนแก้วมีความรู้ทาง
วิทยาศาสตร์อย่างดีจนสามารถทดลองตัดต่อผสมพันธุ์ดอกกุหลาบนั้น แต่ความสําเร็จที่เกิดขึ้น
ไม่อาจเกิดขึ้นได้จากองค์ความรู้สมัยใหม่ได้อย่างเดียวเท่านั้น ต้องอาศัยองค์ความรู้จากคติชน  
ในท้องถิ่นเข้ามาผสานกันเป็นเนื้อเดียวจึงทําให้เกิดเป็นกุหลาบรัตติกาลขึ้นนั่นเอง  

ดังนั้น เมื่อเริ่มต้นมองวัฒนธรรมต่างๆ ด้วยความเท่าเทียมแล้ว ความร่วมมือและ 
การเรียนรู้ร่วมกันระหว่างคนต่างกลุ่มคนที่หลากหลายย่อมเกิดขึ้นตามมา การมองวัฒนธรรม 
ความเช่ือหรือเรื่องเล่าของชาวบ้านว่าด้อยค่ากว่าแล้วย่อมทําให้มองข้ามคุณค่าในฐานะ 
ภูมิปัญญาที่ซ่อนอยู่ กล่าวได้ว่า นวนิยายของพงศกรได้เชิดชูคุณค่าและความสําคัญของข้อมูล
เชิงคติชนในฐานะภูมิปัญญา ข้อสรุปนี้สอดคล้องกับผลการวิจัยในงานของวิรี เกวลกุล (2552, 
น.185-186) ที่ช้ีให้เห็นว่า นวนิยายของพงศกรได้เปิดพื้นที่ให้เห็นกลุ่มคนต่างๆ สามารถอยู่
ร่วมกันได้โดยไม่ต้องหลอมรวมเข้าเป็นไทยกระแสหลักหรือการกําจัดออกไป เมื่อผู้เขียนนํามา
พิจารณาแง่มุมจากข้อมูลเชิงคติชนประกอบด้วยแล้วก็ทําให้ต่อยอดข้อค้นพบได้ว่า การเปิด
พื้นที่ให้เห็นความหลากหลายทางวัฒนธรรมเป็นจุดเริ่มต้นให้ผู้อ่านได้เห็นว่า กลุ่มชาติพันธุ์
เหล่านั้นต่างก็มีความเจริญทางวัฒนธรรมไม่ต่างจากคนกระแสหลัก พวกเขาสามารถธํารงสังคม
ได้เรื่อยมาด้วยคติชนเป็นกลไก การเปลี่ยนแปลงที่คนนอกวัฒนธรรมหยิบยื่นมาให้โดยไม่เห็น
คุณค่าของคนในท้องถิ่นก็อาจไม่ใช่เรื่องที่ถูกต้องนัก การแลกเปลี่ยนเรียนรู้รวมถึงการเลือกรับ
ปรับใช้ระหว่างชาวบ้านและชาวเมืองจึงเป็นทางออกที่พึงมีเพื่อให้เรากับเขาสามารถอยู่ร่วมกัน



178                                      วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

ได้ในสังคมที่หลากหลาย ท้ายที่สุด เมื่อพวกเขามีวัฒนธรรม มีความเป็นอยู่ที่ไม่ได้ด้อยกว่า คน
ในสังคมกระแสหลักก็ควรมองพวกเขาอย่างเท่าเทียม และอยู่ร่วมกับเขาด้วยการแลกเปลี่ยน
เรียนรู้ มิจําเป็นต้องเปลี่ยนผลักให้เขาเป็นอื่นหรือเปลี่ยนให้เขาเป็นเรา โดยนัยนี้ การนําข้อมูล
เชิงคติชนมาใช้อาจเป็นการบ่งบอกว่าคนแต่ละกลุ่มก็มีความเป็นคนเสมอกัน 
5.2 ข้อมูลเชิงคติชนกับการมองโลกอย่างรอบด้าน 

ด้วยเหตุที่นวนิยายของพงศกรเป็นนวนิยายแนวลึกลับเหนือธรรมชาติ  ทําให้ 
หลายเหตุการณ์ในเรื่องอยู่นอกเหนือคําอธิบายทางวิทยาศาสตร์ และในอีกด้านหนึ่งนวนิยาย
ช่วยเปิดพื้นที่ให้เห็น “ความเป็นไปได้” ในรูปแบบอื่นที่กรอบความคิดวิทยาศาสตร์อธิบายไม่ได้ 
เพื่อบ่งบอกว่ากรอบความคิดทางวิทยาศาสตร์อาจไม่ใช่ทางออกได้กับทุกเรื่อง และเสนอแนะให้
ย้อนกลับมาใช้ภูมิปัญญาของกลุ่มคนชาติพันธ์ุเพื่อหาทางออกของปัญหาในเรื่อง ลักษณะเช่นนี้
นับว่าสะท้อนถึงแนวคิดขีดจํากัดการมองโลกอย่างรอบด้าน  

นวนิยายของพงศกรมักมีองค์ประกอบของความลึกลับเหนือจริง ดังเช่นการปรากฏตัว
ของตัวละครอมนุษย์ เหตุการณ์เหนือธรรมชาติ ของวิเศษ และอื่นๆ โดยพงศกรอาศัยข้อมูล 
เชิงคติชนมาสร้างองค์ประกอบความลึกลับดังกล่าว ไม่ว่าจะเป็นนกจโกระที่ปรากฏตัวขึ้นมา
จากปราสาทหิน ดอกเอื้องจากเรื่องเล่าเวียงแสนเพ็งก็เกิดขึ้นจริง ดอกนิลนวารากลายเป็น
อมนุษย์มาปรากฏตัวขึ้นจากดอกกุหลาบรัตติกาล ฯลฯ การสร้างนวนิยายในแนวลึกลับ 
เหนือธรรมชาติได้ช่วยเอื้อให้ข้อมูลเชิงคติชนที่มักมองว่าเป็นเรื่องราวปรัมปราสามารถปรากฏ
ขึ้นมาในโลกปัจจุบัน และเมื่อโลกในนวนิยายอยู่นอกเหนือจากกรอบทางวิทยาศาสตร์และ
ตรรกะปกติที่ใช้ในโลกแห่งความเป็นจริงแล้ว พื้นที่ในนวนิยายจึงต้องใช้คําอธิบายชุดอื่น
โดยเฉพาะจากองค์ความรู้จากข้อมูลเชิงคติชนของกลุ่มชนต่างๆ ดังเช่นเมื่อเกิดเหตุการณ์ 
แปลกประหลาดในผาช้างร้อง มีสัตว์ประหลาดออกมาทําร้ายผู้คน ชาวเมืองกลับไม่มีความรู้
จัดการสัตว์ร้ายได้ดีเท่ากับชาวบ้านที่มีองค์ความรู้ดังกล่าว เป็นต้น 

แม้จะเป็นนวนิยายแนวลึกลับเหนือธรรมชาติ หากนวนิยายของพงศกรมีประเด็นทาง
วิทยาศาสตร์อยู่เสมอ ดังที่จิณณะ รุจิเสนีย์ (2554, น.141) ได้เสนอว่าจุดเด่นประการหนึ่ง
ของนวนิยายพงศกรคือ การนําเอาหลักวิทยาศาสตร์มาอธิบายสิ่งเหนือธรรมชาติและการให้
ข้อคิดในแง่มุมอื่นๆ โดยไม่ได้เสนอเฉพาะความเช่ือในสิ่งท่ีพิสูจน์ไม่ได้เพียงอย่างเดียว ลักษณะนี้
พบได้ในนวนิยายทั้งสามเรื่อง ซึ่งนําเสนอข้อมูลเชิงคติชนมานําเสนอควบคู่กับประเด็นทาง
วิทยาศาสตร์ ได้แก่ ฤดูดาว นําเสนอประเด็นเรื่องการตัดต่อพันธุกรรมในสิ่งมีชีวิตหรือพืช 
GMOs ผ่านสวนส้มของ ดร.สินธพ ส่วน กุหลาบรัตติกาล นําเสนอประเด็นการผสมข้ามสายพันธุ์
ดอกกุหลาบ นวนิยายสองเรื่องนี้ถือว่านําประเด็นที่เป็นที่ถกเถียงทางวิทยาศาสตร์มาเป็น
ประเด็นสําคัญในเรื่องเช่นกัน หรือ สร้อยแสงจันทร์ ผู้แต่งก็พยายามอธิบายสิ่งที่เกิดขึ้นในเรื่อง
ด้วยมุมมองทางวิทยาศาสตร์ด้วย  

นัยหนึ่งของการนําเสนอข้อมูลเชิงคติชนควบคู่ไปกับประเด็นทางวิทยาศาสตร์คือ การ
ช้ีให้เห็นว่า แม้วิทยาศาสตร์เป็นองค์ความรู้หลักของสังคม แต่ยังมีขีดจํากัดที่ไม่สามารถอธิบาย



คติชนกับชาติพันธุ์ในนวนิยายของพงศกร                                                                             179 

สิ่งรอบตัวได้อย่างรอบด้าน จึงต้องหันมามององค์ความรู้ชุดอื่นประกอบด้วย ดังที่ดรสาได้
ตระหนักแล้วว่า ในผาช้างร้องนี้ ความรู้ที่ร่ําเรียนมาของหล่อนอาจไม่สามารถใช้ได้ดีเท่ากับ 
ภูมิปัญญาชาวบ้าน ดังนี้ “หากเป็นเมื่อหลายเดือนก่อนหน้าน้ี ดรสาอาจจะไม่ยอมเช่ือในทฤษฎี
ของต่อนอู...(แต่) กับแค่แมลงเล็กๆ อย่างแมงมุมสีขาวราวเงินยวง ที่คนเย้าเรียกว่า กะนาแปะย้อง 
ก็ยังไม่รู้จัก มาวันนี้ ดรสายอมรับโดยสนิทใจว่า วิทยาศาสตร์ที่หล่อนเรียนมาก็ไม่สามารถ  
ตอบคําถามท่ีหล่อนสงสัยได้ทุกอย่าง (พงศกร, 2555ข, น.449) 

ลักษณะที่ดรสาเผชิญยังปรากฏผ่านตัวละครอื่นๆ เพราะตัวละครเหล่านี้มักเป็น 
ชนช้ันกลางท่ีผ่านการศึกษาตามระบบ คุ้นชินกับความคิดแบบวิทยาศาสตร์และการเช่ือในสิ่งที่
พิสูจน์ได้ เช่น ดร.สินธพ เป็นผู้เช่ียวชาญด้านพันธุศาสตร์ ดร.ชุษณะ เป็นผู้เช่ียวชาญด้าน
กุหลาบ เป็นต้น เหตุการณ์ลึกลับเหนือธรรมชาติที่อยู่นอกเหนือกรอบวิทยาศาสตร์เหล่านี้จึง
สั่นคลอนด้วยระบบความคิดของตัวละครเอก “ในเวลานั้น เขารู้สึกเหมือนยืนอยู่บนทางแยก
ของความคิด มันเป็นความรู้สึกท่ีก้ํากึ่งระหว่างความน่าเชื่อถือ กับความเหลวไหลไร้สาระ สมอง
ส่วนที่ควบคุมความคิดอย่างเป็นระบบ ความเชื่อถือในเหตุผล ในสิ่งที่อธิบายและสามารถจับต้อง
ได้ ทํางานอย่างหนัก เพื่อต่อต้านกับสมองในส่วนที่ไม่ต้องการตรรกะใดๆ (พงศกร, 2558, น.99) 

อย่างไรก็ดี พงศกรมิได้ปฏิเสธองค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ เพียงแต่พงศกรเห็นว่า ยัง
มีเหตุการณ์อีกหลายอย่างที่ไม่สามารถอธิบายได้ด้วยวิทยาศาสตร์ (พงศกร, สัมภาษณ์, 9 
มิถุนายน 2558) ด้วยเหตุนี้นวนิยายของพงศกรจึงถือเป็นการประนีประนอมองค์ความรู้สองชุด
มาใช้เพื่อแสดงให้เห็นข้อดีและข้อจํากัดขององค์ความรู้แต่ละชุด เพื่อจุดประสงค์สําคัญเพื่อ
ช้ีให้เห็นว่าเราไม่จําเป็นต้องมีกรอบความคิดเพียงกรอบเดียวในการมองโลก หากนําวิทยาการ
มาปรับใช้ในทางที่เป็นประโยชน์กับสังคมโดยรวมก็เป็นสิ่งท่ีพึงสนับสนุน  

การนําเสนอนวนิยายแบบปกติเพื่อช้ีนําความคิดทางสังคมแบบตรงไปตรงมาก็ย่อมทํา
ได้ หากพงศกรกลับอาศัยความเหนือธรรมชาติ ความลึกลับน่าติดตามเป็นรูปแบบเพื่อเสนอ
ความเป็นจริงออกมาแทน เรื่องราวลึกลับเหนือธรรมชาติจึงเป็นส่วนนําผู้อ่านไปสู่ความ
เพลิดเพลินทางอารมณ์ที่มีความเป็นจริงของสังคมปัจจุบันซุกซ่อนอยู่ (ศรัณย์ภัทร์ บุญฮก, 
2558) นวนิยายของพงศกรทําให้เรื่องราวเหนือจริงจากข้อมูลเชิงคติชนเกิดขึ้นและนําเอา
ประเด็นทางวิทยาศาสตร์มาควบคู่กับคติชนนั้นก็แสดงให้เห็นมุมหนึ่งว่า วิทยาศาสตร์เป็น 
องค์ความรู้ที่ยังมีขีดจํากัดที่อธิบายทุกอย่างในโลกไม่ได้ ข้อมูลเชิงคติชนจากความเช่ือและ  
เรื่องเล่าของชาวบ้านหรือหมู่ชนที่เล่าสืบต่อกันมาก็มีเค้าความจริงบางอย่างและสามารถ  
นํามาปรับใช้ก็ได้  

โดยสรุปแล้ว ข้อมูลเชิงคติชนจากหลายกลุ่มชาติพันธุ์ในนวนิยายของพงศกรได้
นําเสนอถึงการมองคุณค่าวัฒนธรรมท้องถิ่นอย่างเท่าเทียม บอกให้เห็นถึงภูมิปัญญาของหมู่ชน 
เพื่อเสนอแนะแนวทางการอยู่ร่วมกันท่ามกลางความหลากหลายในโลกปัจจุบัน อีกทั้งการที่
พงศกรสร้างเรื่องด้วยการแสดงช่องว่างของความเป็นได้ในรูปแบบอ่ืนท่ีวิทยาศาสตร์หรือตรรกะ
ปกติอาจไม่สามารถอธิบายได้ ทําให้ข้อมูลเชิงคติชนมีส่วนช่วยแสดงคู่ เปรียบเทียบกับ



180                                      วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

วิทยาศาสตร์เพื่อช้ีให้เห็นว่า ควรหาจุดร่วมเพื่อสอดประสานกัน องค์ความรู้จากภูมิปัญญาก็มิได้
ด้อยไปกว่าวิทยาศาสตร์ การประสานกันขององค์ความรู้สองชุดหรือมากกว่านั้นเข้าด้วยจึง 
เป็นสิ่งที่พึงทําเพื่อให้นําความรู้ดังกล่าวมาใช้เพื่ออยู่กับมนุษย์ สังคม และธรรมชาติรอบตัวอย่าง
กลมกลืน  
 
6. บทสรุป 

บทความนี้มุ่งพิจารณาข้อมูลเชิงคติชนจากหลายกลุ่มชาติพันธุ์ในนวนิยายของพงศกร
กับกลวิธีการประกอบสร้างเพื่อนําเสนอแนวคิด ผลการศึกษาพบว่า นวนิยายของพงศกรนําเอา
ข้อมูลเชิงคติชนของกลุ่มชาติพันธ์ุกูย เย้า และไทใหญ่ ออกมานําเสนอ โดยตัวข้อมูลเชิงคติชนที่
นําเสนอก็มีทั้งการนําเสนอคติความเช่ือและพิธีกรรมของกลุ่มชนชาวกูยและเย้าออกมา  
เป็นสําคัญ ก่อนผูกโยงเข้ากับเรื่องเล่าสมมุติที่คล้ายนิทานประจําถิ่น ทั้งคติความเช่ือและ 
เรื่องเล่ามีส่วนแสดงอัตลักษณ์เฉพาะกลุ่มของทั้งสองชาติพันธ์ุและบ่งบอกให้เห็นถึงความสําคัญ
ของข้อมูลเชิงคติชนที่เป็นแกนหลักของสังคม ขณะที่การนําเสนอข้อมูลกลุ่มชาติพันธุ์ไทใหญ่ 
พงศกรได้นําข้อมูลประวัติศาสตร์ของไทใหญ่ในรัฐฉานมาสร้างในรูปแบบเรื่องเล่าในครอบครัว
ของตัวละครที่บ่งบอกรากเหง้าและสร้างความภาคภูมิใจให้ตัวละครไม่ต่างจากข้อมูลเชิงคติชน
อีกกลุ่มหนึ่ง ข้อมูลเชิงคติชนของกลุ่มชนชาติพันธุ์เหล่านี้นําเสนอผ่านการใช้ตัวละครเอกที่เป็น
ชาวเมืองที่มีสถานะทางสังคมค่อนข้างสูงเพื่อให้ตัวละครเป็นสื่อกลางแก่ผู้อ่านได้เริ่มรู้จัก เข้าใจ
และมองเห็นถึงวัฒนธรรมความเป็นอยู่ของแต่ละชาติพันธุ์มากยิ่งขึ้น ความภาคภูมิใจใน
สายเลือดไทใหญ่หรือการมองภาพชาติพันธุ์ด้านบวกของตัวละครเอกจึงเป็นกระบอกเสียงเพื่อ
สื่อให้เห็นถึงคนแต่ละชาติพันธุ์ว่า “มีดี” ไม่ต่างกัน  

การนําเสนอดังกล่าวเชื่อมโยงไปสูแ่นวคิดการอยู่ร่วมกันท่ามกลางความหลากหลายได้
ถึงสองประเด็น ประเด็นแรก เมื่อข้อมูลเชิงคติชนสื่อว่าแต่ละวัฒนธรรมมีดีไม่ต่างกันแล้ว การ
มองกลุ่มชนต่างๆ อย่างเท่าเทียมจึงเกิดขึ้นโดยไม่ตอ้งจากเปลี่ยน “เขา” ให้เป็น “เรา” เมื่อมอง 
แต่ละวัฒนธรรมอย่างเท่าเทียมแล้วการเรียนรู้เพื่อแลกเปลี่ยนระหว่างกันย่อมเกิดขึ้นได้ ในอีก
ประเด็นหนึ่ง ข้อมูลเชิงคติชนหลายส่วนได้เกี่ยวข้องกับสิ่งเหนือธรรมชาติต่างๆ ขณะที่นวนิยาย
ก็กล่าวถึงประเด็นทางวิทยาศาสตร์ไปพร้อมกัน เนื่องจากข้อมูลเชิงคติชนยังมีส่วนช่วยแสดง 
คู่เปรียบเทียบกับวิทยาศาสตร์เพื่อช้ีให้เห็นว่า องค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ก็มีขีดจํากัดและ  
องค์ความรู้จากภูมิปัญญาท้องถิ่นก็มิได้ด้อยคุณค่า การประสานองค์ความรู้สองชุดเข้าด้วยจึง
เป็นสิ่งที่พึงทําเพื่อให้เราสามารถอยู่ร่วมกันได้ในสังคมที่แตกต่างหลากหลายอย่างกลมกลืน 
 

7. กิตติกรรมประกาศ 
ขอขอบพระคุณบัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย  ที่สนับสนุนทุนวิจัย 

“ทุนอุดหนุนวิทยานิพนธ์สําหรับนิสิต” ต่อการดําเนินการวิจัยในครั้งน้ี 



คติชนกับชาติพันธุ์ในนวนิยายของพงศกร                                                                             181 

เชิงอรรถ 
1 “ข้อมูลคติชน” เป็นข้อมูลทางวัฒนธรรม (lore) ที่ไหลเวียนอยู่ในสังคมของกลุ่มชน (folk) ใด
กลุ่มชนหนึ่ง อาจเป็นนิทาน ตํานาน ความเช่ือ พิธีกรรม หรือข้อมูลในสังคมออนไลน์ที่สะท้อน
ให้เห็นอัตลักษณ์ร่วมกันบางอย่างของกลุ่มชน ลักษณะเช่นนี้ต่างไปจาก “ข้อมูลเชิงคติชน” 
ในนวนิยายของพงศกรที่เป็นการหยิบข้อมูลทางวัฒนธรรมที่ไหลเวียนในสังคมเหล่านั้นมาสร้าง
ในงานวรรณกรรม 
2 ผู้เขียนเลือกใช้เกณฑ์คัดเลือกนวนิยายจากเรื่องที่มีข้อมูลคติชนหรือข้อมูลที่มีความคล้ายคลึง
กับข้อมูลคติชนท่ีไหลเวียนในสังคม โดยเน้นกลุ่มที่เป็นเรื่องเล่าและความเช่ือเป็นหลัก ไม่ว่าจะ
เป็นนิทาน ตํานาน ความเช่ือ ขนบธรรมเนียมพื้นบ้านต่างๆ และข้อมูลดังกล่าวต้องมีบทบาทที่
สําคัญในนวนิยาย เหตุนี้ แม้นักคติชนอาจนับรวมผืนผ้าเป็นข้อมูลคติชน และนวนิยายของ
พงศกรจํานวนหนึ่งจะมีผืนผ้าเป็นองค์ประกอบสําคัญ เช่น สาปภูษา รอยไหม กี่เพ้า เป็นต้น 
หากแต่ผู้ เขียนมิได้นับรวมข้อมูลดังกล่าวเข้ามา เนื่องจากหากนับรวมผืนผ้าซึ่งเป็นวัตถุ 
(material folklore) เข้ามาจะทําให้บทความมีขอบเขตกว้างเกิน 

 
เอกสารอ้างอิง 

เจสส์ จี. พูเรต์. (2546). ชนชาติเย้า : เย้าเมี่ยนและเย้ามุนในจีน เวียตนาม ลาวและไทย. แปลโดย 
มงคล จันทร์บํารุง และสมเกียรติ จําลอง. กรุงเทพฯ: ริเวอร์ บุ๊คส์. 

ไพฑูรย์ มีกุศล. (2540). ชนชาติกวย ผู้สืบวัฒนธรรมต่อเนื่องนับพันปี. วารสารประวัติศาสตร์, 
13-33. 

จิณณะ รุจิเสนีย์. (2554). การวิเคราะห์นวนิยายเหนือธรรมชาติของพงศกร.  วิทยานิพนธ์
ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาไทยศึกษา, มหาวิทยาลัยรามคําแหง, กรุงเทพฯ.  

จิราภรณ์ อัจริยะประสิทธ์ิ. (2547). สตรีราชส านักไทใหญ่ในเรื่องเล่าของนักเขียนสตรีร่วมสมัย: 
การศึกษาบทบาทของผู้หญิงในพื้นที่สาธารณะและพื้นที่ส่วนตัว.  วิทยานิพนธ์
อักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวรรณคดีเปรียบเทียบ, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 
กรุงเทพฯ. 

ชูศักดิ์ ภัทรกุลวณิชย์. (2551). ความหลากหลายทางวัฒนธรรมจากหลอมรวมเป็นหนึ่ง สู่
ผสมผสานพันทาง. วารสารอักษรศาสตร์, 37(1), 16-36.  

ณัฏฐวี ทศรฐ และวีระพงศ์ มีสถาน. (2540). สารานุกรมกลุ่มชาติพันธุ์ : เมี่ยน (เย้า). นครปฐม : 
สํานักงานวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเอเชียอาคเนย์ สถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรม
เพื่อพัฒนาชนบท มหาวิทยาลัยมหิดล. 

นุดา. 2558. “เปิดใจสนทนา...นพ.พงศกร จินดาวัฒนะ คุณหมอนักเขียน เจ้าพ่อนวนิยาย
ลึกลับสยองขวัญ” ขวัญเรือน 47, 1044 (ปักษ์หลังพฤษภาคม 2558): 108-118. 



182                                      วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559) 

ประคอง นิมมานเหมินท์. (2551). นิทานพื้นบ้านศึกษา. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: โครงการ
เผยแพร่ผลงานทางวิชาการ คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พงศกร. (2555ก). กุหลาบรัตติกาล. (พิมพ์ครั้งท่ี 3). กรุงเทพฯ: กรู๊ฟ พับลิชช่ิง. 
พงศกร. (2555ข). ฤดูดาว. (พิมพ์ครั้งท่ี 4). กรุงเทพฯ: กรู๊ฟ พับลิชช่ิง. 
พงศกร. (2558). สร้อยแสงจันทร์. (พิมพ์ครั้งท่ี 3). กรุงเทพฯ: กรู๊ฟ พับลิชช่ิง. 
พรรณวดี ศรีขาว. (2554). การสืบทอดและบทบาทของพิธีเลี้ยงผีบรรพบุรุษของชาวกูย ที่บ้าน

ละเอาะ อ าเภอน้ าเกลี้ยง จังหวัดศรีสะเกษ . วิทยานิพน์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาภาษาไทย, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, กรุงเทพฯ. 

วิรี เกวลกุล. (2552). “ใต้เงาแห่งอดีต”: การศึกษาเปรียบเทียบการสร้างภาพแทนแบบกอทิก
ในงานเขียนของจินตวีร์ วิวัธน์ กับพงศกร จินดาวัฒนะ. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตร 
มหาบัณฑิต สาขาวรรณคดีเปรียบเทียบ, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, กรุงเทพฯ. 

วีระพงศ์ มีสถาน. (2544). สารานุกรมกลุ่มชาติพันธุ์: ไทยใหญ่. นครปฐม: สํานักงานวิจัยภาษา
และวัฒนธรรมเอเชียอาคเนย์ สถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเพื่อพัฒนาชนบท 
มหาวิทยาลัยมหิดล. 

ศรัณย์ภัทร์ บุญฮก. (2558). สร้อยแสงจันทร์ ปราสาทหิน นกจากนิทานและหมู่บ้านชาวกูย. 
วารสารเมืองโบราณ, 41(2), 131-139. 

ศิราพร ณ ถลาง. (2545). ชนชาติไทในนิทาน: แลลอดแว่นคติชนและวรรณกรรมพื้นบ้าน. 
กรุงเทพฯ: มติชน. 

ศิราพร ณ ถลาง. (2552). ทฤษฎีคติชนวิทยา : วิธีวิทยาในการวิเคราะห์ต านาน-นิทานพื้นบ้าน.
(พิมพ์ครั้งท่ี 2). กรุงเทพฯ: สํานักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

สมทรง บุรุษพัฒน์. (2538). สารานุกรมชนชาติกูย. นครปฐม: สํานักงานวิจัยภาษาและ
วัฒนธรรมเอเชียอาคเนย์ สถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเพื่อพัฒนาชนบท 
มหาวิทยาลัยมหิดล. 

สุกัญญา สุจฉายา. 2548. บทนํา : การศึกษาบทบาทหน้าที่ของคติชน ใน พิธีกรรม ต านาน 
นิทาน เพลง : บทบาทของคติชนกับสังคมไทย: 1-10. กรุงเทพฯ: โครงการเผยแพร่
ผลงานทางวิชาการ คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 

อัมพร จิรัฐติกร. (2558). ประวัติศาสตร์นอกกรอบรัฐชาติ 55 ปี ขบวนการกู้ชาติไทใหญ่. 
เชียงใหม่: ศูนย์ศึกษาชาติพันธุ์และการพัฒนา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัย 
เชียงใหม่. 

UNESCO. (2001). UNESCO Universal Declaration on Cultural Diversity [Online]. 
Retrieved from http://portal.unesco.org/en/ev.php URL_ID=13179&URLDO=DO 
TOPIC&URL_SECTION=201.html 




