
 

 

วัฒนธรรมการเรียนรู้ในการเรียนรู้วัฒนธรรม  
ของนักเรียนไทย (ทรง) ด า 

The culture of learning culture in Tai Song Dam pupils 
 

ชิตชยางค์ ยมาภัย
*
 

jitjayang@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 
บทความวิจัยในเชิงชาติพันธุวรรณาแนววิพากษ์ช้ินนี้ บรรยายถึงกระบวนการเรียนรู้

วัฒนธรรมท้องถิ่นของนักเรียนกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด าในพื้นที่จังหวัดนครปฐมและเพชรบุรี 
ผ่านมโนภาพเรื่องอ านาจและการควบคุมในครุศาสตรปฏิบัติการของการศึกษาในระบบและ
การศึกษาตามอัธยาศัย ผู้ เขียนเสนอข้อสรุปรวบยอดว่า นักเรียนชาวไทยทรงด าสร้าง
ความหมายของประสบการณ์ความเป็นไท(ย)ทรง)ด า) ผ่านการเรียนรู้อย่างมีปฏิสัมพันธ์กับ
ปฏิบัติการทางวัฒนธรรมในชีวิตจริง และในขณะที่โรงเรียนก็มีบทบาทในการถ่ายทอด
วัฒนธรรมความเป็นพลเมืองไทยให้เป็นหลัก แต่ก็ได้มีการสร้างบริบทใหม่ให้แก่ความรู้
วัฒนธรรมท้องถิ่นได้มีความชอบธรรมอยู่ในพื้นที่ของระบบการศึกษาเพิ่มมากขึ้น ซึ่งอาจกล่าว
ได้ว่า เป็นกระบวนการสร้างความชอบธรรมให้แก่ตนเองของระบบการศึกษาท่ีเป็นทางการ 
 
ค าส าคัญ :  วัฒนธรรมการเรียนรู้, อ านาจและการควบคุม, ครุศาสตรปฏิบัติการ, นักเรียน 
  ไทยทรงด า 

                                                           
* อาจารย์ประจ าหลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวัฒนธรรมศึกษา สถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเอเชีย 
มหาวิทยาลัยมหิดล 



 

30                                         วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559)  

Abstract 
This critical ethnographic research aims to describe the culture of learning 

about culture among “Tai Song Dam” pupils in Nakhon Pathom and Phetchaburi 
provinces, Thailand. The focus of inquiry is Power and Control in pedagogical 
practice in formal and informal education. In this article, I argue that Thai Song Dam 
pupils construct meaning of experiences about their own ethnicity via interactive 
learning though daily-life cultural practices. While schools play an important role in 
transmitting national culture to pupils as Thai citizens, they also play a role in 
teaching local culture. The schools recontextualize local knowledge into official 
knowledge and make it more legitimate in the sphere of education. At the same 
time this process of legitimizing local knowledge also serves to legitimatize formal 
education. 
 
Keywords: culture learning, power and control, pedagogical practice, Tai 
  Song Dam pupils 
 



 

วัฒนธรรมการเรียนรู้ในการเรียนรู้วัฒนธรรมของนักเรียนไทย (ทรง) ด า                                           31 

1. บทน า 
บทความวิจัยนี้มีเปูาหมายเพื่อบรรยายถึงวัฒนธรรมการเรียนรู้วัฒนธรรมไทยทรงด า

ของนักเรียนชาวไทยทรงด าในพื้นที่จังหวัดเพชรบุรีและนครปฐม  
ผลการวิจัยที่ได้น ามารายงานไว้ในบทความช้ินนี้ เป็นข้อสรุปช้ันต้นของโครงการวิจัย

เรื่อง “การพัฒนาหลักสูตรของภาษากลุ่มชาติพันธุ์ ส าหรับโรงเรียนที่มีนักเรียนกลุ่มชาติพันธุ์” 
ซึ่งอยู่ภายใต้ชุดโครงการวิจัย “ชาติพันธุ:์ กระบวนทัศน์ใหม่ในการสืบสานภาษาและวัฒนธรรม”  

การพัฒนาหลักสูตรอย่างมีส่วนร่วมครอบคลุมขอบเขต 3 ประการ คือ การออกแบบ
เนื้อหาหลักสูตร การออกแบบวิธีการจัดการเรียนการสอน และการออกแบบวิธีการประเมินผล 
การพัฒนาหลักสูตรมีขั้นตอนส าคัญประการหนึ่ง คือ การส ารวจตรวจตราสถานภาพปัจจุบัน
ของการจัดการเรียนการสอนเกี่ยวกับวัฒนธรรมชาวไทยทรงด า ในด้านเนื้อหา และวัฒนธรรม
การเรียนรู้ เพื่อเป็นข้อมูลพื้นฐานส าหรับการพัฒนาหลักสูตรให้ตรงกับวิถีชีวิตจริงของชาวไทย
ทรงด าให้มากที่สุด 

เมื่อกล่าวถึงชาวไทยทรงด าแล้ว อาจพบว่ามีการเรียกช่ือกลุ่มชาติพันธุ์นี้อย่าง
หลากหลาย ตามบริบทและสถานการณต์่างๆ เช่น ไทด า ไทยด า ไทยโซ่ง ลาวโซ่ง ในบทความนี้
จะใช้ค าว่า ไทยทรงด า เนื่องจากเป็นค าศัพท์ที่ประชาชนทั่วไปในพื้นที่จังหวัดเพชรบุรีและ
นครปฐมอันเป็นพ้ืนท่ีภาคสนามเข้าใจและรับรู้ความหมายร่วมกัน 

ค าว่า วัฒนธรรม นั้น มีความหมายกว้างขวาง และมีนักวิชาการให้ค านิยามไว้อย่าง
หลากหลายตามแต่ขอบเขตสารัตถะแห่งวงวิชานั้นๆ ในบทความนี้ ผู้วิจัยยึดความหมายของค า
ว่า วัฒนธรรม ตามนิยามศัพท์ของปีเตอร์ แมคราเลน (McLaren, 2009, p.65) นักวิชาการ
ด้านครุศาสตร์แนววิพากษ์ (critical pedagogy) ว่า “วัฒนธรรม คือ วิถีทางเฉพาะของกลุ่ม
ทางสังคมกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง ในอันที่จะด ารงชีวิตและให้ความหมายต่อเง่ือนไขปัจจัยและ
สภาพแวดล้อมในชีวิต” ส่วนค าว่าการเรียนรู้นั้น ผู้วิจัยยึดตามความหมายของ โจเชฟ โนวัค 
และ ด.ี บ๊อบ โกวิน (2534) ว่า คือ “การเปลี่ยนแปลงความหมายของประสบการณ์” 

โดยนัยแห่งนิยามดังกล่าว บทความนี้จึงมีจุดเพ่งพินิจในเรื่อง การสร้างความหมาย
ของประสบการณ์ในเรื่องวิธีด ารงชีวิตและการปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อมของนักเรียนกลุ่ม
ชาติพันธ์ุไทยทรงด า 
 



 

32                                         วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559)  

2. กรอบความคิดและวิธีการศึกษา 
ผู้วิจัยประยุกต์ใช้มโนภาพทางสังคมวิทยาการศึกษาของบาเซิล  เบิร์นไสตน์ 

(Bernstein, 2000) ในเรื่องอ านาจและการควบคุม ในกระบวนการทางการศึกษา ได้แก่ การ
จ าแนก (classification) และการวางกรอบ (framing) เป็นกรอบในการศึกษา 

ชิตชยางค์ ยมาภัย (2549) ได้อธิบายถึง การจ าแนกและการวางกรอบไว้ว่า เป็นการ
วิเคราะห์ถึงอ านาจและการควบคุมในกระบวนการทางการศึกษา  อ านาจคือการสถาปนา
ความสัมพันธ์ที่ชอบธรรมระหว่างสิ่งหนึ่งกับอีกสิ่งหนึ่ง เช่นรัฐกับชุมชน โรงเรียนกับหมู่บ้าน 
ภาษาไทยกับภาษาถิ่น ส่วนการควบคุมคือ การใช้วิธีการสื่อสารเพื่อธ ารงความสัมพันธ์ที่ได้
สถาปนาไว้ให้คงอยู่ การใช้อ านาจนั้น เบิร์นไสตน์ให้ความคิดรวบยอดไว้ว่า คือ การจ าแนก ซึ่ง
ในบริบทของการศึกษาแล้วหมายถึง การจัดขอบเขตและการรักษาระยะห่างระหว่างวิชาต่างๆ 
ไว้ เช่น ขอบเขตวิชาภาษาไทย วิชาภาษาอังกฤษ หรือวิชาสังคม การจ าแนกแบ่งเป็น การ
จ าแนกแบบแข็ง (strong classification) หมายถึง การแบ่งแยกขอบเขตของแต่ละวิชาอย่าง
ตายตัว และ การจ าแนกแบบอ่อน (weak classification) หมายถึง การไม่แบ่งแยกระหว่าง
วิชาอย่างชัดเจน ส่วนการควบคุมนั้น เบิร์นไสตน์เรียกว่า การวางกรอบ ซึ่งหมายถึง การควบคุม
กฎเกณฑ์และความชอบธรรมของการสื่อสาร ซึ่งเน้นหนักในด้าน การเลือกวิธีการสื่อสาร การ
จัดล าดับขั้นตอน การก าหนดจังหวะก้าว และการก าหนดเกณฑ์การประเมินผล การวางกรอบ
แบบแข็ง (strong framing) หมายถึง ครูหรือผู้สอนเป็นผู้มีบทบาทควบคุมโดยเคร่งครัด การ
วางกรอบแบบอ่อน (weak framing) หมายถึง นักเรียนมีส่วนร่วมในการเลือกสรรความรู้ และ
สร้างความหมายด้วยตนเอง 

จากมโนภาพดังกล่าว ขอบเขตของการศึกษาครั้งนี้ จึงจ ากัดลงที่ การศึกษาอ านาจและ
การควบคุมในกระบวนการเรียนรู้ด้านวัฒนธรรมของนักเรียนไทยทรงด า และในการวิเคราะห์ข้อมูล
เพิ่มเติมนั้น ผู้วิจัยได้ประยุกต์ใช้มุมมองที่นอร์มัน เค เดนซิน (Denging, 2003, p.237) เรียกว่า 
จินตนาการทางสังคมวิทยาแนววิพากษ์ (critical sociological imagination) ซึ่งโดยนัยทาง
มานุษยวิทยาการศึกษาแล้ว หมายถึง การตั้งค าถามถึงความสัมพันธ์ของ อ านาจกับความรู้ ใน
การปฏิบัติการด้านการเรียนการสอน 

จากกรอบความคิดเชิงทฤษฎีดังกล่าว ผู้วิจัยจึงใช้แนวทางการวิจัยแบบ ชาติพันธุวรรณา
แนววิพากษ์ เป็นเครื่องชักน าเข้าถึงข้อมูล และตอบค าถามของการวิจัย จิม โทมัส (Thomas, 
1993, pp.2-3) ได้อธิบายไว้ว่า ชาติพันธุวรรณาแนววิพากษ์เป็นการไตร่ตรองสะท้อนความคิด
ประเภทหน่ึง ที่มุ่งตรวจสอบ วัฒนธรรม ความรู้ และการกระท า นักชาติพันธุวรรณาทุกคน พึง
บรรยาย วิเคราะห์ เจาะลึก ไขข้อข้องใจ เกี่ยวกับ วาระซ่อนเร้น ศูนย์กลางอ านาจ และข้อ
สมมุต ิซึ่งฝัง กดทับ และปิดกั้น ความมีอิสระเสร ีของคนทุกคน โดยเฉพาะชนกลุ่มน้อยในสังคม 

จอห์น ดับเบิลยู เครสเวล (Cresswell, 2007, p.70) ช้ีให้เห็นว่าชาติพันธุวรรณา 
แนววิพากษ์มุ่งศึกษาในประเด็น อ านาจ การเสริมอ านาจ ความไม่เสมอภาค ความไม่เป็นธรรม 



 

วัฒนธรรมการเรียนรู้ในการเรียนรู้วัฒนธรรมของนักเรียนไทย (ทรง) ด า                                           33 

การครอบง า การกดขี่ การครองความเป็นเจ้า และการกระท าให้ผู้อื่นตกเป็นเหยื่อ ภายใต้
ประเด็นต่างๆ เหล่านี้ โซยินี แมดดิสัน (Madison, 2012, pp.5-13) เสนอความคิดไว้ว่า งาน
ชาติพันธุวรรณาแนววิพากษ์ เริ่มต้น ด้วยความรับผิดชอบเชิงจริยธรรม ในการบอกถึง ความไม่
เป็นธรรมที่เกิดขึ้นในชีวิตของผู้คน นักชาติพันธุวรรณาแนววิพากษ์ พึงมีส่วนช่วยให้ ความรู้เพื่อ
การปลดปล่อย (emancipatory knowledge) กระจายไปในสังคม เพื่อปริวรรตสังคมให้มี
ความเป็นธรรมมากข้ึน  

ผู้วิจัยเก็บข้อมูลระหว่าง เดือน เมษายน 2554 ถึง มิถุนายม 2555 ด้วยวิธีการสังเกต
อย่างมีส่วนร่วมและการสัมภาษณ์เชิงลึก ที่โรงเรียนและหมู่บ้านไทยทรงด าในจังหวัดเพชรบุรี ที่
อ าเภอเข้าย้อย และจังหวัดนครปฐม ที่อ าเภอก าแพงแสนและอ าเภอดอนตูม ผู้มีส่วนร่วมกับ
โครงการวิจัย ได้แก่ นักเรียนชาวไทยทรงด าที่เรียนวิชาภาษาไทยทรงด า เด็กและเยาวชนชาว
ไทยทรงด าที่ได้เข้าร่วมประเพณีต่างๆ ครู และชาวบ้านในชุมชนไทยทรงด า 
 
3. การเรียนรู้วัฒนธรรมของนักเรียนไทยทรงด า 

การเรียนรู้ทางวัฒนธรรมไทยทรงด า ของนักเรียนที่เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด า ซึ่ง
มักจะนิยามตนเอง ว่า “เป็นลาว” เกิดขึ้นใน 2 บริบท คือ การเรียนรู้ในโรงเรียน และ การ
เรียนรู้นอกโรงเรียนหรือการเรียนรู้ตามอัธยาศัย 
3.1 การเรียนรู้ในโรงเรียน 

โรงเรียนได้จัดการเรียนการสอนเกี่ยวกับภาษาไทยทรงด าในสาระการเรียนรู้ต่างๆ 
ได้แก่ ภาษาไทย (ภาษาไทด า วรรณกรรมท้องถิ่น) ศิลปะ (นาฏศิลป์) การงานพื้นฐานอาชีพ 
กิจกรรมการพัฒนาตนเอง ผ่านชุมนุมอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมไทยทรงด า (การร า ร้อง 
หัตถกรรม) และดนตรีพื้นบ้าน (แคนวงประยุกต์) 

3.1.1 การจัดการเรียนการสอนของโรงเรียนในจังหวัดนครปฐม  จัดในช้ัน
ประถมศึกษาปีที่ 6 ในห้องเรียนจะมีนักเรียนทั้งที่เป็นคนไทยทรงด า คนไทย คนจีน คนลาว 
โรงเรียนได้เชิญครูภมูิปัญญาจากสมาคมไทด าแห่งประเทศไทย มาเป็นผู้สอน เนื้อหาหลักสูตรใช้
ต าราภาษาไทด า ทีไ่ด้มาจากประเทศสาธารณรัฐสังคมนิยมเวียดนาม  

เนื้อหาในการสอน ให้ความส าคัญที่การฝึก อ่าน เขียน สะกดค า ประสมเสียง มุ่งให้
นักเรียนอ่านออกเขียนได้ โดยมีหลักสูตรแฝง ให้นักเรียนรู้ภาษาไทด า ดีพอที่จะสามารถ
ประกอบพิธีกรรมต่างๆ ได้ เพราะในอนาคตนั้น คนที่จะประกอบพิธีกรรมได้ คาดว่าจะมี
จ านวนน้อยลง การรู้ภาษาพูด ภาษาเขียนไทด า จะเป็นเครื่องมือส าคัญที่จะสืบทอดประเพณี
และพิธีกรรมต่างๆ ไว ้

วิธีการสอน ครูเป็นผู้มีบทบาทส าคัญที่สุด ในฐานะผู้รู้ ผู้เช่ียวชาญ ด้านภาษาไทด า 
และเป็นผู้ ถ่ายทอด ความรู้ไปให้นักเรียน โดยใช้เนื้อหาในแบบเรียนภาษาไทด า 



 

34                                         วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559)  

การสอนจะเริ่มต้นด้วยการให้นักเรียนฝึกออกเสียงตามครู โดยครูจะยก “ล าน า” 
ภาษาไทด าที่เขียนเป็นภาษาไทย ให้นักเรียนอ่านออกเสียงตามครู พร้อมทั้งสอนค าศัพท์ต่างๆ 
ที่นักเรียนไม่เข้าใจ 

เมื่อนักเรียนอ่านออกเสียงได้คล่องดีแล้ว ครูก็จะทบทวนให้นักเรียนออกเสียง 
ตัวหนังสือไทด า และ ตัวสระไทด า เมื่อนักเรียนได้อ่านไป อ่านมา ประมาณ 4 ถึง 5 รอบแล้ว 
ครูก็จะบอกให้นักเรียนฝึกประสมเสียงพยัญชนะ เข้ากับเสียงสระ การสอนนี้ ครูจะใช้สื่อ คือ 
แผนโปสเตอร์ขนาดใหญ่ที่มีรูป พยัญชนะ และสระ ไทด า แขวนบนกระดาน 

ในช่วงสุดท้าย ครูจะให้นกัเรียนฝึกเขียนลงในสมุดแบบเรียน พร้อมทั้งตรวจการบ้าน 
โดยครูจะให้นักเรียนออกมารับงานที่หน้าช้ัน นักเรียนที่ไม่ได้ส่งการบ้านครู ก็จะต้องถูกตี (ใน
บางครั้งเพื่อนๆ จะส่งเสียงเชียร์ให้ครูตีแรงๆ) เมื่อนักเรียนกลับเข้าไปนั่งที่โต๊ะแล้ว ก็จะนั่งท า
แบบฝึกหัดไปเรื่อยๆ ก่อนเลิกช้ันเรียน ครูจะสั่งการบ้าน พร้อมทั้งก าชับให้นักเรียนท าการบ้าน
ในวันเสาร์-อาทิตย์ แล้วให้น ามาส่งครูก่อนเข้าเรียน 

การประเมินผล ครูผู้สอนเล่าว่าจะประเมินว่านักเรียนสามารถ ท าเป็น คือ อ่านออก 
เขียนได้ ออกเสียงถูกต้อง และเมื่อเรียนในระดับสูงขึ้น ในภาคการศึกษาถัดไป จึงจะเรียนอ่าน
ตัวบท และเขียนเรียงความมากขึ้น การเรียนการสอนในช้ันนี้ จึงมุ่งให้นักเรียน รู้จ า การออก
เสียงพยัญชนะ สระต่างๆ  

3.1.2 การจัดการเรียนการสอนของโรงเรียนในจังหวัดเพชรบุรี ซึ่งถือเป็นต้นน้ า
ของวัฒนธรรมไทยทรงด าในประเทศไทย โรงเรียนจึงได้ก าหนดให้ วัฒนธรรมไทยทรงด า 
เป็นอัตลักษณ์ของโรงเรียน โรงเรียนจัดการเรียนการสอนเกี่ยวกับภาษาวัฒนธรรมไทยทรงด า 
ในสาระการเรียนรู้ภาษาไทย วิชาวรรณกรรมท้องถิ่น สาระการเรียนรู้ศิลปะ ในวิชานาฏศิลป์ 
และกิจกรรมพัฒนาผู้เรียน ในวิชาชุมนุมอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมไทยทรงด า และชุมนุมดนตรี
พื้นบ้าน 

 
วิชาวรรณกรรมท้องถิ่น เปิดสอนเป็นวิชาเลือกส าหรับนักเรียนช้ันมัธยมศึกษาปีที่ 6 

สายศิลปะ-ภาษา จัดการเรียนการสอนสัปดาห์ละ 2 คาบ ทุกวันพุธ โดยทางโรงเรียนได้เชิญครู
ภูมิปัญญาท้องถิ่น จังหวัดเพชรบุรีเป็นผู้สอน นักเรียนห้องนี้ อาจมีผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนอยู่
ในระดับที่ไม่สูงมากนัก จึงไม่ได้มุ่งหวังที่จะสอบเข้ามหาวิทยาลัยอย่างเอาเป็นเอาตาย ส่วนใหญ่
หวังว่าจะส าเร็จการศึกษาแล้วออกไปประกอบอาชีพต่างๆ ทั้งด้านการเกษตร และท างานใน
โรงงานท่ีอยู่รอบๆ อ าเภอ 

เนื้อหา เกี่ยวกับภาษา (การออกเสียง ฝึกเขียน ฝึกอ่านตัวหนังสือไทยทรงด า) นิทาน 
ต านาน บทเพลง ที่เกี่ยวเนื่องกับวิถีชีวิตของชาวไทยทรงด า ครูผู้สอนได้จัดท าเอกสาร
ประกอบการสอนขึ้นเอง เนื้อหาในบทเรียนมีทั้งตัวบทที่เป็นของเก่าที่ถ่ายทอดกันมา และที่
ครูผู้สอนได้แต่งขึ้นมาใหม่ การสอนการเขียน อ่าน ภาษาไทยทรงด า ได้ประยุกต์มาจาก



 

วัฒนธรรมการเรียนรู้ในการเรียนรู้วัฒนธรรมของนักเรียนไทย (ทรง) ด า                                           35 

แบบเรียนภาษาไทด า ของสมาคมไทด าแห่งประเทศไทย หลักสูตรแฝง ในวิชานี้ ก็คือ การ
ปลูกฝังค่านิยม และคติความเช่ือของไทยทรงด าให้แก่นักเรียน 

วิธีการสอน การจัดการเรียนการสอนวิชานี้ โดยปรกติจัดขึ้นในศูนย์การเรียนรู้ภูมิ
ปัญญาไทยทรงด าของโรงเรียน ซึ่งจัดเป็นพิพิธภัณฑ์ท้องถิ่นด้วย แต่ในปีการศึกษานี้ ห้อง
ดังกล่าวได้ช ารุดทรุดโทรมมาก จนไม่สามารถเปิดใช้ได้ จึงต้องย้ายสถานที่เรียน มาเรียนนอก
ห้องเรียน เป็นห้องเรียนใต้ร่มไม้  

ครูผู้สอนมีบทบาทส าคัญ ในการสอน ครูเป็นผู้คัดเลือกเนื้อหาและวิธีการสอน ล าดับ
เนื้อหาการสอน ก าหนดจังหวะการสอน และประเมินผลด้วยตนเอง อย่างไรก็ตามในการสอนนี้ 
ครูได้เลือกหัวเรื่องและมีวิธีการสอนที่สนุกสนาน ท าให้นักเรียนส่วนใหญ่เพลิดเพลิน ครูผู้สอน
จะไม่ได้เน้นการบรรยาย แต่จะใช้ศิลปะการแสดงเป็นกลวิธี เช่น การร้องเพลง การขับล าน า 
การเล่านิทาน โดยจะใช้หนังสือแบบเรียนภาษาไทด าประกอบบ้าง ท าให้นักเรียนไม่เบื่อ แม้จะ
เรียนติดต่อกัน 2 คาบ ก็ตาม 

ตัวอย่างเช่น การสอนการนับวันของชาวไทยทรงด า ครูจะสอนโดยมีท่าเต้นประกอบ 
ด้วยการนับน้ิวไปตามวันต่างๆ จนครบสิบวันแล้ว ก็จะมีการร้องค าว่า “กรีดกริ้ว” พร้อมท าท่า
ประกอบ เมื่อครูสอนเด็กๆ ก็จะร้องตามอย่างเสียงดัง และจะตั้งใจรออย่างจดจ่อ จนเมื่อถึงช่วง
ค าว่า กรีดกริ้ว และจะส่งเสียงดังพร้อมท าท่าทางประกอบด้วยท่าทีทีเ่บิกบานเต็มที่  

การประเมินผล จากการสังเกตการประเมินระหว่างการสอน ผู้สอนจะมีบทบาท
ส าคัญในการประเมินผล โดยเน้น การ รู้จ า ของนักเรียน แต่ในขณะเดียวกัน ครูก็ได้พยายามที่
จะปลูกฝังให้นักเรียนได้ เข้าใจ และ เกิด ส านึกรัก ในชาติพันธ์ุของตนด้วย  

 
วิชานาฏศิลป ์ เป็นวิชาพื้นฐานตามสาระการเรียนรู้ศิลปะ โดยครูผู้สอนได้บูรณาการ

เข้ากับหลักสูตรสถานศึกษา จึงได้เกิดเป็นวิชานาฏศิลป์ไทยทรงด า จัดสอนในช่วงช้ันที่ 3 (ม.1 
ถึง ม.3) และช่วงช้ันท่ี 4 (ม.4 ถึง ม.6) นักเรียนจะได้เรียนช่วงช้ันละ 1 ภาคการศึกษา  

เนื้อหา สาระของวิชาเกี่ยวกับการร า ท่าร า ต่างๆ ของชาวไทยทรงด า โดยมีที่มาจาก
การละเล่นพ้ืนบ้าน แล้วปรับให้เข้ากับเกณฑ์มาตรฐานของการแสดงนาฏศิลป์ เช่น ความพร้อม
เพรียง การแสดงไหวพริบปฏิภาณ การละเล่นพ้ืนบ้านจึงถูกปริวรรต ให้เป็น การแสดง เพื่อออก
งานต่างๆ เช่น งานพระนครคิรีหรือการประกวด การแสดงดังกล่าวได้ถูกน าไปเป็นเครื่อง
น าเสนอเอกลักษณ์ของโรงเรียนด้วย 

วิธีการสอน เน้นการปฏิบัติเพื่อให้นักเรียน ท าเป็น โดยครูเป็นผู้ก าหนดท่าร า 
จัดล าดับวิธีการสอน และก าหนดจังหวะของการเรียนให้นักเรียนได้ท าเป็น แต่ทั้งนี้ ฐานคิด
ส าหรับการเรียนศิลปะในปัจจุบัน ให้ความส าคัญแก่การพัฒนาตามความสามารถของผู้เรียน 
นักเรียนบางคนถนัดดนตรี วาดภาพ นาฏศิลป์แตกต่างกันไป 



 

36                                         วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559)  

การประเมินผล เน้นให้ผู้เรียน จดจ า และสามารถปฏิบัติได้ นักเรียนคนไหนที่มี แวว 
ดี ครูก็จะคัดเข้าไปอยู่ในคณะการแสดงหรือวงดนตรี และให้เรียนเพิ่มเติม ผ่านกิจกรรมการ
พัฒนาผู้เรียนในวิชาชุมนุม 

 
กิจกรรมการพัฒนาผู้เรียน นักเรียนจะต้องเลือกเข้าร่วมชุมนุมใดชุมนุมหนึ่งอย่างเสรี 1 

ชุมนุมต่อปี ชุมนุมต่างๆ จัดตั้งโดยใช้ความถนัดและความสามารถของครูเป็นตัวตั้ง วิชาชุมนุมที่มี
เนื้อหาเกี่ยวกับวัฒนธรรมไทยทรงด า ได้แก่ ชุมนุมอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมไทยทรงด าและชุมนุม
ดนตรีพื้นบ้าน จัดการเรียนการสอนสัปดาห์ละ 1 คาบ ทุกบ่ายวันศุกร์ โดยมีนักเรียนเลือกเรียน
ชุมนุมอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมไทยทรงด า ประมาณ 60 คน และดนตรีพื้นบ้าน ประมาณ 15 คน 
ชุมนุมทั้ง 2 ชุมนุม ถูกตั้งขึ้นคู่ขนานกัน เพราะถ้าไปออกงานหรือไปแสดงในที่ต่างๆ แล้ว ก็จะต้อง
มีทั้งวงแคน และคณะแสดงร า ควบคู่กัน 

เนื้อหา เน้นการฝึกปฏิบัติ เกี่ยวกับศิลปวัฒนธรรมไทยทรงด าได้แก่ การร้องเพลงไทย
ทรงด า การร าแบบไทยทรงด า และการท าหัตถกรรม คือ ลูกช่วง เพื่อให้นักเรียนได้เรียนรู้
ศิลปวัฒนธรรมของชาวไทยทรงด า ส่วนวงแคน ก็เป็นการฝึกทักษะทางดนตรีพื้นบ้านให้แก่
นักเรียนผู้สนใจ 

วิธีการสอน ครูเป็นผู้มีบทบาทหลัก ทั้งในแง่การควบคุมการแสดงและการฝึกปฏิบัติ
ให้แก่นักเรียน นักเรียนต้องหมั่นฝึกฝน ท าตามขั้นตอนต่างๆ จนเกิดความช านาญ แต่ในทาง
ปฏิบัตินั้น การเรียนการสอนในวิชานี้ก็มักถูกแทรกแซงจากกิจกรรมต่างๆ เช่น กีฬาสี วันสุนทร
ภู่ เด็กๆ จึงไม่ค่อยได้เรียนวิชานี้อย่างเต็มเม็ดเต็มหน่วย แต่เนื่องจากนักเรียนสามารถอยู่ใน
ชุมนุมต่างๆ ได้อย่างต่อเนื่อง นักเรียนจึงมีโอกาสฝึกฝนทักษะต่างๆ จนเกิดความช านาญตาม
สมควร 

การประเมินผล มุ่งท่ีให้นักเรียน ท าเป็น ตามแบบแผน หรือ แนวทางที่ครูได้วางไว้ 
 
ที่กล่าวมาทั้งหมด คือ การจัดการเรียนการสอนวิชาต่างๆ ที่มีเนื้อสาระเกี่ยวข้องกับ

ภาษาและวัฒนธรรมไทยทรงด า ที่เกิดขึ้นในโรงเรียน ในส่วนต่อไปจะบรรยายถึงการเรียนรู้
เกี่ยวกับวัฒนธรรมไทยทรงด า ที่เกิดขึ้นนอกโรงเรียน ซึ่งอาจกล่าวได้ว่า เป็นการเรียนรู้ตาม
อัธยาศัย อันมี ครอบครัว เป็นพื้นที่ของการเรียนรู้ที่ส าคัญ 

 
การเรียนรูน้อกโรงเรียน 
วิถีชีวิตของนักเรียนโดยทั่วไปในช่วงเปิดภาคเรียนนั้น เหมือนกันโดยส่วนใหญ่ คือ ใน

วันธรรมดา ตื่นเช้า ไปโรงเรียน เย็นเลิกเรียน รับประทานขนมหน้าโรงเรียน พูดคุยหยอกล้อกับ
เพื่อน แล้วจึงกลับบ้าน เมื่อถึงบ้าน ก็จะรับประทานอาหารเย็น เสร็จแล้ว ท าการบ้าน ดู



 

วัฒนธรรมการเรียนรู้ในการเรียนรู้วัฒนธรรมของนักเรียนไทย (ทรง) ด า                                           37 

โทรทัศน ์พูดคุยสนทนาทางโทรศัพท์ หรือเล่นอินเทอร์เน็ต ตามแต่อุปนิสัยความใฝุรู้และรักการ
เรียน ของแต่ละคน แล้วจึงเข้านอนประมาณ 22.00–23.00 น. 

ในวันหยุดเด็กนักเรียนในชนบท ส่วนหนึ่งอาจเข้าตัวเมืองเพื่อไปเรียนพิเศษ แต่อีก
ส่วนหน่ึงก็จะเล่นอยู่ในหมู่บ้าน หรือ ไปเที่ยวห้างสรรพสิ้นค้าบิ๊กซีหรือโลตัส มีบางคนที่ต้องซัก
ผ้า ท างานบ้าน หรือออกไปช่วย พ่อ แม่ ท างาน กิจกรรมหนึ่งท่ีนักเรียนนิยมกันมาก คือ การไป
ร้านเกม เพื่อ เล่นสื่อสังคม เล่นเกมออนไลน์ ดูหนัง ฟังเพลงต่างๆ โดยเด็กส่วนใหญ่จะใช้เวลา
ในร้านเกมประมาณ 1 ถึง 2 ช่ัวโมง ต่อครั้ง ในสัปดาห์หนึ่งก็จะไปร้านเกม ประมาณ 4 ครั้ง 

ส าหรับนักเรียนที่อาศัยอยู่ในหมู่บ้านไทยทรงด า ก็มีชีวิตประจ าวันเช่นเดียวกับ
นักเรียนทั่วๆ ไป ความแตกต่างระหว่างนักเรียนไทย กับนักเรียนไทยทรงด า ตามการช้ีชัดของ
นักเรียนไทยทรงด า คือ ค าพูด เพราะนักเรียนที่อาศัยอยู่ในหมู่บ้านไทยทรงด า ในจังหวัด
เพชรบุรี ส่วนใหญ่ ยังใช้ ภาษาไทยทรงด าเพื่อการสื่อสารในชีวิตประจ าวันเมื่ออยู่ในหมู่บ้าน 
หรือเมื่อสื่อสารกับคนไทยทรงด าด้วยกัน 

 
วิชาภาษาไทยทรงด าเพ่ือการสื่อสาร จึงเป็นวิชาส าคัญในการเรียนรู้วัฒนธรรมไทย

ทรงด า เพราะท าให้นักเรียนส่วนใหญ่ช้ีชัด (identify) ว่าตนเองเป็น คนลาว ตามความหมายใน
การใช้ภาษา ซึ่งหมายถึงเป็น คนไทยทรงด า ในภาษาทางการ เอกลักษณ์ (identity) ของความ
เป็นไทยทรงด า จึงถูกน าเสนอด้วย การใช้ภาษาไทยทรงด า เป็นส าคัญ 

การเรียนรู้ภาษานั้น ยังเป็นเครื่องชักน าเข้าสู่วัฒนธรรมอื่นๆ ของชาวไทยทรงด า เช่น 
ประเพณี พิธีกรรม และการละเล่นต่างๆ  

เนื้อหา การเรียนรู้ภาษาเพื่อการสื่อสารนั้น ครอบครัวมีบทบาทส าคัญที่สุด ถ้าคนใน
ครอบครัวสื่อสารหรือพูดกันด้วยภาษาไทยทรงด าแล้ว ภาษาไทยทรงด าก็จะเป็นภาษาแรกที่
เด็กได้เรียนรู้ แต่ถ้าพ่อแม่ ผู้ปกครองของเด็กคนใด ไม่พูดภาษาไทยทรงด ากับลูกแล้ว เด็กคน
นั้น ก็จะไม่สามารถพูดภาษาไทยทรงด าได้  

นอกจากเรื่องภาษาแล้ว เด็กยังจะได้เรียนรูจ้ากครอบครัว ในเรื่อง พิธีกรรมต่างๆ โดย
เฉพาะที่เกี่ยวเนื่องกับการนับถือผีบรรพบุรุษ เช่น พิธีเสนเรือน พิธีปาดตง เมื่อบ้านใดจัด
พิธีกรรมเหล่านี้ เด็กๆ ก็จะได้เรียนรู้จากการปฏิสัมพันธ์กับงาน เนื้อหาการเรียนรู้วัฒนธรรมจึง
เป็นแบบองค์รวม ขึ้นอยู่กับสถานการณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นในชีวิตประจ าวันของนักเรียน 

วิธีการเรียนรู้ การเรียนรู้นอกโรงเรียนเป็นเรื่องการของการเรียนรู้จากประสบการณ์
ในชีวิตประจ าวัน โดยพ่อแม่ ผู้ปกครองมีบทบาทส าคัญ ในการสอนหรือถ่ายทอดความรู้  

นอกจากผู้ปกครองแล้ว กลุ่มผู้น าท่ีสามารถประกอบพิธีกรรมได้ เช่น พ่อหมอ แม่มด 
จะมีบทบาทส าคัญในการควบคุมกฎเกณฑ์การถ่ายทอด ความถูกต้อง และ ล าดับขั้นตอน ของ
พิธีกรรมต่างๆ การเรียนรู้ของนักเรียนจึงเกิดขึ้นจากการมีประสบการณ์ตรง และการสอนด้วย
การแสดงให้ดู (teach by showing) ผ่านการด าเนินพิธีกรรมต่างๆ ในชีวิตจริง 



 

38                                         วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559)  

การเรียนรู้อีกแนวทางหนึ่งของนักเรียน คือ การเรียนรู้ด้วยตนเอง ผ่านการสังเกตใน
การเข้าร่วมกิจรรมอย่างมีปฏิสัมพันธ์ (interactive learning) การเรียนแบบนี้ อาจารย์ท่าน
หนึ่งเรียกว่าเรียนแบบ ครูพักลักจ า ซึ่งมีนัยว่า เรียนโดยที่ไม่ได้มีครูสอนอย่างเป็นเรื่องเป็นราว 
เด็กๆ จึงสามารถเรียนรู้ในเรื่องที่ตนสนใจได้อย่างอิสระเสรี เช่น ในงานวันไทยทรงด าประจ าปี 
ของต าบลต่างๆ เด็กๆ จะมีโอกาสสวมชุดไทยด า ออกมาเล่นโยนลูกช่วงในตอนเย็น และร าวง
ในช่วงกลางคืน  

สื่อใหม่ (new media) เป็นอีกช่องทางหนึ่งที่มีความส าคัญต่อการเรียนรู้ด้วยตนเอง
ของเด็ก จากการสังเกตพบว่าเด็กส่วนหน่ึงใช้สื่อใหม่ค้นหาข้อมูลเกี่ยวกับไทยทรงด า เช่น กูเกิล 
ยูทูป เฟซบุ๊ค เช่น เฟซบุ๊ค/สมัชชาไทยทรงด า เนื้อหาในสื่อใหม่ส่วนมากจะเกี่ยวข้องกับ การ
ร้องร าท าเพลง และการท่องเที่ยวหมู่บ้านไทยทรงด า แต่ก็มีเนื้อหาให้เด็กได้เรียนรู้ และสามารถ
เชื่อมโยงไปยังชุมชนไทด า ในระดับนานาชาติได้ 

การประเมินผล ของการเรียนรู้ตามอัธยาศัย ที่ส าคัญ คือ ความ รู้จ า ท าได้ ในเรื่องที่
เกี่ยวข้องกับประเพณี พิธีกรรม ให้นักเรียนไทยทรงด า ได้มีความภูมิใจและส านึกรักใน
วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธ์ุตนเอง 

 
จากท่ีกล่าวมาข้างต้น สามารถสรุปถึงการเรียนรู้วัฒนธรรมของนักเรียนไทยทรงด าได้ 

ตามตารางต่อไปนี้ 
ตารางที ่1 แสดง ระบบข้อความ 3 ประเภท ในการเรียนรูภ้าษาวัฒนธรรมไทยทรงด า 

วิชา 
ระบบข้อความ 3 ประเภท  

หลักสูตร วิธีการสอน การประเมินผล 
ภาษาไทด า มาตรฐาน ไทด า 

อ่าน - เขียน 
ประกอบพิธีกรรมได ้

อาจารย์บรรยาย
ตามต ารา  
ใช้ล าน า น าเข้าสู่
บทเรียน 
ออกเสียง ผสมค า 
เขียน 

อ่านเขียน 
 
ประกอบพิธีกรรม 

วรรณกรรม
ท้องถิ่น 

ครูภูมิปญัญา 
ภาษา การละเล่น 
คต ิ

เรียน การละเล่น
ศิลปวัฒนธรรม 

ออกเสียง ค าศัพท์ 
คติไทยทรงด า 

ชุมนุม ร้อง ร า ท าลูกช่วง 
แคนวง 

ฝึกปฏิบัต ิโดยครู
เป็นผู้ควบคมุ 
 

เล่นได ้ท าได้ 



 

วัฒนธรรมการเรียนรู้ในการเรียนรู้วัฒนธรรมของนักเรียนไทย (ทรง) ด า                                           39 

วิชา ระบบข้อความ 3 ประเภท  
พิธีกรรม  
(ขึ้นบ้านใหม่) 
(เสน, ปาดตง) 

ขั้นตอนพิธีกรรม ควบคุมโดย “ผู้รู”้ 
เรียนรูจ้ากการ
สังเกต 
เรียนรู้อย่างมี
ปฏิสัมพันธ์ 

ท าได้ถูกต้องตาม
ขั้นตอน 

งานประจ าปี
ไทยทรงด า 

งานประเพณี
ประดิษฐ ์

เรียนรูด้้วยตนเอง 
อย่างอิสรเสร ี

ร่วมงาน 
ร าได ้เล่นได ้
สนุกสนาน 

ประสบการณ ์
ในชีวิตจริง 

ภาษา 
เพื่อการสื่อสาร 

การเรยีนรู ้
ฐานครอบครัว 
เรียนรู้อย่างมี
ปฏิสัมพันธ์ 

สื่อสารด้วย
ภาษาไทยโซ่ง 
ร่วมงานประเพณ-ี
พิธีกรรม 

สื่อใหม ่เช่น  
ยูทบู เฟซบุ๊ค 

การร า การแต่งกาย 
พิธีกรรม ฟูอนแค้น 
ประวัติหมู่บ้าน 

ตามอัธยาศัย การสร้างความหมาย
แก่ประสบการณ์
ด้วยตนเอง  

 

4. วัฒนธรรมการเรียนรู้ : อ านาจและการควบคุม 
จากปฏิบัติการด้านการเรียนการสอนที่กล่าวมาข้างต้น หากพิจารณาด้วยมโนภาพ

ของเบิร์นไสตน์ที่ได้กล่าวไว้ข้างต้น เรื่อง การจ าแนก และการวางกรอบแล้ว จะเห็นถึงอ านาจ
และการควบคุมกระบวนการเรียนรู้วัฒนธรรมของไทยทรงด า ที่เกิดขึ้นในการศึกษาในโรงเรียน 
และการศึกษานอกโรงเรียน ดังนี้  
4.1 การจ าแนกและการวางกรอบในการจัดการเรียนการสอนในโรงเรียน 

ปฏิบัติการด้านการเรียนการสอนวัฒนธรรมในโรงเรียน ประกอบด้วย การจ าแนก
แบบแข็ง การจ าแนกแบบอ่อน และการวางกรอบแบบอ่อน ดังนี ้

การจ าแนกแบบแข็ง วิชาที่มีการจ าแนกอย่างแข็ง คือ วิชาภาษาไทด า (รร.จังหวัด
นครปฐม) โดยสมาคมไทด าแห่งประเทศไทย เป็นผู้มีอ านาจในการผลิตความรู้ที่ชอบธรรม โดย
ใช้ความรู้ตามต าราภาษาไทด า ที่ได้มาจากประเทศสาธารณรัฐสังคมนิยมเวียดนาม โดยเฉพาะ
เรื่องการเขียนอักษรไทด า 

การจ าแนกแบบอ่อน วิชาที่มีการจ าแนกแบบอ่อน ได้แก่ วิชาวรรณกรรมท้องถิ่น (รร.
จังหวัดเพชรบุรี) ซึ่งผู้สอนได้ พยายามบูรณาการเนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับ ภาษาถิ่น วรรณกรรม



 

40                                         วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559)  

ท้องถิ่น คติชน และศิลปวัฒนธรรม ให้เป็นเนื้อเดียวกัน ในขณะที่อีกวิชาหนึ่ง คือ กิจกรรม
ชุมนุม ซึ่งในชุมนุมอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่นนั้น มีครูที่เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ไทยทรงด า มา
ท างานร่วมกันหลายคน และได้ผสมผสานเนื้อหาตามความถนัดของครู โดยมีแก่นของเรื่องราว
การเรียนรู้ (theme) ว่าด้วยเรื่องของศิลปวัฒนธรรมไทยทรงด า 

การวางกรอบแบบแข็ง วิชาที่จัดการเรียนการสอนโดยครูเป็นผู้มีบทบาทหลัก ได้แก่ 
วิชาภาษาไทด า วิชาวรรณกรรมท้องถิ่น รวมทั้งวิชาชุมนุมด้วย จึงกล่าวได้ว่าการเรียนรู้
วัฒนธรรมไทย(ทรง)ด า ส่วนใหญ่แล้ว ครูมีบทบาทส าคัญให้การ ถ่ายทอด ความรู้ไปให้นักเรียน
ได้ รู้จ า เข้าใจ และท าเป็น 
4.2 การจ าแนกและการวางกรอบในการเรียนรู้นอกโรงเรียน 

กระบวนการเรียนรู้นอกห้องเรียน มีทั้งการจ าแนกแบบแข็ง การจ าแนกแบบอ่อน 
การวางกรอบแบบแข็ง และการวางกรอบแบบอ่อน ดังนี ้

การจ าแนกแบบแข็ง เนื้อหาการเรียนรู้ที่มีการจ าแนกแบบแข็ง ในบริบทของชาวไทย
ทรงด า คือ การก าหนดเนื้อหาสาระของพิธีกรรมและประเพณีต่างๆ อย่างเคร่งครัด โดยเฉพาะ
อย่างยิ่ง พิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับความเช่ือเรื่องผี-เทวดา เช่น พิธีขึ้นบ้านใหม่ พิธีเสนเรือน พิธี
ปาดตง และพิธีงานศพ ในทุกพิธีกรรมนั้น ต้องท าตามขั้นตอน และจัดองค์ประกอบ เช่น เสื้อผ้า 
อาหาร ภาษา ให้ถูกต้อง แม่นย า รวมทั้งในงานประจ าปีไทยทรงด าด้วย 

การจ าแนกแบบอ่อน การใช้ภาษาเพื่อการสื่อสาร และการเรียนรู้ด้วยตนเอง เป็น
เรื่องที่นักเรียนสามารถเลือกที่จะเรียนรู้ได้อย่างอิสระ ตามใจผู้เรียน 

การวางกรอบแบบแข็ง การเรียนรู้ในพิธีกรรมต่างๆ นั้น พึงจะต้องกระท าอย่าง
เคร่งครัด ระมัดระวัง โดยผู้ที่มีสิทธิหน้าที่ในการประกอบพิธีจะมีบทบาทหลักในการถ่ายทอด
ความรู้ ในฐานะที่เป็น ผู้รู้ เกี่ยวกับพิธีกรรมต่างๆ อย่างดี 

การวางกรอบแบบอ่อน คือ แนวทางการเรียนรู้ที่นักเรียนสามารถเรียนรู้เรื่องราว
ต่างๆ ได้ด้วยตนเอง ได้แก่ การใช้ภาษาไทยทรงด า ซึ่งแม้ว่าพ่อแม่ผู้ปกครองจะมีบทบาทในการ
สอน แต่เด็กก็จะสามารถเลือกที่จะใช้หรือไม่ใช้ภาษาไทยทรงด าในการสื่อสารได้  นอกจากนั้น
การเรียนรู้ผ่านสื่อใหม่ เช่น ยูทบู เฟซบุ๊ค นั้น นักเรียนก็สามารถท าได้อย่างอิสรเสรีทุกข้ันตอน  

 
โดยสรุป วัฒนธรรมการเรียนรู้ ในมิติอ านาจและการควบคุม ความรู้และการถ่ายทอด

ความรู้ไปสู่ เด็กนักเรียนไทย(ทรง)ด า สามารถแสดงได้ในตารางต่อไปนี้ 



 

วัฒนธรรมการเรียนรู้ในการเรียนรู้วัฒนธรรมของนักเรียนไทย (ทรง) ด า                                           41 

ตารางที ่2 แสดงการจ าแนกและการวางกรอบในกระบวนการเรียนรู้ของนักเรียนไทยทรงด า 
  การจ าแนก (classification) 
  + - 

การวาง
กรอบ 

(framing) 

+ วิชาภาษาไทด า 
ความเชื่อ พิธีกรรม 

ภาษาไทยทรงด า 
(วรรณกรรมท้องถิ่น) ชุมนุม 

- งานประจ าป ี ชีวิตประจ าวัน 
(ภาษาเพื่อการสื่อสาร) 
สื่อใหม ่(ยูทบู เฟซบุ๊ค) 

 
5. เอกลักษณ์ของนักเรียนไทยทรงด า 

เอกลักษณ์จากการเรียนการสอน (pedagogic identities) เป็นผลอันเกิดจากเหตุที่
นักเรียนได้เข้าสู่กระบวนการเรียนรู้วัฒนธรรมไทยทรงด า ผู้วิจัยได้ประยุกต์การวิเคราะห์ตาม
แนวทางของ เบิร์นไสตน์ (2000) โดยเน้นที่ เอกลักษณ์ท้องถิ่น ซึ่งเบิร์นสไตน์ ได้มองใน 3 มิติ 
ได้แก่ ปัจจุบัน (prospective) อดีต (retrospective) และอนาคต (prospective) โดยจะ
วิเคราะห์แยกตามการเรียนรู้ในโรงเรียนและการเรียนรู้นอกโรงเรียน โดยจะเป็นการอธิบายเชิง
สรุปภาพรวมของทั้งสองพื้นที่ 
5.1 การเรียนรู้ในโรงเรียน 

การมองปัจจุบัน โรงเรียนในจังหวัดนครปฐม มุ่งจัดการเรียนการสอนภาษาไทยทรง
ด า เพื่อช่วยอนุรักษ์ภาษาและวัฒนธรรม โดยบรรจุเรื่องภาษาไทยทรงด าไว้ในฐานะที่เป็น
หลักสูตรสถานศึกษาของโรงเรียน นอกจากนั้นผู้สอน ยัง ปรารถนาว่าในอนาคต เด็กๆ ที่ได้รู้
ภาษาไทยทรงด าจะมีส่วนช่วยสืบสานวัฒนธรรมไทยทรงด าเอาไว้ ในขณะที่ในจังหวัดเพชรบุรี
นั้น เอกลักษณ์ท้องถิ่นของนักเรียน คือ ความสามารถในการแสดงศิลปวัฒนธรรม ร้อง ร า และ
เล่นดนตรีพื้นบ้านได้ ความสามารถดังกล่าวนี้ เป็นเครื่องน าเสนอภาพตัวแทน อัตลักษณ์ของ
โรงเรียนเข้าย้อย แต่ในขณะเดียวกันนั้น การจัดการเรียนการสอนวิชาวรรณกรรมท้องถิ่น เป็น
การประทับตราว่า นักเรียนที่ได้เรียนวิชานี้ เป็นนักเรียนที่เรียน ไม่เก่ง ไม่ได้มุ่งสอบเข้า
มหาวิทยาลัย เด็กกลุ่มนี้จึงถูกเลือกให้มาเรียนวิชาวรรณกรรมท้องถิ่น 

การมองย้อนอดีต การจัดการเรียนการสอนในโรงเรียน มีมุมมองแบบชนช้ันน า (รัฐ) 
คือ มุ่งสร้างเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมคือ ความเป็นคนไทย ให้แก่นักเรียนไทยทรงด า เพราะเมื่อ
เข้าเรียนในโรงเรียนแล้ว นักเรียนส่วนใหญ่ก็จะพูดภาษาไทยได้คล่องดี ดังที่ได้กล่าวแล้วว่า 
ค าพูด เป็นเครื่องมือส าคัญในการช้ีชัด และแบ่งแยกความเป็นไทยกับความเป็นลาว การเข้า
โรงเรียนจึงเป็นเครื่องช้ีชัด ความเป็นไทยให้แก่นักเรียนไทยทรงด า 



 

42                                         วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559)  

การมองอนาคต ในการคาดการณ์ถึงอนาคตแล้ว ครูหลายคนเห็นไปในทางเดียวกัน
ว่า นักเรียนไทยทรงด า คงจะกลืนกลายเป็นไทย ไปเสียจนหมดไม่เหลือความแตกต่าง ระหว่าง 
ไทย กับ ลาว อีกต่อไป ความแตกต่างทางเอกลักษณ์ จะเป็นเรื่องของเด็กใน เมือง กับเด็ก 
ชนบท มากกว่า เพราะจะต่างกันด้วย ลักษณะท่าทาง การแต่งกาย ของเด็กที่อยู่ในถิ่นฐานที่
ต่างกัน  
5.2 การเรียนรู้นอกโรงเรียน 

การมองปัจจุบัน นักเรียนไทยทรงด ามีกระบวนการช้ีชัด (identification) ว่า ตน 
เป็นลาว ผ่านการพูดภาษาไทยทรงด าในชีวิตประจ าวัน (นักเรียนทางเพชรบุรี จะใช้ค าว่า ปะ
ลาว ซึ่งแปลว่า พูดลาว) การพูดภาษาไทยทรงด าจึงหมายถึง การสร้างความหมาย และการรับรู้
ความหมายของประสบการณ์ ความเป็นไทยทรงด าของนักเรียน 

การมองอดีต เอกลักษณ์ส าคัญ ที่เป็นพื้นฐานของความเป็นไทยทรงด า คือ ความ
เช่ือเรื่องเทวดาและผีบรรพบุรุษ การเรียนรู้วัฒนธรรมของเด็กชาวไทยทรงด า ก็เพื่อสืบสาน
ความเชื่อเรื่องดังกล่าวนี้ แต่ในขณะเดียวกัน การธ ารงและสืบสานความเชื่อดังกล่าว ก็ได้พัฒนา
ควบคู่ไปกับการช้ีชัดว่าตนเองเป็นคนไทยไปพร้อมๆ กัน ในฐานะที่ประเทศไทยเป็นถิ่นที่เกิด
และท ามาหากิน คนไทยทรงด า จึงช้ีชัดตนเอง แบบพหุลักษณ์ (multiple identities) กล่าวคือ 
มีเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรม เป็น คนไทยทรงด า และมีเอกลักษณ์ทางการเมือง เป็น(พลเมือง) 
ไทย 

การมองอนาคต เมื่อถามนักเรียนว่า “คิดว่าวัฒนธรรมไทยทรงด าจะหมดไปหรือไม่” 
นักเรียนส่วนใหญ่ ตอบว่า ตราบใดที่เรายัง พูด ภาษาไทยทรงด ากันอยู่ วัฒนธรรมก็ยังอยู่ 
เพราะเรายังต้องท าพิธีเลี้ยงผีบรรพบุรุษกันอยู่ ต้องใช้ภาษาไทยทรงด า ภาษาวัฒนธรรมจึง
น่าจะคงอยู่ ในอนาคต ความเป็นชาติพันธุ์ ของชาวไทยทรงด า จึงน่าจะยึดโยงกันไว้ด้วยภาษา 
และความเชื่อเรื่องการมีบรรพบุรุษร่วมกัน  
 
6. อภิปรายผล 

ข้อมูลจากภาคสนามท าให้ได้เห็นภาพใหญ่ของพลวัตวัฒนธรรมไทยทรงด า ที่น่าจะ
เป็นดังวาจาของแกนน าชุมชนไทยทรงด าท่านหนึ่ง ได้กล่าวไว้ว่าวัฒนธรรมไทยทรงด าคงจะ
อันตรธาน หรือถูกสมานลักษณ์เข้าไปกับวัฒนธรรมไทยจนเกือบสิ้น ข้อมูลเชิงประจักษ์ดังกล่าว
สอดรับกับข้อมูลจากการส ารวจวรรณกรรมเกี่ยวกับการศึกษาของกลุ่มชาติพันธุ์ เช่น ชาร์ล 
เอฟ คายส์ (Charles F. Keyes, 1991) เพ็ญสิริ จิระเดชากุล (2541) ชิตชยางค์ ยมาภัย 
(2549) ขวัญชีวัน บัวแดง (2552) ทิพวรรณ พ่อขันชาย (2555) ซึ่งต่างได้น าเสนอข้อสรุป
ร่วมกันประเด็นหนึ่งว่า การศึกษามักจะมีอิทธิพลหรือส่งผลกระทบต่อการสมานลักษณ์ 
(assimilation) กลุ่มชาติพันธุ์ให้หลอมหลวมเข้าไปกับวัฒนธรรมหลักของชาติ และท าให้
วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ค่อย ๆ จางหายไป โรงเรียนมักจะติดตั้ง (installed) “ความเป็น



 

วัฒนธรรมการเรียนรู้ในการเรียนรู้วัฒนธรรมของนักเรียนไทย (ทรง) ด า                                           43 

คนไทย” ซึ่งหมายถึง บุคคลผู้ถือ คติ ชาติ ศาสน์ กษัตริย์ รู้หนังสือไทย พูดภาษาไทย อยู่ใน
จารีตแบบไทย ให้แก่นักเรียนกลุ่มชาติพันธ์ุต่าง ๆ  

ปฏิบัติการที่ว่านี้คงเป็นดังที่พิเชฐ สายพันธ์ (2553) ภัททิยา ยิมเรวัต (2544) ได้
อธิบายไว้ว่า การกลืนกลายให้ “คนอ่ืน” เป็นไท เป็นธรรมชาติอย่างหนึ่งของชาวไท ในอดีตคน
ไทยอาจใช้ยุทธศาสตร์การเอาชนะด้วยก าลังหรือการแต่งงาน การแต่งตั้งต าแหน่งทางการ
ปกครอง เช่น เจ้าเมือง ก านัน ให้แก่คนกลุ่มชาติพันธ์ุ  

ในบริบทประเทศไทยราชการได้ใช้ “การศึกษา” เป็นเครื่องมือหนึ่งในการรวมพวก
กลุ่มคนต่างๆ ที่อยู่ในอาณาเขตประเทศ ให้เป็นพลเมืองไทย ที่มีความรู้และเช่ือฟังแบบที่
ราชการคาดหวัง แต่อาจวางต าแหน่งไว้ในฐานะพลเมืองช้ันสอง  

ปฏิสัมพันธ์ระหว่างการศึกษากับวัฒนธรรมไทยทรงด าจึงมีส่วนส าคัญต่อการ
เปลี่ยนแปลงการด าเนินชีวิตประจ าวันหรือโลกแห่งชีวิตของชาวไทยทรงด าดังที่ เจอร์เกน  
ฮาเบอร์มาส (Habermas, 1984) เรียกกระบวนการนี้ว่า การถือครองอาณาโลกแห่งชีวิตของ
ระบบ (the colonization of life-world)  

แต่ในปัจจุบัน ได้เกิดสภาพการณ์กลับตาลปัตรเกี่ยวกับการสมานลักษณ์ทาง
วัฒนธรรม กล่าวคือ วัฒนธรรมราชการหรือความรู้ที่เป็นทางการ ได้กลับกลายเป็นผู้ฟื้นฟู
วัฒนธรรม (cultural revitalization) ซึ่งอาจกล่าวได้ว่ามีจุดเริ่มต้นที่การใช้ค าว่า “ไทยทรง
ด า” ให้ปรากฏอยู่ในภาษาราชการ และการที่สมเด็จพระราชินี ได้ฉายพระบรมฉายาลักษณ์ซึ่ง
ฉลองพระองค์ด้วยชุดกลุ่มชาติพันธ์ุไทยทรงด า  

จุดเปลี่ยนส าคัญอีกประการหนึ่ง คือ การออกกฎหมายรัฐธรรมนูญฉบับ ปี พ.ศ.2540 
และ พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ.2542 ที่ให้การยอมรับและนับหน่วยวัฒนธรรม 
(cultural trait) ต่างๆ อย่างเท่าเทียมกับวัฒนธรรมไทย ช่วงเวลาดังกล่าว ครูชาวไทยทรงด า
ท่านหนึ่ง เรียกว่า “เป็นยุคทองของไทยทรงด า” เพราะชาวไทยทรงด าได้มีโอกาสน าเสนอ
วัฒนธรรมไทยของตนให้คนในสังคมได้รู้จักและรับรู้อย่างกว้างขวาง รวมทั้ง ได้มีความพยายาม
ที่จะจัดการเรียนการสอนภาษาวัฒนธรรมไทยทรงด าขึ้นในโรงเรียน กระบวนการดังกล่าวถือได้
ว่าเป็นการสร้างความเป็นทางการให้แก่วัฒนธรรมไทยทรงด า  

สภาพปรากฏดังกล่าว เป็นปฏิบัติสัมพันธ์ระหว่างโครงสร้างกับการกระท าทางสังคม 
(interplay of Structure and agency) ที่ท าให้วัฒนธรรมไทยทรงด าค่อย ๆ เลือนหายลงไป 
(diminishing) กลับลุกโชนขึ้น สภาวะนี้สอดคล้องกับมโนภาพทางสังคมวิทยาของแอนโทนี  
กิดเดนส์ (Giddens, 1984) เรื่องการจัดโครงสร้างทวิมารค (structuration) ที่ได้อธิบายถึง
ปฏิบัติสัมพันธ์ระหว่างโครงสร้างทางสังคมกับการกระท าของมนุษย์ ในลักษณะที่โครงสร้างทาง
สังคมเป็นตัวก าหนดแบบแผนปฏิสัมพันธ์ของมนุษย์ และในขณะเดียวกันปฏิสัมพันธ์ของมนุษย์
ก็มีส่วนในการก าหนดโครงสร้างของสังคมเช่นกัน ซึ่งกิดเดนส์เรียกว่าเป็นทวิลักษณ์ของ
โครงสร้าง (duality of structure)  



 

44                                         วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559)  

ในบริทบทของชาวไทยทรงด า การจัดโครงสร้างทวิมารค ก็คือ “ระบบ” กับ “การ
กระท าทางสังคม” ต่างมีปฏิบัติสัมพันธ์ต่อกันในการก าหนด แบบแผนการด าเนินชีวิตของชาว
ไทยทรงด า กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ โลกแห่งชีวิตของชาวไทยทรงด ามีส่วนก าหนดโครงสร้างสังคม 
และในทางกลับกัน โครงสร้างหรือระบบก็ท าให้ปฏิบัติการทางวัฒนธรรมค่อย ๆ จางหายลงไป 
ผู้วิจัยมีข้อสังเกตประการหนึ่งก็คือ ปัจจุบัน วิถีชีวิตของชาวไทยทรงด าเอง ที่มีส่วนส าคัญที่ท า
ให้วัฒนธรรมไทยทรงด าจางหายไป ในขณะที่ระบบสังคม ได้เปิดพื้นที่ให้ชาวไทยทรงด าได้สืบ
สานภาษาและวัฒนธรรมของตนเอง แต่ชาวไท(ยทรง)ด าเอง ท่ีอาจเป็นผู้เลือกใช้เอกลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมพร้อม ๆ กับเอกลักษณ์ทางการเมือง คือ “ไทย(ไม่)ทรงด า”  

การจัดวัฒนธรรมการเรียนรู้เพื่อสืบสานวัฒนธรรมไทยทรงด าย่อมขึ้นอยู่กับบริบท 
อันมีนัยส าคัญของบูรณาการทางวัฒนธรรมที่สร้างพหุลักษณ์ทางวัฒนธรรม (multiple 
identities) ในฐานะที่เป็นคนไทยและคนไท(ยทรง)ด า ควรมีส่วนผสมผสาน (hybridity) 
ระหวา่งความรู้ที่เป็นทางการกับความรู้ของท้องถิ่น และค านึงถึงความเป็นพหุวัฒนธรรม ไม่เป็น
ไทยกลางหรือท้องถิ่นนิยมอย่างสุดโต่ง แต่เป็นการอนุรักษ์อย่างมีพลวัต ร่วมสมัย ใช้ประโยชน์
ได้จริง ให้ผู้เรียนสามารถอยู่ร่วมในสังคมร่วมสมัยโดยไม่ลืมรากเหง้าทางวัฒนธรรมของตนเอง 
โดยประสมประสานความรู้ทางสามัญเข้ากับอาชีวะศึกษา เพื่อให้มีทักษะ ความรู้ และความคิด 
ที่สอดคล้องกับการท ามาหากินอยู่ในภูมิสถานของตน ในลักษณะของการจัดการศึกษาฐาน
ชุมชน  
 
7. สรุป 

บทความนี้ได้บรรยายให้เห็นถึง วัฒนธรรมการเรียนรู้วัฒนธรรม ของนักเรียนชาวไทย
ทรงด า ซึ่งหมายถึง การเปลี่ยนแปลงความหมายให้แก่ประสบการณท์างวัฒนธรรม โดยมีจุดเพ่ง
พินิจที ่ความรู้ด้านวัฒนธรรมที่ได้รับการยอมรับว่าชอบธรรม (legitimated knowledge) และ
บรรยายให้เห็นว่านักเรียนชาวไทยทรงด ามีประสบการณ์ด้านการเรียนรู้วัฒนธรรมอย่างไร 

วัฒนธรรมการเรียนรู้ หรือ วิธีการสร้างความหมายให้แก่ประสบการณ์ด้านวัฒนธรรม
ในชีวิตประจ าวันของนักเรียนนั้น ส่วนใหญ่ได้เรียนรู้เชิงปฏิบัติในการใช้ภาษาไทยทรงด าเพื่อ
การสื่อสาร การเรียนรู้อย่างมีปฏิสัมพันธ์ (interactive learning) ในการเข้าร่วมกิจกรรมทาง
วัฒนธรรมต่างๆ เช่น พิธีเสนเรือน งานประจ าปี กระบวนการเรียนรู้ดังกล่าวนี้ ท าให้นักเรียน
ไทยทรงด า ได้ช้ีชัดตนเองว่าเป็น ลาว อันแสดงให้เห็นถึงการให้นิยามเอกลักษณ์ ว่าตนเป็น  
คนไทย(ทรง)ด า ส่วนการเรียนรู้ในระบบโรงเรียนนั้น ครูมีบทบาทในการถ่ายทอดความรู้ให้แก่
ผู้เรียน ในลักษณะผู้ถ่ายทอด – ผู้รับความรู้ โดยมีจุดมุ่งหมายส าคัญ คือ ให้นักเรียนเกิดความ 
รู้จ า (recognition) เข้าใจจริง (realization) และ ท าเป็น (performance) แต่ยังมีแต่ส่วนน้อย
ที่มุ่งท าให้นักเรียน คิดเป็น (competency) อันมีนัยส าคัญได้แก่การปลุกมโนธรรมส านึกในเชิง
ชาติพันธ์ุ ให้เห็นถึงความกดขี่ หรือ ความไม่เท่าเทียมทางชาติพันธ์ุ 



 

วัฒนธรรมการเรียนรู้ในการเรียนรู้วัฒนธรรมของนักเรียนไทย (ทรง) ด า                                           45 

ผู้เขียนเสนอข้อถกแถลงว่า ความรู้ด้านวัฒนธรรมของชาวไทยทรงด าที่ชอบธรรมนั้น 
เช่ือมโยงกับความรู้อันเป็นสามัญส านึก (commonsense of knowledge) จากถิ่นฐานบ้าน
เกิดของชาวไทยทรงด า โดยเฉพาะความรู้ด้าน การพูดการเขียน และการอ่านภาษาไทยทรงด า 
ความรู้ในด้านความเช่ือท่ีส าคัญ คือ เทวดาและผีบรรพบุรุษ ความรู้ด้านพิธีกรรมและประเพณี 
และความรู้ด้านศิลปวัฒนธรรม ความรู้ส่วนหนึ่งได้ถูกดัดแปลงและสร้างขึ้นในท้องถิ่น ความรู้
ดังกล่าวมีความชอบธรรม โดยการใช้หรือรับรองโดยผู้มีสิทธิหน้าที่ คือ ผู้รู้หรือผู้ประกอบ
พิธีกรรม ทั้งนี้โรงเรียนได้ยอมรับความชอบธรรมของความรู้ของท้องถิ่น และแสดงมีบทบาทใน
การสร้างบริบทใหม่ (recontextualization) ด้วยการถ่ายทอดความรู้ของท้องถิ่น ผ่านการ
จัดการเรียนการสอนโรงเรียน ในสาระการเรียนรู้ภาษาไทย ศิลปะ และกิจกรรมการพัฒนา
ผู้เรียน อย่างไรก็ตามการผสมผสานใหม่ระหว่างความรู้ท้องถิ่นกับความรู้ทางการ ผ่าน
การศึกษาในระบบโรงเรียนและการศึกษาฐานชุมชนน่าจักช่วยให้กระบวนการสืบสาน
วัฒนธรรมไท(ยทรง)ด า มีพลวัตยิ่งข้ึน  
 

เอกสารอ้างอิง 
ขวัญชีวัน บัวแดง. (2552). พัฒนาการการจัดการศึกษาของรัฐในชุมชนชาติพันธุ์บนพื้นที่สูง. 

(พิมพ์ครั้งท่ี 2). เชียงใหม:่ ศูนย์ศึกษาชาติพันธุ์และการพัฒนา. 
โจเซฟ ด.ี โนวัค และดี. บ๊อบ โกวิน. (2534). ศิลปะการเรียนรู้ (สวนิต ยมาภัย และสวัสดิ์ ประทุมราช, 

แปล). กรุงเทพฯ: คุรุสภา.  
ชิตชยางค์ ยมาภัย. (2549). ยุทธศาสตร์การศึกษาเพื่อการพัฒนาชาวไทยภูเขาตามแนวทฤษฎี

ปฏิสัมพันธ์สัญลักษณ์. วิทยานิพนธ์ครุศาสตรดุษฎีบัณฑิต, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 
กรุงเทพฯ. 

ทิพวรรณ พ่อขันชาย. (2555). อ านาจและการผลิตซ้ าทางวัฒนธรรมในการศึกษาของกลุ่มชาติพันธุ์บรู. 
วิทยานิพนธ์หลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหิดล, นครปฐม. 

พิเชฐ สายพันธ์. (2553). ผลงานช้ินเอกของอาจารย์ค าจอง. ใน ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และพิเชฐ สายพันธ์ 
(บรรณาธิการ), ทฤษฎีบ้านเมือง ศาสตราจารย์ค าจองกับการศึกษาชนชาติไท. กรุงเทพฯ: 
สร้างสรรค์. 

เพ็ญศิริ จิระเดชากุล. (2541). การศึกษาของชาวเขาในประเทศไทย. ชุดโครงการวิจัยประเมิน
สถานภาพและองค์ความรู้เรื่องชาวเขาและชนกลุ่มน้อยในประเทศไทย. 

ภัททิยา ยิมเรวัต. (2544). ประวัติศาสตร์สิบสองจุไท. กรุงเทพฯ: ส านักงานกองทุนสนับสนุน
การวิจัย. 

Bernstein, B. (2000) Pedagogy, symbolic control and identity: Theory, research, 
critique, revised edition. Lanham: Rowman and Littlefield.  



 

46                                         วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559)  

Cresswll, W., J. (2007). Qualitative inquiry and research design: Choosing among 
five approaches. Thousand Oaks: Sage. 

Denzin, K., N. (2003). Performance ethnography: Critical pedagogy and the 
politics of culture. Thousand Oaks: Sage. 

Giddens, A. (1984) The constitution of society. Los Angeles: California 
Habermas, J. (1984). The theory of communicative action. Translated by Thomas 

McCarthey. Boston: Beacon press. 
Keyes, C. F. (1991). State Schools in rural communities: Reflections on rural 

education and culture change in Southeast Asia. In Charles F. Keyes edited 
Reshaping local worlds: Formal education and cultural change in rural 
Southeast Asia. Monograph 36/yale Southeast Asia studies, Yale Center for 
international and area studies.  

Madison, S. (2012). Critical ethnography: method, ethics, and performance. 2nd 
edition. Sage. 

McLaren, P. (2009). Critical pedagogy: A look at mayor concept. in The Critical 
pedagogy reader. 2nd edition. edited by Antonia Darder, Marta P. 
Baltodano, and Rodolfo D. Torres. Routledge. 

Thomas J. (1993). Doing critical ethnography. Newbury Park: Sage. 


