
 

 

มองคานธีผ่าน “เจตจ านงที่จะมีอ านาจ” ตามทัศนะของนิทเชอ 
Gandhi through the Concept of Nietzsche’s  

“The Will to Power” 

พุมรี อรรถรัฐเสถียร
*
 

pummaree.a@psu.ac.th 
 

บทคัดย่อ 
ความเจริญก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีท าให้การด าเนินชีวิตของมนุษย์

สะดวกสบายขึ้น แต่ในขณะเดียวกันก็ก าลังท าลายตัวตนที่แท้จริง จนในที่สุดสิ่งเหล่านั้นก็
กลายเป็นนายของมนุษย์ แนวความคิดอัตถิภาวนิยม (Existentialism) จึงถือก าเนิดขึ้น เพื่อ
เรียกร้องให้มนุษย์หันมาทบทวนถึงความเป็นตัวตนท่ีแท้จริงของตนเอง ฟรีดริช นิทเชอ (1844-
1900) เป็นนักปรัชญาอัตถิภาวนิยมท่านหนึ่งที่เสนอแนวความคิดโดยการปฏิเสธค าสอนของ
ศาสนา นิทเชอได้อธิบายไว้ในหนังสือ “พระเจ้าตายแล้ว ดังนั้นพูดซาราธุสตรา” (Thus spoke 
Zarathustra) โดยมีตัวละครเอกช่ือว่า “ซาราธุสตรา” เป็นผู้ถ่ายทอดความคิดในเรื่อง 
“เจตจ านงที่จะมีอ านาจ” (The Will to Power) เป็นพลังท่ีอยู่เบื้องหลังผลักดันขั้นมูลฐานของ
ชีวิตให้ทะยานไปสู่อ านาจจนท าให้เกิดการเปลี่ยนแปลงอันสร้างสรรค์ หากรู้จักควบคุมใช้ในทาง
สร้างสรรค์ บุคคลคนนั้นก็จะมีอ านาจอย่างแท้จริง เหมือนดังเช่น มหาตมะ คานธี (1869-
1948) ที่เสนอความคิดเรื่อง “สัตยาเคราะห์” (Stayagraha) อันเป็นกฎเกณฑ์และหลักการ
ปฏิบัติที่ได้ผ่านการคิดตรึกตรองและทดลองด้วยตนเองมาตลอดชีวิต คานธีได้ใช้ “เจตจ านงที่
จะมีอ านาจ” ไปในทางสร้างสรรค์ด้วยการส ารวจตรวจสอบและควบคุมตนเองทั้งทางร่างกาย
และจิตใจมิให้ตกเป็นทาสของกิเลสตัณหา แต่ก็มิใช่ขจัดมันตามความเช่ือของศาสนา การ
ด าเนินชีวิตของคานธีเป็นไปตามแบบที่ตนเองเป็นจนกลายเป็นแบบอย่างให้มนุษยชาติได้เรียนรู้
และปฏิบัติตาม  

ค าส าคัญ : เจตจ านง, อ านาจ, เจตจ านงที่จะมีอ านาจ, สัตยาเคราะห์ 

 
  

                                                           
* อาจารย์ประจ าคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครนิทร์ 

mailto:pummaree.a@psu.ac.th


 

82                                       วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

Abstract 
The advance in science and technology was consistently increasing to 

make humans live a comfortable life. However, they were destroying their true 
selves, and they eventually became the master of humans. Existentialism was 
thus introduced to remind humans to reconsider their true selves. Friedrich 
Nietzsche, (1844-1900) was an Existentialism philosopher who introduced the 
idea that opposed to religion doctrine. He explained this in his book, Thus 
Spoke Zasathustra, through the major character Zasathustra, who conveyed 
the notion of “The Will to Power” was the background power that drives 
human to be in power and eventually make creative changes. If they can 
control and use it in creative ways, they will gain the true power like Mahatma 
Gandhi (1869-1948), he introduced the notion of “Stayagraha”, which was the 
practice that had been examined and experimented by himself all his life. He 
used “The Will to Power” in a creative way by examining and controlling 
himself physically and mentally in order not to become a slave to passions. 
However, it was not the act of overcoming all passions like the religion beliefs. 
Gandhi’s way of life was the way of his true self, and it has become the model 
for humans to learn and follow. 

Keywords: will, power, the will to power, Stayagraha 
 
  



 

มองคานธีผ่าน “เจตจ านงที่จะมีอ านาจ” ตามทัศนะของนิทเชอ                                                    83 

1. บทน า 
มนุษย์มีความสามารถที่ตั้งค าถามและหาค าตอบในปัญหาต่างๆ ได้ จึงเกิดการ

จัดระบบระเบียบทางสังคม รวมถึงความก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีท าให้การ
ด าเนินชีวิตของมนุษย์มีความเป็นระเบียบและสะดวกสบาย เป็นเหตุให้มนุษย์ตกอยู่ภายใต้
อ านาจของสิ่งเหล่านนั้น ก่อนเข้ายุคปรัชญาหลังสมัยใหม่ (Post-Modern) จึงมีกลุ่ม
แนวความคิดหนึ่งถือก าเนิดขึ้นเพื่อเรียกร้องให้มนุษย์หันมาคิดทบทวนถึงความเป็นตัวตนที่
แท้จริงของตนเอง คือ ปรัชญาอัตถิภาวนิยม (Existentialism) อัตถิภาวะ หรือ Existence 
แปลว่า “การมีอยู่” ปรัชญาอัตถิภาวนิยมเป็นกลุ่มแนวความคิดที่อธิบายเรื่องการมีอยู่ โดยเน้น
การมีอยู่ของมนุษย์ ตามที่กล่าวไว้ในสารานุกรมปรชัญา ว่า “อัตถิภาวนิยม เป็นลัทธิท่ีถือว่าการ
ค้นคว้าหาสารัตถะ ท าให้ผู้คิดออกห่างจากความเป็นจริง ความเป็นจริงท่ีแท้ก็คือ อัตถิภาวะของ
แต่ละบุคคล ซึ่งมีสิ่งแวดล้อมและสภาพซึ่งตนเองได้สะสมไว้ โดยการตัดสินใจเลือกตั้งแต่ต้นมา
จนบัดนี้ ปรัชญาที่มีประโยชน์จริงๆ ก็คือปรัชญาที่ศึกษาอัตถิภาวะของตนเอง...” (กีรติ บุญเจือ, 
ม.ป.ป., น.280) นอกจากน้ีพจนานุกรมปรัชญาอังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน ได้อธิบาย
ถึงอัตถิภาวนิยมว่า “ทัศนะทางปรัชญาที่ให้ความส าคัญแก่ปัจเจกภาพมากกว่าสากลภาพ 
เสรีภาพมากกว่าระเบียบกฎเกณฑ์ การสร้างสรรค์มากกว่าระเบยีบแบบแผน ความรู้สึกมากกว่า
เหตุผล และให้ความส าคัญกับความรู้เชิงอัตนัย (Subjective Knowledge) เช่น ความรู้ที่เกิด
จาการประสบด้วยตนเอง มากกว่าความรู้เชิงปรนัย (Objective Knowledge) เช่น ความรู้ที่
เกิดจากเหตุผล กล่าวคือ ถือว่าความรู้ เ ชิงอัตนัยมีน้ าหนักมากกว่าความ รู้ เ ชิงปรนัย” 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2532, น.38) เห็นได้ว่า แนวความคิดของปรัชญาอัตถิภาวนิยม หรือ
ปรัชญาการมีอยู่ คือการค้นหาความจริงแท้ของตนเองซึ่งเป็นไปในลักษณะของปัจเจกบุคคล 
โดยเน้นการมีอยู่ของแต่ละบุคคลตามแต่ที่ตนเองเลือกที่จะเชื่อ เลือกที่จะเป็น เลือกที่จะปฏิบัติ 
และการเลือกนั้นก็ไม่มีอะไรมาตัดสินได้ว่าถูกหรือผิด จึงเป็นเหตุให้นักปรัชญากลุ่มนี้มี
แนวความคิดเกี่ยวกับการมีอยู่ของมนุษย์ท่ีหลากหลายและแตกต่างกัน  

เซอเรน อาบี คีร์เคกอร์ด (Sören Aabye Kierkegaard, 1813-1855) เป็นผู้น าค าว่า 
“Existence” (การมีชีวิตอยู่) และ “Existential” (อาศัยชีวิตจึงมีอยู่ได้) มาใช้อธิบายถึงการมี
อยู่ของมนุษย์ในเรื่อง the existent individual (ปัจเจกผู้มีอยู่) ต่อมาคาร์ล ยัสเปิร์ส (Karl 
Jaspers, 1883-1969) ชาวเยอรมัน ได้เสนอความคิดเห็นเกี่ยวกับวิธีการปรากฏการณ์อัน
น าไปสู่ภูมิหลังการมีอยู่ของมนุษย์ท่ีถูกซ่อนเร้นไว้ในหนังสือหลายเล่ม แต่เล่มที่ท าให้นักวิจารณ์
เรียกขานขบวนการความคิดนี้ คือ หนังสือ Existenzphilosophie (Philosophy of 
Existence, 1938) และผู้ที่ยอมรับพร้อมทั้งน าค านี้มาใช้เรียกคือ ฌอง-ปอล ซาร์ต (Jean-Paul 
Sarte, 1905-1980) ซึ่งเป็นหนึ่งในนักปรัชญาอัตถิภาวนิยมที่เสนอความคิดเกี่ยวกับการมีอยู่
ของมนุษย์ในเรื่องเสรีภาพว่า มนุษย์กับเสรีภาพมิอาจแยกออกจากกันได้หรือกล่าวได้ว่า 
“มนุษย์ถูกสาบให้มีเสรีภาพ” นอกจากนี้ยังมีนักปรัชญาอัตถิภาวนิยมอีกหลายท่านที่เสนอ
แนวความคิดเกี่ยวกับการมีอยู่ของมนุษย์ ฟรีดริช วิลเฮล์ม นิทเชอ (Friedrich Wilhelm 



 

84                                       วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

Nietzsche, 1844-1900) เป็นหนึ่งในนักปรัชญาชาวเยอรมันที่เสนอความคิดเชิงวิพากษ์วิจารณ์
ในเรื่องประเพณีความเช่ือทางศาสนา คุณธรรมจริยธรรม วัฒนธรรมร่วมสมัย ปรัชญา และ
วิทยาศาสตร์ ซึ่งก าลังครอบง าการด าเนินชีวิตของมนุษย์ หากใครที่เดินตามสิ่งเหล่านั้น นั่นคือ
วิธีการหลีกเลี่ยงความรับผิดชอบของคนที่อ่อนแอ และโง่เขลาด้วยการตกเป็นเครื่องมือของสิ่ง
เหล่านั้น อีกทั้งยังไม่มีโอกาสก้าวเข้าไปสู่ความเป็นอภิมนุษย์ (Superman) ได้ ทั้งนี้นิทเชอจึง
เสนอให้บุคคลที่มีแนวทางการด าเนินชีวิตของตนเองโดยมิได้ตกอยู่ภายใต้อ านาจของสิ่งใดมุ่ง
ไปสู่ความเป็นอภิมนุษย์ หรือกล่าวได้ว่า “เปูาหมายของมนุษย์คือ อภิมนุษย์”  

 
2. ฟรีดริช วิลเฮล์ม นิทเชอ (Friedrich Wilhelm Nietzsche, 1844-1900) 

ชีวิตและผลงาน 
ฟรีดริช วิลเฮล์ม นิทเชอ เกิดเมื่อวันที่ 15 ตุลาคม ค.ศ.1844 ในครอบครัวนิกาย 

ลูเธอร์ (Lutheran) เมื่อบิดาถึงแก่กรรมครอบครัวได้ย้ายมาอยู่ที่เมืองเนาม์บูร์ก (Naumburg) 
ในปี ค.ศ.1850 เมื่อเขาอายุ 18 เริ่มสงสัยความศรัทธาของตนเอง จึงเลือกเรียนวิชาเทววิทยา 
(theology) และนิรุกติศาสตร์ (classical philology) ในมหาวิทยาลัยบอนน์ (University of 
Bonn) ในปีถัดมาเขาได้ย้ายไปเรียนที่มหาวิทยาลัยไลบ์ซิก (Leipzig University) และหยุด
เรียนเทววิทยาพร้อมทั้งมุ่งเรียนนิรุกติศาสตรซ์ึ่งเกี่ยวกับภาษและวรรณกรรมตะวันตกโบราณอกี
ทั้งมีความสนใจในวิชาปรัชญาด้วย 

ความคิดของนิทเชอเริ่มมีการเปลี่ยนแปลงเมื่อเขาได้อ่านหนังสือเรื่อง The World as 
Will and Representation ของ โชเป็นเฮาเออร์ (Schopenhauer) และกล่าวว่า “…Here I 
saw sickness and health, exile and refuge, Hell and Heaven” (…นี่ฉันเห็นความ
เจ็บปุวยและความแข็งแรง, การเนรเทศและการหลบภัย, นรกและสวรรค์) (Paul Strathern, 
2002, p.8) ในช่วงเวลานั้นเขามีความสนใจศึกษาค้นคว้าความคิดของโชเป็นเฮาเออร์ ในเรื่อง
สรรพสิ่งมีการด าเนินไปบนพ้ืนฐานการตัดสินใจของเจตจ านงที่จะมีชีวิต (Will to Live) อันเป็น
จุดเริ่มต้นที่น าไปสู่ความคิดเรื่องเจตจ านงที่จะมีอ านาจ (The Will to Power) ของนิทเชอ  

นิทเชอจบการศึกษาระดับปริญญาเอกสาขาวิชานิรุกติศาสตร์ในปี ค.ศ.1868 ด้วย
ความสามารถและความเช่ียวชาญทางด้านภาษากรีก ลาติน ฝรั่งเศส อังกฤษ และอิตาเลียน 
เหมือนเป็นภาษาแม่ของตนเอง จึงได้รับต าแหน่งเป็นศาสตราจารย์และหัวหน้าภาควิชา 
นิรุกติศาสตร์ในมหาวิทยาลัยบาเซล (University of Basel) อีกทั้งยังรับสอนวิชาปรัชญาด้วยซึ่ง
สอนได้ดีเท่ากับวิชานิรุติศาสตร์ ขณะที่นิทเชอสอนอยู่ที่บาเซล เขาเริ่มเขียนหนังสือเรื่อง The 
Birth of Tragedy (ก าเนิดโศกนาฏกรรม) เกี่ยวกับโศกนาฏกรรมกรีก และปฏิเสธค าสอนใน
ศาสนาคริสต์รวมถึงโจมตีด้วยการประกาศว่า “พระเจ้าตายแล้ว” (God was dead) สองปี
ต่อมาเขาได้ตีพิมพ์หนังสือชุดคติพจน์เรื่อง Human, All Too Human (ประสามนุษย์ ทุกอย่าง
ล้วนแต่ประสามนุษย์) ซึ่งเป็นงานเขียนที่ตอบโต้วักเนอร์ (Wagner) ศิลปินที่ทรงอิทธิพลใน
ขณะนั้น งานเขียนนี้เป็นงานที่แสดงถึงความคิดเปรียบเปรยแง่จิตวิทยาในลักษณะเสียดสี



 

มองคานธีผ่าน “เจตจ านงที่จะมีอ านาจ” ตามทัศนะของนิทเชอ                                                    85 

ประชดประชัน ด้วยรูปแบบการเขียนงานของเขาที่มีลักษณะชัดเจนและเฉียบขาดจึงส่งผลต่อ
งานของผู้อื่นในด้านภาษาเยอรมัน 

ในป ีค.ศ.1879 นิทเชอลาออกจากมหาวิทยาลัยบาเซลด้วยปัญหาสุขภาพและสายตา 
และในช่วงระยะเวลา 10 ปีต่อมา เขาใช้ชีวิตอย่างสันโดษด้วยการท่องเที่ยวไปในอิตาลี ฝรั่งเศส 
และสวิสเซอร์แลนด์ ด้วยเงินบ านาญที่ได้รับจากมหาวิทยาลัย ระหว่างนั้นเขาได้สร้างผลงานที่มี
คุณภาพอย่างน่าอัศจรรย์ ได้แก่ เรื่อง The Dawn (รุ่งอรุณ) The Joyful wisdom (ปัญญาที่
เปี่ยมไปด้วยความสุข) และ Beyond Good and Evil (เลยดีและช่ัว) ซึ่งเป็นผลงานที่
วิพากษ์วิจารณ์อารยธรรมตะวันตก ด้วยการเขียนที่ชัดเจนและเฉียบขาดจึงมีการน าปรัชญาของ
นิทเชอมาบรรยายในมหาวิทยาลัย 

ช่วงเวลาที่นิทเชอเดินทางเขามีความคิดเกี่ยวกับการมีอยู่ของมนุษย์ ในเรื่อง 
Superman (อภิมนุษย์ หรือความเป็นเลิศมนุษย์) และได้ถ่ายทอดลงในบทกวีเรื่อง Thus 
Spoke Zarathustra (ดังนั้นพูดซาราธุสตรา) ซึ่งเป็นผลงานที่เสนอแนวความคิดอัตถิภาวนิยม
อันดีเยี่ยมและลึกซึ้ง ผลงานนี้ใช้เวลาเขียนตั้งแต่ปี ค.ศ.1883-1885 โดยแบ่งเป็น 4 ภาค ภาค
แรกเป็นการเริ่มต้นแนะน าตัวละครช่ือ “ซาราธุสตรา” ที่ถ่ายทอดความคิดของนิเชอ ภาคสอง
เป็นการกล่าวถึงการอยู่ภายใต้สังคม ศาสนา และวัฒนธรรมของซาราธุสตราที่รู้จักยกระดับ
ความส านึกและชนะสัญชาตญาณเพื่อความเป็นเลิศมนุษย์ ภาคสามเป็นความขัดแย้งภายใน
ของซาราธุสตราที่เกิดการถกเถียงจนค้นพบนิรันดรภาพของตนเองหรืออาจกล่าวได้ว่าบรรลุ 
ภาคสี่เป็นการพบกันระหว่างซาราธุสตรากับบุรุษผู้เหนือกว่าจนกระทั่งซาราธุสตราชนะตนเอง
และอยู่อย่างสันโดษ เดิมนิทเชอตั้งใจท่ีจะเขียนภาคห้าโดยธาราธุสตราประสบความส าเร็จและ
มีผู้ติดตามจ านวนมาก และภาคหกตั้งใจให้ธาราธุสตราเสียชีวิต แต่มีเพียงสี่ภาคเท่านั้นที่แต่ง
ส าเร็จและเป็นผลงานที่ถ่ายทอดปรัชญาของเขาจนได้รับการยอมรับแล้วน าไปบรรยายในที่
ต่างๆ 

ชีวิตของนิทเชอต้องยุติลงเมื่อปี ค.ศ.1889 ในเมืองตุริน (Turin) ประเทศอิตาลี ด้วย
อุบัติ เหตุลื่นหกล้มท าให้เขากลายเป็นอัมพาต จึงต้องอยู่ภายใต้การดูแลของน้องสาว 
(Elisabeath Förster Nietzsche) ครั้นเมื่อเธอย้ายกลับประเทศเยอรมัน จึงได้น าเขาไปอยู่ที่
สมาคมวัฒนธรรมช้ันสูง เมืองไวมาร์ (Weimar) ช่วงเวลาที่เขาอยู่กับน้องสาวได้เขียนบันทึก
ความคิดไว้แต่ไม่ได้รับการเผยแพร่ เวลเตอร์ คอฟแมนน์ (Walter Kaufmann) จึงน าบันทึกนั้น
มาตีพิมพ์ในช่ือ The Will to Power (เจตจ านงที่จะมีอ านาจ) ซึ่งเป็นอีกผลงานที่ดีเยี่ยม เป็น
งานท่ีถ่ายทอดความคิดเกี่ยวกับความสงสัยในการช้ีน าสู่จุดมุ่งหมายทางศีลธรรมของศาสนาจน
น าไปสู่ความเช่ือว่าหลักศีลธรรมทางศาสนาที่ปฏิบัติกันมาเป็นสิ่งไร้คุณค่า และสรรพสิ่งต่างๆ 
ก าลังตกอยู่ในความหลงผิดที่อันตราย ความคิดของนิทเชอที่ได้รับความสนใจมากที่สุดคือ The 
Will to Power (เจตจ านงที่จะมีอ านาจ) และ Superman (ความเป็นเลิศมนุษย์) เขาเป็นนัก
คิดในยุคศตวรรษที่ 20 ที่มีอิทธิพลต่อความคิดของชาวตะวันตก นิทเชอเสียชีวิตลงในวันที่ 25 
สิงหาคม ค.ศ.1900 ณ เมืองไวมาร์ ประเทศอิตาลี 



 

86                                       วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

The Will to Power (เจตจ านงที่จะมีอ านาจ) 
ความคิดของนิทเชอถูกเสนอผ่านงานเขียนที่มากมายและแสดงให้เห็นถึงพัฒนาการ

ทางความคิด โดยเฉพาะความคิดเรื่อง The Will to Power (เจตจ านงที่จะมีอ านาจ) ซึ่งได้รับ
อิทธิพลจากหนังสือเรื่อง The World as Will and Representation ของโชเป็นเฮาเออร์ 
(Schopenhauer) ที่อธิบายถึง Will to Live (เจตจ านงที่จะมีชีวิต) ท าให้นิทเชอส านึกใน
อ านาจทางความคิดที่มีต่อการกระท าของมนุษย์ นอกจากน้ีความคิดเรื่องเจตจ านงที่จะมีอ านาจ
ยังได้รับอิทธิพลจากการเรียนประวัติศาสตร์กรีกโบราณที่ท าให้เขาเข้าใจอารยธรรมการใช้
อ านาจ แล้วพัฒนามาอยู่ในงานเขียนของเขาช่วงปี ค.ศ.1878-1882 ก่อนที่บันทึกช้ินสุดท้ายใน
ช่ือ The Will to Power จะได้รับการตีพิมพ์  

งานเขียนในช่วงนั้นกล่าวถึงเจตจ านงที่จะมีอ านาจว่าเป็นแรงผลักดันกิจกรรมทุกอย่าง
ในการกระท าและการตีคุณค่าของมนุษย์ ด้วยการตั้งข้อสงสัยในความศรัทธาและหลักศีลธรรม
ของศาสนาคริสต์ ดังเช่นค ากล่าวที่ว่า “God is Dead. Live dangerously. What is the 
best remedy? Virtory.” (พระเจ้าตายแล้ว ชีวิตตกอยู่ในอันตราย อะไรคือการเยียวยาที่ดี
ที่สุด?) (Paul Strathern, 2002, p.35) ในหนังสือเรื่อง The Dawn (รุ่งอรุณ) ดูเหมือนว่า
ความคิดของนิทเชอจะปฏิเสธความศรัทธาและหลักศีลธรรม แต่แท้จริงแล้วเขาก าลังท าให้สิ่ง
เหล่านั้นชัดเจนขึ้นดังเช่นในหนังสือชุดคติพจน์เรื่อง Human, All Too Human (ประสามนุษย์ 
ทุกอย่างล้วนแต่ประสามนุษย์) กล่าวว่า “People who understand a thing to its very 
depths seldom remain faithful to it forever. For they have brought these depths 
into clear daylight; and what is in the depths is not usually pleasant to see.” (ผู้
ที่เข้าใจสรรพสิ่งด้วยความศรัทธาที่ลึกซึ้งตลอดกาล ความลึกซึ้งนั้นจะน าพาพวกเขาไปสู่แสง
สว่างที่ชัดเจน และเป็นความลึกซึ้งที่มองเห็นด้วยความพึงพอใจท่ีไม่ธรรมดา) (Paul Strathern, 
2002, p.36) ความศรัทธาและหลักศีลธรรมของผู้ที่มีจิตใจเข้มแข็ง ไม่เช่ือสิ่งใดอย่างไร้เหตุผล 
มีความมั่นใจในตนเอง เป็นตัวของตัวเองทั้งในความคิดและการปฏิบัติ จะสามารถตัดสินใจ
เลือกวิถีทางการด าเนินชีวิตด้วยความเช่ือมั่นในตนเองเพื่อมุ่งไปสู่จุดหมายที่ตั้งใจ ไม่มีกฎ
ศีลธรรมที่ตายตัวข้ึนอยู่กับการคิดตรึกตรองและจุดมุ่งหมายของแต่ละบุคคล ซึ่งนิทเชอเรียกว่า 
ผู้มีศีลธรรมแบบนาย (slave morality) และเช่ือว่าชาวกรีกโบราณเป็นผู้ที่มีความศรัทธาและ
หลักศีลธรรมแบบนาย แต่ศาสนาคริสต์มาท าลายและท าให้ผู้คนต้องมอบตัวและจิตใจให้กับ
ความศรัทธาในพระเจ้ากับการปฏิบัติตามกฎศีลธรรม ซึ่งผู้ที่ท าเช่นนั้นนิทเชอเห็นว่าเป็นผู้ที่ไม่
กล้าเป็นตัวของตัวเอง ขาดความมั่นใจในการเลือกวิถีการด าเนินชีวิต จึงมองหาหลักการที่มีผู้
ก าหนดไว้แล้วด้วยความคาดหวังว่าจะสามารถคุ้มครองตนเองให้รอดปลอดภัยได้ นิทเชอ
เรียกว่า ผู้มีศีลธรรมแบบทาส (master morality) เหมือนดังผู้คนในปัจจุบันมักจะมองหาสิ่ง
ส าเร็จรูปที่สามารถน ามาใช้ได้โดยมิต้องผ่านการคิดตรึกตรองใดๆ และปล่อยให้ชีวิตด าเนินไป
ตามสิ่งส าเร็จรูปเหล่านั้น ดังนั้นนิทเชอจึงปรารถนาให้มนุษย์หันมารู้จักตนเองด้วยการค้นหา
ศักยภาพที่มีอยู่แล้วในตนเอง น่ันคือ เจตจ านงที่จะมีอ านาจ 



 

มองคานธีผ่าน “เจตจ านงที่จะมีอ านาจ” ตามทัศนะของนิทเชอ                                                    87 

เจตจ านงที่จะมีอ านาจ (The Will to Power) เป็นศักยภาพที่มีอยู่ในตัวของมนุษย์ 
ในพจนานุกรมปรัชญาอังกฤษ-ไทยนิยาม เจตจ านง (will) ว่าเป็นแรงปรารถนาอันเป็นพลัง
อย่างหนึ่งซึ่งผลักดันให้มนุษย์เลือกกระท าการสิ่งใดสิ่งหนึ่งอย่างมีเหตุผล หรือการตัดสินใจใน
การควบคุมการกระท าของตนเอง (เจษฎา ทองรุ่งโรจน์, 2547, น.203) นิทเชอเห็นว่าเจตจ านง
ของมนุษย์เป็นสมรรถนะที่เช่ือว่ามีเหตุผลในตัวของมันเอง หากเราทดสอบด้วยการกระท าที่
ก าหนดเหตุของเจตจ านงโดยปราศจากเหตุผลก็จะพบเฉพาะเจตจ านงเท่านั้น มนุษย์ประสบ
ความส าเร็จได้ด้วยสัญชาตญาณที่มีการพัฒนา และจากพ้ืนฐานเจตจ านงที่ขยายเป็นเจตจ านงที่
จะมีอ านาจ ด้วยข้อพิสูจน์นี้เจตจ านงที่จะมีอ านาจจึงเป็นศักยภาพที่มีอยู่ภายในตัวของมนุษย์ 
ดังในบทกวีเรื่อง Thus Spoke Zarathustra (ดังนั้นพูดซาราธุสตรา) ภาค 2 ตอนบนเกาะแห่ง
ความสุขอันยิ่งใหญ่ เป็นบทที่กล่าวถึงเจตจ านงว่าเป็นเครื่องมือส าหรับการไถ่ถอนความผิดและ
ส าหรับการสร้างสรรค์ ดังเช่นบทที่ว่า “การสร้างสรรค์-นั่นคือการไถ่ถอนอันยิ่งใหญ่จากความ
ทุกข์, และความเบาสบายของชีวิต. แต่กว่าผู้สร้างสรรค์จะเกิดขึ้นได้ , เขาก็ต้องผ่านความ
ทรมานและการแปลสภาพมาอย่างโชกโชน.” (ฟรีดริช วิลเฮล์ม นิทเชอ, 2550, น.126) มนุษย์
สามารถค้นหาตัวตนได้ด้วยเจตจ านงที่จะมีอ านาจ โดยผ่านการทดสอบแล้วแปลสภาพ
จนกระทั่งเข้าใจในตนเอง 

“อ านาจ” (Power) ในความหมายของเจตจ านงที่จะมีอ านาจตามทัศนะของนิทเชอ 
มิใช่มาจากบทบาทหน้าที่ทางสังคม หรือมาจากระบบการปกครอง หรือมาจากการได้รับ
มอบหมาย แต่เป็นอ านาจที่มนุษย์ทุกคนมีอยู่ภายในตัวเอง และเป็นอ านาจเชิงสร้างสรรค์
ส าหรับตนเอง อีกทั้งยังเป็นแรงผลักดันขั้นมูลฐานของชีวิตที่มนุษย์สามารถควบคุมด้วยการใช้
เหตุผลคิดตรึกตรองจนเกิดความเช่ือมั่นแล้วลงมือกระท าให้บรรลุจุดหมายตามที่ตั้งใจไว้ ดังใน
บทกวีเรื่อง Thus Spoke Zarathustra (ดังนั้นพูดซาราธุสตรา) ภาค 2 ตอนการเอาชนะตน 
ดังเช่นบทที่ว่า  

“ในที่ๆ มีชีวิตเท่านั้น-ที่นั่นจึงอาจมีเจตจ านงได้ ใช่เจตจ านงเพื่อชีวิต , แต่เป็น
เจตจ านงที่จะมีอ านาจ-ที่ข้ากล่าวสอนท่าน.” 

“สัตว์โลกท่ีมีชีวิตให้คุณค่าแก่หลายสิ่งยิ่งกว่าชีวิตของมัน แม้กระนั้น, การประเมินค่า
ก็กล่าวออกมาจากมัน-ถึงเจตจ านงที่จะมีอ านาจ” (ฟรีดริช วิลเฮล์ม นิทเชอ, 2550, น.165) 

เจตจ านงที่จะมีอ านาจมิใช่การส านึกผิดแล้วขจัดสัญชาตญาณในตัวเรา แต่เป็นการ
ควบคุมสัญชาตญาณด้วยการรู้ เท่าทันและเป็นอิสระจากมัน หากผู้ใดที่สามารถควบคุม
แรงผลักดันภายในจิตใจของตนเองได้ ผู้นั้นได้รู้จักเจตจ านงที่จะมีอ านาจของตน ดังในบทกวี
เรื่อง Thus Spoke Zarathustra (ดังนั้นพูดซาราธุสตรา) ภาค 2 ตอนบุรุษผู้ประเสริฐ ดังเช่น
บทที่ว่า  

“เมื่ออ านาจงอกขึ้นอย่างงามสง่าและโน้มมาสู่สิ่งที่ประจักษ์ได้ , ข้าเรียกการโน้มนั้น
ว่า-ความงาม 



 

88                                       วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

และข้าก็ไม่ปรารถนาความงามจากผู้ใดมากไปกว่าที่ข้าปรารถนามันจากท่าน -ท่านผู้
ทรงอ านาจ. ขอให้ความดีของท่านคือการเอาชนะเหนืออ านาจของตนในขั้นสุดยอด” (ฟรีดริช 
วิลเฮล์ม นิทเชอ, 2550, น.173) 

ตามทัศนะของนิทเชอเห็นว่าเจตจ านงที่จะมีอ านาจคือความจริงอันสูงสุด (อันติมะ
สัจจะ) ที่มีอยู่ภายในตัวมนุษย์และสามารถใช้ควบคุมจิตใจด้านที่เป็นสัญชาตญาณ เพื่อมิให้
ตนเองตกเป็นทาสและเป็นอิสระจากสรรพสิ่งต่างๆ ดังค ากล่าวในบันทึกเรื่อง The Will to 
Power (เจตจ านงที่จะมีอ านาจ) กล่าวว่า “The will to power is not a being, not a 
becoming, but a pathos--the most elemental fact from which a becoming and 
effecting first emerge--“ (เจตจ านงที่จะมีอ านาจไม่ใช่การเป็นอยู่, ไม่ใช่การเปลี่ยนแปลง 
แต่เป็นพลังที่กระตุ้นท าให้เกิด—แบบข้อเท็จจริงที่เป็นมูลฐานของสรรพสิ่งต่อกระบวนการ
เปลี่ยนแปลงและการก่อให้เกิดปรากฏการณ์ครั้งแรก--) (Nietzsche Friedrich, n.d., p.-) 

“My idea is that every specific body strives to become master over all 
space and to extend its force (--its will to power) and thrust back all that resists 
its extension…” (ความคิดของข้าพเจ้าที่มีต่อร่างกายอันพิเศษสุดที่มุ่งไปสู่การเป็นผู้ควบคุม
เหนือช่องว่างและขยายไปสู่อ านาจของมัน (--เจตจ านงที่จะมีอ านาจ) และท าให้ย้อนกลับสู่
สรรพสิ่งต่างๆ ที่การต่อต้านขยายออก) (Nietzsche Friedrich, n.d.)  

นิทเชอเห็นว่า ทุกๆ การกระท าในการด าเนินชีวิตของมนุษย์มีแรงกระตุ้นผลักดัน
เบื้องหลังซึ่งเรามักจะคล้อยตามไปกับแรงกระตุ้นนั้นโดยมิได้ควบคุม เช่น เมื่อเราเห็นโทรศัพท์
รุ่นใหม่ก็รู้สึกอยากได้ ความอยากได้เป็นแรงกระตุ้นผลักดันให้เราซื้อโทรศัพท์รุ่นนั้น เป็นต้น 
การคล้อยตามไปกับแรงกระตุ้นนั้นท าให้เราตกเป็นทาสได้ง่าย นิทเชอจึงเสนอว่า ภายในตัวของ
มนุษย์มีสิ่งหนึ่งที่สามารถน ามาใช้เพื่อควบคุมแรงกระตุ้นเหล่านนั้นได้ เรียกสิ่งนั้นว่า “เจตจ านง
ที่จะมีอ านาจ” ซึ่งเป็นแรงผลักดันพื้นฐานท่ีอยู่เบื้องหลังการกระท าของมนุษย์อยู่แล้ว แต่มนุษย์
หลงลืมที่จะน ามาใช้ นิทเชอเห็นว่า มนุษย์สามารถน าเจตจ านงที่จะมีอ านาจของตนเองมาใช้
เพื่อมิให้ตกเป็นทาสและมีอิสรภาพ หากผู้ใดด าเนินชีวิตด้วยเจตจ านงที่จะมีอ านาจ การด าเนิน
ชีวิตของผู้นั้นจะผ่านการคิดตรึกตรองอย่างมีเหตุผลจนเกิดความเช่ือมั่นในการตัดสินใจเลือก
วิถีทางเพื่อมุ่งไปสู่จุดมุ่งหมายของตน การด าเนินชีวิตเช่นนั้นท าให้แสดงถึงตัวตนของตนเองทั้ง
ในความคิดและการปฏิบัติอย่างมีอิสระ ดังนั้นการด าเนินชีวิตด้วยเจตจ านงที่จะมีอ านาจจึงไม่มี
รูปแบบที่แน่นอน และเป็นปัจเจกบุคคล 

  
3. ชีวิตกับหลักสัตยาเคราะห์ (Stayagraha) ของมหาตมะ คานธี (Mahatma Gandhi)  

 มหาตมะ คานธี (Mahatma Gandhi, 1869-1948) เป็นบุคคลส าคัญท่านหนึ่งใน
ฐานะนักการเมืองและนักปฏิวัติที่กอบกู้เอกราชของประเทศอินเดียจากจักรวรรดิอังกฤษจน
ได้รับการยกย่องว่าเป็นรัฐบุรุษของชาวอินเดีย อีกท้ังมีอิทธิพลต่อความคิดของบุคคลส าคัญท่าน
อื่นๆ ของโลก แต่อีกด้านหนึ่งของชีวิต คานธีไม่แตกต่างจากชาวอินเดียโดยทั่วไป คืออาศัยอยู่



 

มองคานธีผ่าน “เจตจ านงที่จะมีอ านาจ” ตามทัศนะของนิทเชอ                                                    89 

ในบ้านท่ีสร้างด้วยดินโคลนซึ่งเป็นวัสดุท้องถิ่นที่ราคาไม่แพงเหมือนดังบ้านทั่วไปในอินเดีย และ
ทานอาหารง่ายๆ สวมใส่เสื้อผ้าที่ปั่นทอด้วยมือของตนเอง การด าเนินชีวิตประจ าวันไม่แตกต่าง
ไปจากชาวอินเดีย แม้ว่าเขาจะใช้เวลาเขียนหนังสือ ประชุมหรือเจรจาทางการเมือง แต่ก็มิได้
ละเลยการท างานท่ีใช้แรงงาน เช่น การล้างส้วม ท าสวน เป็นต้น 

มหาตมะ คานธี เป็นค ายกย่องจากชาวอินเดีย เดิมท่านช่ือ “โมฮันดัส คารามจัน 
คานธี” (Mohandas Karamchand Gandhi) ถือก าเนิดในครอบครัวชาวฮินดู วรรณะแพศย์ 
ในปี ค.ศ.1869 เขาสมรสกับ กัสตูรบาย เมื่ออายุ 13 ปี เป็นการแต่งงานแบบคลุมถุงชน ซึ่งเป็น
ธรรมเนียมปฏิบัติของชาวฮินดูที่เจ้าบ่าวเจ้าสาวจะไม่เคยพบเจอกันและชีวิตคู่ของเขาก็ยืนยาว
ถึง 62 ปี ในขณะที่อายุ 19 ปีได้เดินทางไปศึกษาวิชากฎหมาย ณ กรุงลอนดอน ประเทศ
อังกฤษ โดยใช้เวลาเพียง 2 ปี 8 เดือนก็ส าเร็จการศึกษา และเดินทางกลับประเทศอินเดีย 
ประกอบอาชีพเป็นทนายความ และมีโอกาสว่าความให้กับเศรษฐีชาวอินเดียคนหนึ่งที่อยู่ใน
แอฟริกาใต้ ซึ่งท าให้คานธีต้องเดินทางไปท่ีนั่น และอยู่เป็นเวลานานถึง 21 ปี สังคมแอฟริกาใต้
ในขณะนั้นมีการแบ่งแยก และวุ่นวาย คนผิวด ามีจ านวนมากกว่าคนผิวขาว 5 ต่อ 1 ในขณะที่
คานธีใช้ชีวิตอยู่ที่นั่น ชุมชนชาวอินเดียถูกเหยียดหยาม ท างานต่ าต้อยที่พวกผิวด าไม่ท า ส่วน
ใหญ่เป็นงานในฟาร์มและการปลูกอ้อย ถูกรัฐบาลจ ากัดสิทธิบางอย่าง เขาจึงพยายามช่วยเหลือ
ชาวอินเดียด้วยการสนับสนุนให้ท าธุรกิจด้วยความซื่อสัตย์สุจริต เพื่อให้เป็นที่ไว้วางใจ สอนให้
รู้จักรักษาความสะอาดและสุขอนามัยที่ดี แนะน าให้เรียนภาษาอังกฤษ เพื่อจะได้พูดคุยกับคน
อื่นได้ และสนับสนุนให้ละทิ้งความคิดเรื่องช้ันวรรณะ  

ปี ค.ศ.1907 มีการประชุมเลือกตั้งในแอฟริกาใต้ โดยนายพลโบธาประกาศว่า “ถ้า
พรรคของข้าพเจ้าได้รับการเลือกตั้งอีกครั้ง เราจะลงมือปฏิบัติการขับไล่พวกกุลี (ชาวอินเดีย) 
ออกไปจากประเทศให้หมดภายใน 4 ปี” (ไมเคิล นิโคสัน, 2540, น.28) เป็นสาเหตุให้คานธี คิด
ใช้หลักสัตยาเคราะห์ (Satyagraha) แปลว่า “การยึดมั่นอยู่กับสัจธรรม” หรือ “พลังแห่ง 
ความรัก” อันมีพื้นฐานมาจากค าสอนทางศาสนา โดยยึดมั่นในหลักความจริง (Truth) หรือ
สัจจะ (Satya) เป็นส าคัญ และมีเปูาหมายคือการเปลี่ยนแปลงวิธีการที่ใช้ความรุนแรงมาเป็นไม่
ใช้ความรุนแรง (Non-violence) หรือ อหิงสา (Ahimsa) ซึ่งเป็นวิธีการที่ต้องควบคุมตนเอง
ด้วยความอดทน และความเห็นอกเห็นใจ เขาได้ตั้งกฎในการปฏิบัติส าหรับผู้ที่เช่ือในหลักการนี้ 
และอบรมให้ใช้วิธีการต่อสู้แบบต่อต้านเงียบ ห้ามโต้ตอบยามถูกเหยียดหยาม หรือถูกเฆี่ยนตี 
หรือถูกจับกุม ต้องใช้ความอดทน ซึ่งจะท าให้ฝุายตรงข้ามรู้สึกละอายใจและใจอ่อน 
ขณะเดียวกันรูปแบบการด าเนินชีวิตของคานธีก็เปลี่ยนแปลงไปด้วยดังนี้ ละเว้นการฆ่า ละเว้น
การท าร้ายร่างกายและจิตใจ รวมถึงละเว้นการทานเนื้อสัตว์ อีกทั้งปฏิเสธความรุนแรงทุก
ประเภท ปลูกฝังความรัก และความอดทน ณ ดินแดนแห่งนี้ การด าเนินชีวิตของคานธีเริ่มมีการ
เปลี่ยนแปลง ดังค ากล่าวของเขาว่า “ข้าพเจ้าเกิดใหม่ มีชีวิตใหม่ เป็นคนใหม่ก็ท่ีนี่ ที่แอฟริกาใต้
ดินแดนแห่งการเหยียดสีผิวแห่งนี้” (หลุยส์ ฟิชเชอร์, 2531, น.49) ซึ่งคานธีเริ่มต้นด้วยการ
สร้างความไม่เห็นแก่ตัว การอยู่ร่วมกันด้วยความรักสามัคคี ไม่หวาดระแวงหรือสงสัยผู้คน



 

90                                       วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

รอบตัว หนักแน่นมั่นคงในตนเอง และมีความจริงใจให้กับผู้คนทุกชนช้ันวรรณะ จนกระทั่งในปี 
ค.ศ.1914 การต่อต้านด้วยหลักสัตยาเคราะห์ของชาวอินเดียในแอฟริกาใต้ก็ได้รับชัยชนะ โดยมี
พระราชบัญญัติปลดปล่อยชาวอินเดียออกมา ในปีถัดมาคานธีกลับบ้านด้วยความรู้สึกเป็นอิสระ
เนื่องจากได้สร้างการเปลี่ยนแปลงตนเองทั้งทางกายและจิตใจ รวมถึงสร้างการเปลี่ยนแปลง
ให้กับชาวอินเดียในแอฟริกาใต้ 

ในหลักสัตยาเคราะห์ คานธีน าอหิงสาหรือการไม่ใช้ความรุนแรงมาปฏิบัติเพื่อน าไปสู่
ความจริง ดังนั้นการปฏิบัติตามหลักอหิงสาจึงมีความหมายเช่นเดียวกับการปฏิบัติตามหลัก
สัตยาเคราะห์ ดังในรายงานวิจัยเรื่องมหาตมะ คานธี กับการการพยายามแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง
ระหว่างฮินดูกับมุสลิม กล่าวไว้ว่า “หลักสัตยาเคราะห์ประกอบด้วยสาระส าคัญ 3 ประการ คือ  
1. พระเจ้าคือสัจจะ 2. หนทางเดียวที่จะบรรลุสัจจะนี้ได้ก็ด้วยวิธีอหิงสา และ 3. อหิงสาจะเกิดขึ้น
ไม่ได้ถ้าปราศจากการอุทิศตนหรือเสียสละ (Self-sacrifice)” (เรือรบ เมืองมั่น, 2536, น.71)  

หลังจากท่ีคานธกีลับมาด้วยความส าเร็จในการต่อสู้ที่แอฟริกาใต้ท าให้เขากลายเป็นที่
ยอมรับนับถือจากชาวอินเดีย อีกทั้งความเช่ือในเรื่องจิตวิญญาณของเขาก็มีมากขึ้น โดยเขา
แสวงหาสัจจะหรือความจริงด้วยการศึกษาหลักธรรมของศาสนาต่างๆ พร้อมทั้งฝึกร่างกายและ
จิตใจ หมั่นตรวจสอบความโลภ ความเห็นแก่ตัว และตัณหาทางกายทุกรูปแบบ สละทั้ง
ทรัพย์สินเงินทอง บ้านช่อง และอาภรณ์ดีๆ ท้ังหลาย แล้วก่อตั้งอาศรมขึ้น ซึ่งเป็นสถานที่ที่เขา
ใช้สอนให้กับผู้ที่สนใจในหลักสัตยาเคราะห์จนเกิดเป็นชุมชนเล็กๆ มีประมาณ 200 คน ดังค า
สอนของคานธีที่ให้กับนักศึกษาว่า “มนุษย์ต้องมีวิจารณญาณเป็นเครื่องควบคุมและน าวิถีทาง
ให้แก่สัญชาตญาณหรือธรรมชาติ คุณสมบัติอันได้แก่วิจารณญาณนี้เราจะไม่เห็นในสัตว์ มนุษย์
จะต้องควบคุมอารมณ์หรือความรู้สึกของตนได้ และจะต้องเลือกปฏิบัติได้ระหว่างผิดกับถูก ช่ัว
กับดี ข้าพเจ้าเข้าใจว่านี้คือความแตกต่างระหว่างคนกับสัตว์” (มหาตมะ คานธี, 2521, น.77) 
ด้วยมนุษย์มีวิจารณญาณท าให้สามารถที่จะควบคุมสัญชาตญาณแห่งสัตว์ภายในตนเองได้ 
ดังนั้นภายในอาศรมของคานธีจึงไร้สิ่งฟุุมเฟือย ทุกคนต้องยึดมั่นและปฏิบัติตามกฎเกณฑ์แห่ง
สัตยาเคราะห์ของคานธี โดยด าเนินชีวิตด้วยความซื่อสัตย์ ความจริง ถือพรหมจรรย์ ทาน
มังสวิรัติ สวดมนต์ภาวนา และรับใช้ผู้อื่น 

คานธีเช่ือมั่นว่ามนุษย์มีวิจารณญาณที่สามารถจะควบคุมตนเองในด าเนินชีวิตโดยไม่
ตกเป็นทาสของสัญชาตญาณแห่งอารมณ์ ดังในวิทยานิพนธ์เรื่อง ลักษณะมนุษยนิยมใน
ความคิดของมหาตมะ คานธี กล่าวไว้ว่า “คานธีมีความต้องการอย่างแรงกล้าให้มนุษย์ เข้าใจ
โชคชะตาและสถานการณ์ของตนเอง และเป็นนายโชคชะตาและสถานการณ์นั้น แทนที่จะยอม
ตัวลงเป็นทาสของสถานการณ์นั้น หรือเป็นทาสของความทุกข์ ซึ่งตนเองจ านนต่อมัน ” 
(ฉวีวรรณ เสร็จกิจ, 2530, น.94) สัตยาเคราะห์จึงเป็นหลักการที่มนุษย์สามารถน ามาใช้ควบคุม
ตนเองมิให้ตกเป็นทาสโชคชะตา สถานการณ์ และอามรณ์ โดยคานธีได้แสดงให้เห็นแล้วว่าการ
ด าเนินชีวิตด้วยการยึดมั่นในสัจจะทั้งทางร่างกายและจิตใจ จนน าไปสู่อิสรภาพแห่งตน  



 

มองคานธีผ่าน “เจตจ านงที่จะมีอ านาจ” ตามทัศนะของนิทเชอ                                                    91 

การยึดมั่นในหลักสัตยาเคราะห์ของคานธี คือการยึดหลักแห่งความจริง หรือสัจจะ ดัง
ค าจารึกที่เขียนไว้ใต้รูปปั้นของท่านในกรุงเดลฮี ว่า “Believe in truth, Think truth and 
Live truth” (จงเช่ือในความจริง คิดแต่ความจริง และมีชีวิตอยู่กับความจริง) (ไมเคิล นิโคสัน, 
2540, น.96) ด้วยการไม่ใช้ความรุนแรงและใช้วิธีการปฏิบัติด้วยความรักความเมตตาในการ
ด าเนินชีวิต คานธีได้รณรงค์ต่อสู้ให้กับคนช้ันต่ า กรรมกร และผู้ยากไร้ จนในปี ค.ศ.1919 
กองทัพอังกฤษได้ปราบปรามกลุ่มผู้ชุมนุมด้วยการกราดยิงเข้าใส่ฝูงชนท่ีปราศจากอาวุธ ท าให้มี
คนล้มตายถึง 379 คน และบาดเจ็บกว่า 1,200 คน เหตุการณ์ดังกล่าวท าให้คานธีเห็นว่าต้อง
ล้มล้างกฎเกณฑ์ของอังกฤษ โดยการประท้วงด้วยการขัดขืนค าสั่งของรัฐบาลอังกฤษอย่างสงบ 
และปราศจากความรุนแรงตามหลักอหิงสา จนกระทั่งประเทศอินเดียได้รับเอกราชในปี ค.ศ.
1947 ประชาชนต่างก็ออกมาเฉลิมฉลองกับเอกราชที่ได้รับ แต่คานธีผู้อุทิศในการต่อสู้เพื่อ
น าพาอิสรภาพมาสู่ประชาชนอินเดียเป็นเวลานานถึง 40 ปี มิได้เข้าร่วมเฉลิมฉลองในครั้งนั้น 
เนื่องจากก าลังอดอาหาร เพื่อต่อสู้กับความขัดแย้งและความรุนแรงในสังคมอินเดีย พร้อมทั้ง
สร้างสันติภาพให้กับประชาชนชาวอินเดีย ดังสุนทรพจน์ที่ผ่านสถานีวิทยุในช่วงเวลาที่เกิดความ
ขัดแย้งในสังคมอินเดีย ว่า “พี่น้องชาวอินเดียทุกคน ท่านจะไปใส่ใจกับการกระท าของผู้อื่นใย
เล่า หากว่าพวกเราทุกคนจะท าจิตและกายของเราให้บริสุทธิ์และผ่องใส ท าในสิ่งที่เราเห็นว่าดี
งาม หากท่านท้ังหลายควบคุมจิตของท่านให้เป็นของท่านเองอย่าบริสุทธิ์ทุกหมู่เหล่า ก็เท่ากับ
ว่าท่านเป็นผู้ที่ท าให้สถานการณ์เลวร้ายทั้งหลายสิ้นสุดลงและดึงข้าพเจ้าออกจากบ่วงทุกข์แห่ง
การอดอาหารได้เร็วขึ้น” (หลุยส์ ฟิชเชอร์, 2531, น.223-224) คานธีปรารถนาให้ประชาชน
ชาวอินเดียหันมาควบคุมจิตใจและรา่งกายของตน มิให้ตกเป็นทาสของสถานการณ์ความขัดแยง้
ต่างๆ เพื่ออิสรภาพแห่งตน 

การอดอาหารของคานธีมิใช่เป็นเพียงวิธีการต่อสู้กับความขัดแย้งเหล่านั้น แต่เป็นการ
ควบคุมทางร่างกาย รวมไปถึงการส ารวจและควบคมุจิตใจภายในตนเองซึ่งคานธีเห็นว่าเป็นสิ่งท่ี
ส าคัญกว่า ดังในหนังสือเรื่องข้าพเจ้าทอดลองความจริง : อัตชีวประวัติของมหาตมะ คานธี 
กล่าวว่า “จิตใจเป็นเรื่องส าคัญมาก จิตที่ไม่บริสุทธิ์ด้วยความคิดนึกจะบริสุทธิ์ด้วยการอด
อาหารไม่ได้ ฉันใดก็ฉันนั้น การเปลี่ยนแปลงเรื่องอาหารช่วยอะไรในเรื่องนี้ไม่ได้ เพราะราคะ
ด าฤษณาซึ่งอยู่ในจิตใจของเรานั้น ไม่มีวันจะสูญสิ้นไปได้ หากเสียจากด้วยการวิเคราะห์ตนเอง
อย่างหนัก ด้วยความภักดีต่อพระผู้เปน็เจ้า และท้ายท่ีสุด ด้วยพระกรุณาธิคุณของพระผู้เป็นเจ้า
เท่านั้น” (มหาตมะ คานธี, 2538, น.489-490) การอดอาหารเป็นวิธีการหนึ่งของสัตยาเคราะห์
ในการควบคุมตนเองของคานธี คานธีเสนอให้มนุษยชาติหันมาทบทวนตนเองด้วยการส ารวจ
จิตใจและควบคุมร่างกายอันน าไปสู่อิสรภาพของตนเอง ดังค ากล่าวของคานธีในหนังสือเรื่อง
โลกทั้งผองพี่น้องกัน ว่า “ข้าพเจ้ามีความเห็นว่า หากมนุษยชาติปรารถนาจะมีชีวิตสืบไป 
มนุษยชาติจะต้องยึดมั่นในสัจจะและอหิงสาให้มากยิ่งๆ ขึ้น การทดลองทางวิทยาศาสตร์จ าต้อง
มีข้อเสนอแนะเบื้องต้นฉันใด การทดลองทางจิตใจก็จ าต้องมีหลักประพฤติปฏิบัติอันได้แก่ศีล 
หรือวินัยเบื้องต้นที่เข้มงวดกวดขันบางประการบ้างฉันนั้น” (มหาตมะ คานธี, 2523, น.275) 



 

92                                       วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

ในปีถัดมามีชาวมุสลิมคนหนึ่งขู่จะฆ่าคานธี เพราะเกิดความระแวงว่าก าลังทรยศต่อ
อุดมการณ์ แต่คานธีไม่ตื่นตระหนก ดังค ากล่าวในขณะที่เขาอยู่ที่แอฟริกาใต้ และถูกขู่ฆ่า ว่า 
“ความตายคือการสิ้นสุดที่ก าหนดไว้แล้วของทุกชีวิต การตายด้วยน้ ามือของน้องชายคนหนึ่ง
ไม่ใช่การตายด้วยโรคร้าย...หาใช่เรื่องน่าเศร้าเสียใจส าหรับข้าพเจ้าไม่ และถ้าข้าพเจ้าปราศจาก
ซึ่งความโกรธหรือความเกลียดชังในตัวผู้ประสงค์ร้ายต่อข้าพเจ้าแล้วไซ้ ข้าพเจ้ารู้ดีว่านั่นแหละ
คือสวัสดิภาพอันเป็นอมตะของข้าพเจ้า” (ไมเคิล นิโคสัน, 2540, น.97) ในที่สุดชีวิตของท่านก็
สิ้นลงจากการถูกลอบยิงด้วยน้ ามือของชายชาวฮินดูผู้หนึ่ง คานธีให้ความส าคัญกับการควบคุม
ภายในจิตใจของตนเองมากกว่าการควบคุมทางกาย นั่นหมายความว่า เจตจ านงที่จะมีอ านาจ
ของคานธีซึ่งเป็นแรงผลักดันภายในได้คิดตรึกตรองแล้วแสดงออกมาด้วยการควบคุมการกระท า
ของตนเอง โดยมิได้ตกเป็นทาสหรือคล้อยตามสิ่งใดๆ อีกทั้งน าไปสู่อิสรภาพภายในตน 

 
4. วิเคราะห์เจตจ านงท่ีจะมีอ านาจของมหาตมะ คานธีในหลักสัตยาเคราะห์  

 มหาตมะ คานธีเติบโตมาในครอบครัวและสังคมฮินดู โดยมีมารดาเป็นต้นแบบในการ
ปฏิบัติตามหลักศาสนาอย่างเคร่งครัด อีกท้ังได้รับการศึกษาและเรียนรู้วัฒนธรรมตะวันตก เป็น
เหตุให้ได้เห็นถึงความแตกต่างและความคล้ายคลึงกันระหว่างความคิดของโลกตะวันออกกับ
ตะวันตก จนเกิดแนวความคิดหลักสัตยาเคราะห์ขึ้น แม้ว่าหลักการดังกล่าวจะเริ่มจากความ
ตั้งใจใช้ต่อต้านการกดขี่ ข่มเหงของรัฐบาลอังกฤษที่มีต่อชาวอินเดียในแอฟริกาใต้ แต่คานธีก็
น ามาใช้ในชีวิตประจ าวันของตนเองด้วย โดยตลอดชีวิตของคานธีไม่เคยที่จะละทิ้งหลั ก
สัตยาเคราะห์มีแต่พยายามคิดตรึกตรองแล้วน ามาทดลองปฏิบัติกับตนเองจนเกิดผลส าเร็จ 
ดังเช่น การถือพรหมจรรย์หรือการละเว้นกามของคานธี เขาได้บอกกับภรรยาว่า “ข้าพเจ้าได้
พยายามมาถึงสองครั้งสองหนก่อนท่ีจะบอกกับท่านถึงผลส าเรจ็” “ข้าพเจ้าพยายามข่มจิตข่มใจ 
และข่มร่างกายให้ยอมรับความไม่ต้องการทางเพศ” ภรรยาของเขาเข้าใจความต้องการ จึงไม่
ปฏิเสธท่ีจะแยกเตียงนอน และในที่สุดคานธีก็ประสบผลส าเร็จ เป็นต้น (หลุยส์ ฟิชเชอร์, 2531, 
น.55) เห็นได้ว่าการกระท าของคานธีท่ีพยายามควบคุมตนเองเพื่อให้บรรลุจุดมุ่งหมาย เป็นการ
กระท าที่เกิดจากแรงผลักดันภายในนั่นคือ เจตจ านงที่จ ามีอ านาจ คานธีใช้เจตจ านงที่จะมี
อ านาจในการคิดตรึกตรองแล้วลงมือปฏบิัติจนเป็นผลส าเร็จตามจุดมุ่งหมายของตน นั่นแสดงให้
เห็นถึงการไม่ตกเป็นทาสของอารมณ์แล้วอิสรภาพของคานธีก็บังเกิดขึ้น ในหนังสือเรื่องโลกทั้ง
ผองพี่น้องกันของคานธี กล่าวไว้ว่า “ชีวิตของข้าพเจ้าก็เป็นชีวิตที่เปิดเผย เสรีภาพเริ่มเป็นของ
ข้าพเจ้านับแต่วันท่ีข้าพเจ้าเริ่มถือศีลพรหมจรรย์” (มหาตมะ คานธี, 2523, น.119) 

 วารสารรายสัปดาห์ หริจัน (Harijan) ซึ่งเป็นวารสารที่คานธีใช้ถ่ายทอดความคิดของ
ตนต่อสารธารณชน ฉบับวันที่ 29 เมษายน 2476 ได้กล่าวถึงการพัฒนาตัวตนภายในตัวเอง 
(เจตจ านงที่จะมีอ านาจ) ของเขาว่า “ข้าพเจ้าใคร่ขอกล่าวกับท่านผู้เพียรติดตามอ่านงานเขียน
ของข้าพเจ้า และผู้สนใจทั่วไปว่า ข้าพเจ้ามิได้ห่วงเลยว่างานเขียนของข้าพเจ้าจะต้องมีเอกภาพ 
ระหว่างการแสวงหาสัจจะนั้น ข้าพเจ้าได้ละทิ้งความคิดไปมากมายและได้เรียนรู้สิ่งใหม่ๆ อีก



 

มองคานธีผ่าน “เจตจ านงที่จะมีอ านาจ” ตามทัศนะของนิทเชอ                                                    93 

มหาศาล แม้วัยจะล่วงเลย ข้าพเจ้าก็ไม่เคยรู้สึกเลยว่าข้าพเจ้าได้หยุดการเจริญเติบโตในเรื่อง
ของจิตวิญญาณภายใน หรือคิดว่าการเติบโตของข้าพเจ้าจะหยุดลงเมื่อสังขารโรยรา สิ่งที่
ข้าพเจ้าใส่ใจเป็นห่วงคือความพร้อมท่ีจะเช่ือฟังเสียงเรียกแห่งสัจจะและพระเป็นเจ้า” (อาร์ เค 
ปราบู, 2552, น.(7)ถึงผู้อ่าน) เห็นได้ว่าตั้งแต่คานธีเริ่มน าสัตยาเคราะห์มาใช้ในการด าเนินชีวิต 
เจตจ านงที่จะมีอ านาจภายในตัวคานธีได้มีการส ารวจตัวตนภายในตนเองตลอดเวลา ด้วยความ
เช่ือมั่นในตนเองท าให้คานธีมีอิสรภาพ และไม่ถูกควบคุมจากสิ่งใดๆ ดังที่คานธีได้กล่าวไว้ใน
หนังสือเรื่องโลกท้ังผองพี่น้องกัน ว่า “ข้าพเจ้าคิดว่าตนเองรู้จักศิลปะของการมีชีวิตอยู่และการ
ตายอย่างสันติ แต่ข้าพเจ้าอาจจะต้องแสดงให้โลกเห็นด้วยการกระท าอย่างใดอย่างหนึ่งที่
สมบูรณ์ในตัวของมันเอง” (มหาตมะ คานธี, 2523, น.115) ช่วงเวลาสุดท้ายของชีวิต คานธีได้
แสดงให้เห็นถึงความเป็นตัวตนของตนเองด้วยการไม่หวาดหวั่นต่อความตาย ดังที่คานธีกล่าวว่า 
“If I am to die by the bullet of a mad man, I must do so smiling. There must be 
no anger within me. God must be in my heart and on my lips. And you promise 
me one thing: Should such a thing happen, you are not to shed one tear” (ถ้า
ข้าพเจ้าตายด้วยกระสุนปืนของชายวิกลจริต, ข้าพเจ้าต้องยิ้มรับด้วยจิตใจที่ปราศจากความ
โกรธ ด้วยพระเป็นเจ้าอยู่ในหัวใจและริมฝีปากข้าพเจ้า และทุกคนต้องสัญญาณต่อข้าพเจ้าสิ่ง
หนึ่งว่าจะต้องไม่มีหยอดน้ าตาไหลออกมา) (Savita Singh, 2008, p.89) เจตจ านงที่จะมี
อ านาจของคานธีท าให้เขาไม่หวั่นไหวหรือตื่นตระหนกต่อสถานการณ์ อีกท้ังยังพร้อมยอมรับต่อ
สิ่งที่ก าลังจะเกิดขึ้นด้วยจิตใจที่เบิกบานสงป 

หลายๆ เหตุการณ์ในความขัดแย้งทางการเมือง ความขัดแย้งทางเช้ือชาติ ความ
ขัดแย้งทางศาสนา และความขัดแย้งทางสังคม คานธีจะใช้เจตจ านงที่จ ามีอ านาจพยายาม
ส ารวจและควบคุมร่างกายและจิตใจตนเอง แล้วแสดงออกมาด้วยการไม่ใช้ความรุนแรง หรือ
อหิงสา เช่น การอดอาหาร การอดทนกับผู้ที่เข้ามาท าร้าย เพื่ อยุติความขัดแย้งต่างๆ แล้ว
น าไปสู่ความสันติสุข จนเป็นที่ยอมรับของโลก ดังเช่นค ากล่าวของมาร์ติน ลูเธอร์ คิง จูเนียร์ 
กล่าวถึงคานธีว่า “คานธีเป็นบุคคลที่ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ ถ้าต้องการให้มวลมนุษยชาติก้าวหน้า 
คานธีคือบุคคลที่ไม่อาจหนีพ้นได้ ท่านมีชีวิตนึกคิดและลงมือกระท าโดยอาศัยแรงบันดาลใจจาก
ภาพมนุษยชาติก้าวเข้าสู่โลกแห่งสันติสุข และความสามัคคี เราอาจมองข้ามท่านไปได้ถ้า
อยากจะเสี่ยง” (ไมเคิล นิโคสัน, 2540, น.101) ตลอดชีวิตของคานธีใช้เจตจ านงที่จะมีอ านาจ
ด้วยการแสดงออกทั้งทางร่างกายและจิตใจ โดยไม่ตกเป็นทาสทางอารมณ์  ทางความคิดและ
ทางปฏิบัติ อีกทั้งยังเสนอแนวทางการด าเนินชีวิตในแบบของตน ด้วยการสอนความจริง ความ
บริสุทธิ์ และปฏิบัติตนด้วยความกล้าหาญ โดยไม่หวั่นไหวกับต่ออ านาจจากภายนอกที่จะมา
ครอบง า จนคานธีกลายเป็นสัญญาลักษณ์แห่งสัจธรรมอันแท้จริงของอินเดีย แม้ว่าคานธีได้จาก
โลกนี้ไปแล้ว แต่หลักสัตยาเคราะห์ที่มาจากเจตจ านงที่จะมีอ านาจก็ยังคงมีอิทธิพลต่อความคิด
และการปฏิบัติของผู้คนในปัจจุบัน  

 



 

94                                       วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

5. สรุปและข้อเสนอแนะ 
ความคิดและเรื่องราวของมหาตมะคานธีมีการศึกษาไว้อย่างมากมาย โดยเฉพาะด้าน

การเมือง ด้านสิทธิมนุษยชน และด้านการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งทางสังคมด้วยสันติวิธี ซึ่ง
ตลอดการด าเนินชีวิตของคานธีมีความเช่ือมั่นในตนเอง พร้อมทั้งแสดงให้เห็นด้วยการใช้
เจตจ านงที่จะมีอ านาจส ารวจและควบคุมร่างกายและจิตใจ แล้วน ามาปฏิบัติอย่างเคร่งครัดตาม
หลักสัตยาเคราะห์ อันเป็นหลักที่ให้คุณค่าและความหมายในการมีชีวิตอยู่ของมนุษย์ จน
กลายเป็นแบบอย่างท่ีบรรลุผลส าเร็จจากการใช้เจตจ านงที่จะมีอ านาจตามทัศนะของนิทเชอ ซึ่ง
มนุษย์ทุกคนมีเจตจ านงที่จะมีอ านาจ และสามารถที่จะน ามาใช้พิจารนาและคิดตรึกตรองแล้ว
ปฏิบัติเพื่อให้บรรลุจุดมุ่งหมายที่วางไว้ตามแต่ละบุคคล ดังนั้นผลส าเร็จจากเจตจ านงที่จะมี
อ านาจตามทัศนะของนิทเชอจึงไม่มีกฎเกณฑ์ที่แน่นอน (กฎสากล) ข้ึนอยู่กับปัจเจกบุคคล และ
ที่น่าสนใจในการศึกษาทัศนะของนิเชอเกี่ยวกับ จุดมุ่งหมายของเจตจ านงที่จะมีอ านาจนั่นคือ 
การเป็นอภิมนุษย์ หรือเป็นเลิศมนุษย์ ด้วยคานธีเป็นผู้ที่บรรลุผลส าเร็จในการใช้เจตจ านงที่จะมี
อ านาจของตน บนพื้นฐานความคิด วิธีคิด วิธีปฏิบัติ และจุดมุ่งหมายของการปฏิบัติตามหลัก
สัตยาเคราะห์ที่สามารถน ามาใช้ได้จริงกับการด าเนินชีวิตของคานธี จึงอาจกล่าวได้ว่า มหาตมะ 
คานธี เป็นอภิมนุษย์ตามทัศนะของนิทเชอ  

ผู้เขียนเห็นว่ายังมีบุคคลอีกหลายท่านที่บรรลุผลส าเร็จในการใช้เจตจ านงที่จะที
อ านาจตามทัศนะของนิทเชอ แต่ยังไม่มีใครที่ศึกษาค้นคว้าอย่างชัดเจน หากได้มีการศึกษา
ค้นคว้าความคิดและเรื่องราวของบุคคลเหล่านั้นว่ามาจากเจตจ านงที่จะมีอ านาจอย่างไรก็จะ
สามารถยืนยันความคิดเรื่อง เจตจ านงที่จะมีอ านาจตามทัศนะของนิทเชอได้ 

 
  



 

มองคานธีผ่าน “เจตจ านงที่จะมีอ านาจ” ตามทัศนะของนิทเชอ                                                    95 

เอกสารอ้างอิง 
กีรติ บุญเจือ. (ม.ป.ป.). สารานุกรมปรัชญา. กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน. 
กีรติ บุญเจือ. (2522). ชุดปัญหาปรัชญา : ปรัชญาอัตถิถาวนิยม. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนา.  
คานธี, มหาตมะ. (2520). ชีวประวัติของข้าพเจ้า. แปลจากภาษาฮินดีโดย กรุณา กุศลาสัย. 

กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนา. 
คานธี, มหาตมะ. (2521). แด่นักศึกษา. แปลโดย กรุณาและเรืองอุไร กุศลาสัย. กรุงเทพฯ: 

เคล็ดไทย. 
คานธี, มหาตมะ. (2523). โลกทั้งผอง พี่น้องกัน. แปลโดย กรุณาและเรืองอุไร กุศลาสัย. กรุงเทพฯ: 

ลายเสือไทย. 
คานธี, มหาตมะ. (2538). ข้าพเจ้าทดลองความจริง : อัตชีวประวัติของมหาตมา คานธี. แปล

โดยกรุณาและเรืองอุไร กุศลาสัย. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
เจษฎา ทองรุ่งโรจน์. (2547). พจนานุกรมปรัชญาอังกฤษ-ไทย. กรุงเทพฯ: โบแดง. 
ฉวีวรรณ เสร็จกิจ. (2530). ลักษณะมนุษยนิยมในความคิดของมหาตมะ คานธี. วิทยานิพนธ์

อักษรศาสตรมหาบัณฑิต, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, กรุงเทพฯ. 
นิทเชอ, ฟรีดริช วิลเฮล์ม. (2550). พระเจ้าตายแล้ว ดังนั้นพูดซาราธุสตรา. แปลโดย ศัลก์ ศาล

ยาชีวิน. กรุงเทพฯ: โฆษิต. 
นิโคสัน, ไมเคิล. (2540). มหาตมะ คานธี นักบุญผู้ยิ่งใหญ่. แปลโดย วรรธนา วงษ์ฉัตร. 

กรุงเทพฯ: ดอกหญ้า. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2532). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญาอังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. 

กรุงเทพฯ:ราชบัณฑิตยสถาน. 
เรือรบ เมืองมั่น. (2536). มหาตมะ คานธี กับการพยายามแก้ไขปัญหาความขัดแย้งระหว่าง

ฮินดูกับมุสลิม. กรุงเทพฯ: อาศรมวัฒนธรรมไทย-ภารต. (รายงานการวิจัย) 
วาฮ์ล, ฌอง. (2530). ปรัชญาของการมีอยู่: ประวัติศาสตร์ย่อย “ลัทธิเอคซิสเทนเชียลลิสม์”. แปลโดย 

โกมุที ปวัตนา. กรุงเทพฯ: สมิต. 
หลุยส์ ฟิชเชอร์. (2431). มหาตมะคานธีที่ข้าพเจ้ารู้จัก. แปลและเรียบเรียงโดย ส. องครักษ์. 

กรุงเทพฯ: เดอะฟ็อกซ์. 
อดิศักดิ์ ทองบุญ. (2545). ปรัชญาอินเดียร่วมสมัย. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน.  
อาร์ เค ปราบู. (2552). ประค าข้อคิด เพื่อการพิจารณาธรรมประจ าวัน จากงานเขียนและ

สุนทรพจน์ของมหาตมะคานธี. แปลโดย หทยา อนันต์สุชาติกุล. กรุงเทพฯ: ส่อง
ศยาม. 

Flew, Antony. (1999). A dictionary of philosophy. Revised second edition. New York: 
Gramercy Books. 



 

96                                       วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

Friedrich, Nietzsche. (n.d.). The perspectives of Nietzsche: Will to power. Translated by 
Water Kaufmann (online). Retrieved from http://www.theperspectivesof 
nietzsche.com/nietzsche/nwill.html. 

Savita Singh. (2008). Gandhi Smriti: “A moment in the conscience of mankind”. India 
Perspectives, 22(1), 83-91. 

Strathern, Paul. (2002). The essential Nietzsche. London: Virgin Books. 


