
 

ไบเบิลกับประเทศโลกที่สาม เครื่องมือบุกเบิกทางวฒันธรรม 

The Bible and the third world: Cultural weapon 

ยศไกร ส. ตันสกลุ
*
 

yosakrai08@hotmail.com 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มุ่งศึกษาเกี่ยวกับ ประวัติศาสตร์ของไบเบิลและกลุ่มประเทศโลกที่สาม 

ตั้งแต่การเริ่มเผยแผ่ศาสนาคริสต์ในศตวรรษแรกจนถึงยุคอาณานิคม โดยเฉพาะการศึกษา  
ไบเบิลในบริบทของการเป็นเครื่องมือทางวัฒนธรรมที่สาวกชาวคริสต์ได้ใช้ในการเผยแพร่ให้
เข้าถึงคนท้องถิ่นในประเทศโลกท่ีสามได้  

แรกเริ่มเดิมที ไบเบิลเขียนโดยภาษาละติน ดังนั้นจึงมีข้อจ ากัดในการเผยแผ่ค าสอน
ออกไป และการแปลไบเบิลหลายฉบับในช่วงแรกนั้นไม่สามารถแปลแบบค าต่อค าได้ เพราะคน
ท้องถิ่นไม่สามารถท าความเข้าใจในเนื้อหาของไบเบิลได้มากพอ ดังนั้นจึงจ าเป็นต้องดัดแปลง
เนื้อหาและค าสอนบางประการเพื่อให้สอดคล้องเข้ากับต านานท้องถิ่นหรือศาสนาดั้งเดิมของ
ประเทศเหล่านั้น อย่างไรก็ตาม นี่นับว่าเป็นความส าเร็จและอ านาจพิเศษของไบเบิลในแง่ของ
ภาษาและวัฒนธรรม ท่ีท าให้ได้มาซึ่งอ านาจแห่งศรัทธาและความเช่ืออันสูงสุดเหนือสิ่งอื่นใดใน
โลกในยุคปัจจุบัน ไบเบิลจึงเป็นต้นแบบของเครื่องมือทางวัฒนธรรมทีน่่าศึกษาต่อไป 

 
ค าส าคัญ : ไบเบิล, กลุ่มประเทศโลกที่สาม, เครื่องมือทางวัฒนธรรม, การเผยแผ่ศาสนา,  
  ยุคอาณานิคม,ภาษา 
  

                                                           
*
 สาขาวิชาประวัติศาสตร์ คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์  



64                                     วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

Abstract 
This article attempts to examine the history of Bible and the third 

world in the first century to the age of colonial. Especially, this study will 
examine Bible was the cultural weapon for the evangelism to native in the third 
world by apostle and disciple of Christ. 

At first, The Bible was written by Latin, so it was limitation for evangelism, 
and the another version cannot still translate to the other language by word to 
word, because the locals people cannot understand the contents in the Bible. So 
they need to alter its content in accordance with the Bible, and the origin religion in 
the another countries. However, these was successful and the power of culture 
language in Bible, because they can take the faith, religion and the supreme power 
which one above all the command and strength in present day. Therefore, the 
Bible is the prototype of tool for dissemination of cultural studies.  
 
Keywords: the Bible, the third worlds, cultural weapon, evangelism, colonial,  
  language  
  



 

ไบเบิล การเป็นเครื่องมือทางวัฒนธรรม                                                                               65 

บทน า 
จากการจัดอันดับหนังสือขายดีตลอดกาล แน่นอนว่าหนังสือท่ีครองต าแหน่งอันดับ 1  

ก็ยังคงเป็นเล่มเดิมที่ได้ต าแหน่งชนิดแทบผูกขาดเป็นเวลายาวนานหลายศตวรรษ และดูเหมือนจะ
ยังไม่มีแนวโน้มที่จะเสียต าแหน่งอันดับ 1 หนังสือขายดีตลาดกาลของโลกในเวลาอันใกล้นี้ 
แต่อย่างใดเลย จากยอดขายที่มีมากกว่า 100 ล้านเล่มทั่วโลก แล้วได้แปลออกไปมากกว่า 2,500 
ภาษาทั่วโลก หนังสือขายดีเล่มดังกล่าวก็คือ “พระคัมภีรไ์บเบิล” (Bible) (Hamel, 2011, p.4)  

ซึ่งนอกเหนือจากที่มีการบันทึกเป็นสถิติแล้ว ที่ส าคัญยิ่งกว่าข้อเท็จจริงทางสถิติคือ 
การรับรู้ของผู้คนทั่วไปส่วนใหญ่ก็ค่อนข้างเป็นไปในทิศทางเช่นเดียวกัน กล่าวคือ หากมี
หน่วยงานใดมีการประกาศออกมาว่าไบเบิลคือหนังสือขายดีอันดับ 1 ของโลก ผู้คนที่รับสารก็
จะไม่รู้สึกแปลกใจหรือเกิดข้อโต้แย้งมากนัก กล่าวคือสามารถยอมรับกันได้ โดยที่ไม่ได้ตั้ง 
ข้อสงสัยหรือตั้งค าถามถึงวิธีการเก็บสถิติเท่าไรนัก แต่หากมีการประกาศออกมาว่าเป็นหนังสือ
เล่มอื่น แน่นอนว่าย่อมจะมีการถกเถียงหรือตั้งข้อสงสัยเพื่อตรวจสอบถึงวิธีการเก็บข้อมูล 
เป็นแน ่(www.guinnessworldrecords.com) 

อันที่จริงก็เป็นที่รู้จักกันดีส าหรับคนทั่วไปแม้กระทั่งผู้ที่ไม่ได้นับถือศาสนาคริสต์ว่า  
ไบเบิลเป็นหนังสือท่ีเป็นพระคัมภีร์ศักดิ์สิทธิ์ที่ส าคัญที่สุดในศาสนาคริสต์แล้วยังเป็นหนังสือที่มี
ช่ือเสียงมากที่สุดในโลกเล่มหนึ่งจนถึงทุกวันนี้ด้วยเช่นกัน ซึ่งในคติความเช่ือของชาวคริสต์นั้น 
ไบเบิลเป็นพระคัมภีร์ศักดิ์สิทธิที่ได้รจนาขึ้นโดยได้รับแรงดลใจจากพระผู้เป็นเจ้า ดังนั้นส าหรับ
ความเช่ือของชาวคริสต์แล้ว เนื้อหาที่บันทึกไว้ในไบเบิลจึงเป็นดั่งพระวจนะของพระเจ้าที่ได้ 
ดลใจให้บันทึกเรื่องราวและประวัติศาสตร์ที่จริงแท้แน่นอนแล้วไม่มีวันเปลี่ยนแปลงหรือจะ
บิดเบือนไปได้ ไม่ว่าเวลาจะผ่านไปยาวนานกี่พันปีก็ตาม  

การเผยแผ่ศาสนาคริสต์ของเหล่าบาทหลวงหรือเหล่ามิชชันนารีในอดีตที่ผ่านมา จึง 
มิอาจปราศจากการใช้พระคัมภีร์ไบเบิลไปได้เลย ดังนั้น ความส าเร็จของมหาอ านาจตะวันตกใน
การเผยแผ่ศาสนาคริสต์และเข้าครอบง าดินแดนต่างๆ ในยุคล่าอาณานิคมนั้น จึงนับว่าไบเบิล
เป็นส่วนประกอบส าคัญที่น ามาใช้ในฐานะเป็นเครื่องมือหรือ “อาวุธทางวัฒนธรรม” (Cultural 
Weapon) โดยเฉพาะการพิมพ์และแปลไบเบิลเป็นภาษาต่างๆ โดยเฉพาะภาษาอังกฤษ และ
การผลิตไบเบิลในรูปแบบต่างๆ โดยเฉพาะในรูปแบบของคัมภีร์ทางศาสนาแบบกะทัดรัดและ
พกพาได้นั้น ท าให้ไบเบิลซึ่งแต่เดิมเป็นคัมภีร์ทางศาสนาที่ ใช้ภาษาโบราณที่เข้าใจได้ยาก ก็
สามารถจะแพร่หลายแล้วเข้าถึงคนทั่วไปที่ต่างภาษากันได้ โดยมีการใช้ไบเบิลที่แปลเป็น
ภาษาอังกฤษที่เป็นภาษาสากลและมีการปลูกฝังให้กับคนท้องถิ่นในสมัยอาณานิคม ท าให้ 
ไบเบิลสามารถเข้าถึงได้ง่ายขึ้น แล้วยังผสานให้เข้ากันกับวัฒนธรรมหรือความเช่ือทางศาสนา
และลัทธิดั้งเดิมในประเทศกลุ่มโลกท่ีสามซึ่งเป็นเป้าหมายของชาติมหาอ านาจตะวันตก 

บทความนี้จึงมุ่งศึกษาประวัติศาสตร์ของไบเบิลในสถานะของเครื่องมือทางวัฒนธรรม
ที่นอกเหนือจากเพื่อการเผยแผ่ศาสนาคริสต์ และการแปลที่ท าให้เข้าถึงได้ส าหรบัคนท่ัวไป และ
ข้อสังเกตเกี่ยวกับกระบวนการดัดแปลงและผสมผสานให้กลมกลืนไปกับความเช่ือทางศาสนา



66                                     วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

ดั้งเดิมของท้องถิ่นต่างๆ และกลมกลืนกับต านาน เทพนิยาย และวรรณกรรมของกลุ่มประเทศ
โลกที่สาม ตั้งแต่เริ่มการเผยแผ่ในคริสต์ศตวรรษที่ 1 จนถึงหลังยุคล่าอาณานิคม โดยใช้
กรณีศึกษาจากการผลิตไบเบิลเพื่อใช้เผยแผ่ในประเทศ อินเดีย จีน บางส่วนของทวีปแอฟริกา 
และกลุ่มประเทศในภูมิภาคเอเชียแปซิฟิก และการส่งต่อการเผยแผ่ศาสนาคริสต์ของ
ชาวตะวันตก ทีเ่ริ่มจากชาวยิวแล้วเปลี่ยนผ่านไปสู่มหาอ านาจในโลกตะวันตก ผ่านทางการล่า
อาณานิคมด้วยแนวคิดภาระของคนขาวที่ท าให้ศาสนาคริสต์และไบเบิลกลายเป็นเครื่องมือ
ส าคัญ 

 
โครงสร้างบทความ ทฤษฎีการศึกษาและข้อโต้แย้ง 

การศึกษาถึงไบเบิลกับกลุ่มประเทศโลกที่สามนั้น จะมุ่งเน้นไปที่เอกสารและ
แหล่งที่มาจากภายนอก โดยเฉพาะการใช้วิธีการศึกษาประวัติศาสตร์หนังสือ การศึกษากลุ่ม
ผู้อ่านและการตีความตัวบท  

มีงานส าคัญระดับคลาสสิกของ Lucien Febvre ได้อธิบายการศึกษาประวัติศาสตร์
หนังสือประเภทงานพิมพ์ (Printed Book) ว่าเริ่มต้นขึ้นตั้งแต่การปฏิวัติการพิมพ์ในยุโรป แล้ว
ไบเบิลก็คือหนังสือเล่มแรกท่ีได้พิมพ์เผยแพรโ่ดยแท่นพิมพ์กูเตนเบิร์ก เป็นจุดก าเนิดของหนังสือ
ที่เป็นงานจากแท่นพิมพ์สมัยใหม่ (Febrve & Martin, 1976, pp.13-17) Febvre ยังเริ่มศึกษา
วัฒนธรรมการอ่าน (Culture Reading) ว่าเป็นเรื่องที่โดนมองข้ามไปในการศึกษาประวัติศาสตร์
หนังสือ แล้วอธิบายว่า วัฒนธรรมการอ่าน เป็นส่วนประกอบส าคัญของการพิมพ์หนังสือ 
โดยเฉพาะปัจจัยที่มีผลต่อความสัมพันธ์กับยอดสั่งพิมพ์หนังสือและการสั่งซื้อหนังสือ รวมถึง
วัฒนธรรมการอ่านในห้องสมุด ในกรณีของไบเบิลก็คือการอ่านร่วมกันภายในครอบครัว หรือใน
โบสถ์ และในชุมชนเครือข่ายของชาวคริสต์ในยุโรป หนังสือนั้นยังมีความเป็นสินค้าที่มี
เอกลักษณ์เฉพาะตัว ส าหรับไบเบิลแล้ว เอกลักษณ์ส าคัญคือ เป็นหนังสือหรือเอกสารที่ทรงพลัง
ในการเผยแผ่และสื่อสารเนื้อหาให้กระจายเข้าสู่สงัคมภายใต้พลังของความเชื่อและความศรทัธา 
(Howsam, 2006, pp.47-48.) 

นอกเหนือจากนี้ การศึกษาไบเบิลภายใต้วัฒนธรรมที่หลากหลาย โดยใช้วิธีแบบมานุษ
วิทยาด้วยการมุ่งไปที่การตีความตัวบท (Text) ก็น่าจะช่วยให้อธิบายการเป็นเครื่องมือทาง
วัฒนธรรมของไบเบิลได้ชัดเจนยิ่งขึ้น มีทฤษฏีและวิธีการศึกษาของ Clifford Geertz ซึ่งได้
เสนอวิธีการตีความตัวบทและวัฒนธรรมในแบบ “Thick Description”(Geertz, 1973)ซึ่งเป็น
ความพยายามที่จะใช้วิธีตีความ (Interpretation) อย่างละเอียดลึกซึ้งต่อเหตุการณ์หรือตัวบท
ที่เกิดขึ้น เป็นการอธิบายลักษณะอันสลับซับซ้อนของสังคมนั้นๆ เขาเช่ือว่าทุกตัวบทนั้นมีการ
ทับซ้อนของความหมายกดทับอยู่หลายช้ัน การจะท าความเข้าใจความหมายที่แท้จริงภายในนั้น
จึงต้องใช้วิธีการตีความแล้วถอดรื้อออกมา วิธีการของ Geertz ได้เข้ามามีอิทธิพลในการศึกษา
ประวัติศาสตร์ด้วยวิธีแบบมานุษวิทยาเป็นอย่างมาก โดยไม่ได้มีรูปแบบที่ตายตัว ขึ้นอยู่กับอคติ
และประสบการณ์ในการตีความของผู้ศึกษาเป็นส าคัญ 



 

ไบเบิล การเป็นเครื่องมือทางวัฒนธรรม                                                                               67 

ส าหรับงานที่มุ่งศึกษาไบเบิลกับประเทศโลกที่สามนั้น มีงานส าคัญของ Rasiah.S 
Sugirtharajah นั่นคือ The Bible and the third world (Sugirtharajah, 2001) ที่ได้ศึกษา
ประวัติศาสตร์ของการผลิตและดัดแปลงไบเบิลในการสื่อสารและเผยแผ่ศาสนาคริสต์ในกลุ่ม
ประเทศโลกท่ีสาม นีเ่ป็นงานท่ีมุ่งวิเคราะห์ไบเบิลในฐานะเอกสารของชนชาวยิวหรือฮิบรู ซึ่งใน
สมัยคริสต์ศตวรรษแรกๆ นั้น เป็นกลุ่มคนชายขอบ แต่เอกสารของคนชายขอบเหล่านั้นกลับ
ค่อยๆ กลายเป็นเครื่องมือส าคัญของคริสตจักรโรมันที่ได้เผยแผ่เข้าสู่โลกตะวันออกในสมัย
อาณานิคม เขายังวิพากษ์เรื่องทีก่ลุ่มผู้น าในการเผยแผ่ศาสนาคริสต์ได้พยายามดัดแปลงไบเบิล
ให้เผยแผ่สู่โลกตะวันออกโดยมีเป้าหมายเพียงเพื่อให้สามารถวางรากฐานของศาสนาคริสต์ใน
ดินแดนอาณานิคมได้เท่านั้น ขณะที่ชาติมหาอ านาจตะวันตกในสมัยอาณานิคมยังค่อนข้าง
ปราศจากความเข้าใจพื้นฐานเกี่ยวกับความเช่ือของคนท้องถิ่นได้อย่างถูกต้อง งานศึกษาของ
เขาจึงนับว่าเป็นหลักส าคัญในการศึกษาไบเบิลกับกลุ่มประเทศโลกที่สาม รวมถึงซีกโลก
ตะวันออกในการรับรู้ของชาวตะวันตกในยุคก่อนและสมัยล่าอาณานิคมที่ส าคัญมาก 

จากวิธีการและเช่นนี้ โครงสร้างหลักของบทความจึงขอแบ่งเนื้อหาออกเป็นสามส่วน
หลัก ส่วนแรก จะน าเสนอที่มาและประวัติศาสตร์ของไบเบิลในช่วงยุคก่อนจักรวรรดิโรมันและ
ในเครือสหราชอาณาจักรซึ่งเวลานั้นไบเบิลมีสถานะเป็นเอกสารส าคัญของชาวฮิบรูที่เป็น 
ชนกลุ่มเร่ร่อนหรือคนชายขอบ 

ส่วนท่ีสอง มุ่งศึกษาการเดินทางของไบเบิลไปสู่ทวีปเอเชียและแอฟริกา โดยมุ่งที่การ
เข้าสู่ประเทศจีน อินเดีย และดินแดนในตอนเหนือแอฟริกาเป็นหลัก ซึ่งไบเบิลได้มีการแปลจาก
ฉบับภาษาละตินและฉบับภาษาซีเรียเพื่อที่จะให้สามารถเข้าถึงคนทั่วไปได้ง่ายขึ้น และการ
ผสานเข้ากับวัฒนธรรมท้องถิ่นในระยะแรก ซึ่งลักษณะการเผยแผ่นี้ยังไม่ได้รับการสนับสนุน
จากอ านาจรัฐโดยมหาอ านาจตะวันตก เสมือนในยุคล่าอาณานิคม  

ส่วนที่สาม การเผยแผ่ของไบเบิลในยุคอาณานิคม ซึ่งมหาอ านาจจากยุโรปได้ใช้
ศาสนาคริสต์เป็นเครื่องมือส าคัญในการเข้าสู่วัฒนธรรมท้องถิ่นของประเทศและดินแดนของผู้ที่
โดนล่าในซีกโลกตะวันออก ดังนั้นไบเบิลจึงกลายเป็นเครื่องมือส าคัญผ่านทางเหล่ามิชชันนารีที่
เดินทางไปดินแดนต่างๆ การก าเนิดของไบเบิลฉบับพกพา (Cheap Bible) และการแปลเป็น
ภาษาอังกฤษ ที่ท าให้ไบเบิลมีส่วนสนับสนุนการสร้างเครือจักรภพอังกฤษ การน าไบเบิลมาใช้
ร่วมกับการบังคับให้อาณานิคมเรียนภาษาอังกฤษ ท าให้ไบเบิลไม่ได้เป็นเพียงหนังสือส าคัญของ
ศาสนา แต่เป็นการวางรากฐานของการกลายเป็นส่วนหนึ่งในชีวิตประจ าวันของชาวอาณานิคม
นับตั้งแตใ่นวัยเยาว์และเป็นการเริ่มสร้างสังคมของคนอ่านไบเบิลและชุมชนเครือข่ายชาวคริสต์
ขึ้นทั่วโลก ท าให้ไบเบิลเป็นมากกว่าคัมภีร์ทางศาสนา แล้วกลายเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรม
และชีวิตประจ าวันมากยิ่งขึ้น  

แม้ว่าบทความนี้จะไม่ได้มุ่งศึกษาเปรียบเทียบไบเบิลกับคัมภีร์ทางศาสนาอื่นและก็
ไม่ได้มุ่งศึกษาประเด็นการพิมพ์และเทคโนโลยีการผลิตที่ท าให้ไบเบิลกลายเป็นหนั งสือขายดี
เท่าไรนักแต่จากการพิจารณาความส าเร็จในการดัดแปลงตนเองของไบเบิลที่สามารถเป็น



68                                     วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

เครื่องมือทางวัฒนธรรมที่ก้าวออกมาจากกรอบของการเป็นคัมภีร์ศาสนาได้นั้น ก็ท าให้สามารถ
มองเห็นถึงความส าเร็จในฐานะเป็นตัวต้นแบบของกระบวนการการดัดแปลงของหนังสือในเชิง
วรรณกรรมที่ท าให้ไบเบิลได้เผยแผ่ไปทั่วโลก และมีการรับรู้ในฐานะเป็นหนังสือขายดีและยัง
วางรากฐานของการผสานทางวัฒนธรรมที่ส าคัญมาจนถึงยุคปัจจุบัน 

 
ที่มาของคัมภีร์ไบเบิล 

คัมภีร์ไบเบิล คือพระคริสต์ธรรมคัมภีร์ของชาวคริสต์ ซึ่งแท้จริงแล้วก็ไม่ใช่หนังสือ
เพียงเล่มเดียวเท่าน้ัน แต่เป็นหนังสือท่ีแบ่งออกเป็นหลายชุดโดยผูเ้ขียนหลายคนและตา่งก็เขยีน
ขึ้นในคนละช่วงเวลาที่แตกต่างกัน จนกระทั่งได้น ามารวมกันเป็นสาระบบ ซึ่งจะแบ่งออกเป็นสา
ระบบหลักสองส่วนได้แก่ ฉบับพันธะสัญญาเก่า (The Old Testament) ซึ่งเขียนขึ้นก่อนการ
ประสูติของพระเยซูเป็นเวลา 130 ปี และ ฉบับพันธะสัญญาใหม่ (The New Testament) ซึ่ง
เขียนขึ้นหลังจากพระเยซูสิ้นพระชนม์ไปแล้ว  

คัมภีร์ทั้งสองฉบับน้ีมีเนื้อหาแตกต่างกันไป ด้วยฉบับพันธะสัญญาเก่านั้นจะมีการรวม
เอาคัมภีร์ฮิบรูของศาสนายูดาห์รวมเข้าไปด้วย ซึ่งทางคริสตจักรโรมันคาทอลิกและฝ่าย
โปรเตสแตนต์นั้นมีความเห็นขัดแย้งกันเกี่ยวกับเนื้อหาในส่วนของคัมภีร์ฮิบรู จึงท าให้ทั้งสอง
นิกายเลือกใช้แตกต่างกันมาจนถึงปัจจุบัน ส าหรับฉบับพันธะสัญญาใหม่นั้นเป็นคัมภีร์ที่ได้มีการ
เขียนขึ้นโดยนักบุญและบาทหลวงหลายคนสืบเนื่องต่อมานับตั้งแต่พระเยซูสิ้นพระชนม์ไปแล้ว 
เป็นการรวมเอาเนื้อหาของฉบับพันธะสัญญาเดิม 39 เล่ม และฉบับพันธะสัญญาใหม่ 27 เล่ม 
มารวมกันเป็นหนังสือ 66 เล่ม แล้วรวมเข้าอยู่ในชุดเดียวกัน จนกระทั่งเมื่อถึงศตวรรษที่ 5 จึง
ได้มีการจัดเข้าไว้ในสาระบบเดียวกันและท าให้คริสต์ชนทุกนิกายล้วนยึดถือตรงกันว่าเป็นคัมภีร์
ที่ใช้ในสาระบบเดียวกันทั้งหมด หากผู้ใดไม่ให้การยอมรับ ก็จะต้องถูกตัดออกจากศาสนาจักร
ทันท ี(Broderick และ พระสังฆราชโยเซฟ, 2550, น.121-124) 

ชุมชนชาวคริสต์แทบจะทุกแห่งล้วนมีความเช่ืออย่างแรงกล้าว่า เรื่องราวที่อยู่ใน
คัมภีร์ไบเบิลคือสิ่งท่ีเป็นถ้อยค าหรือวจนะของพระเจ้า ดังน้ันไบเบิลจึงเป็นเอกสารที่มีการเขียน
ขึ้นด้วยความเช่ือว่าเป็นสิ่งที่เกิดจากอ านาจดลใจของพระผู้เป็นเจ้า จึงมิใช่สิ่งที่ผู้เขียนหรือผู้
คัดลอกคนใดจะคิดขึ้นมาเองแล้วเข้าแทรกแซงเนื้อหาแล้วเปลี่ยนแปลงเองได้ตามใจชอบโดย
เด็ดขาด ดังนั้นสิ่งที่ปรากฏในไบเบิลจึงเป็นความจริงแท้ที่มีความเที่ยงตรง ไม่บิดเบือน และไม่
สามารถตั้งข้อสงสัยได้ เพราะหากสงสัย นั่นจึงเท่ากับว่าสงสัยหรือปฏิเสธในพระวจนะของพระ
เจ้าด้วยเช่นกัน 

โดยสรุปแล้ว คัมภีร์ไบเบิลจึงเป็นคัมภีร์ส าคัญที่สุดของศาสนาคริสต์เรื่อยมา ภายหลัง
เมื่อบรรดามิชชันนารีเริ่มออกเดินทางไปเผยแผ่ศาสนาคริสต์ คัมภีร์ไบเบิลก็ได้รับการแปล
ออกเป็นหลายภาษา ซึ่งการแปลจากภาษาละตินเป็นภาษาอังกฤษจึงท าให้ไบเบิลเข้าถึงคน
ทั่วไป (Common People) ในวงกว้างยิ่งขึ้น ท าให้ไบเบิลกลายเป็นคัมภีร์ทางศาสนาและ



 

ไบเบิล การเป็นเครื่องมือทางวัฒนธรรม                                                                               69 

หนังสือส าคัญซึ่งไม่อาจจะขาดไปได้ส าหรับการเผยแผ่ศาสนาคริสต์  แล้วยังมีสถานะเป็น
เครื่องมือทางวัฒนธรรมที่ทรงพลังที่สุดจนกระทั่งถึงปัจจุบัน 

 
ก่อนยุคจักรวรรดิ เอกสารของคนชายขอบ  

คัมภีร์ไบเบิลในยุคแรกเริ่มนั้นอาจจะจัดได้ว่าเป็นเพียงเอกสารของชนชาวฮิบรูซึ่งเป็น
เพียงชนกลุ่มเร่ร่อนเท่านั้นแต่เดิมแล้วจึงไม่ได้เป็นเอกสารที่มีความส าคัญนัก อย่างไรก็ตาม 
ทวีปเอเชียและบางส่วนของทวีปแอฟริกานั้นก็มีความเช่ือมโยงกันกับเหล่าชาวคริสต์และคัมภีร์
ไบเบิลเป็นอย่างมาก โดยเฉพาะในทวีปแอฟริกานั้น คัมภีร์ไบเบิลจัดว่าเป็นหนังสือที่มีช่ือเสียง
ที่สุดและยังส่งผลอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของคนท่ัวไปจ านวนมหาศาล 

ลักษณะการเผยแผศ่าสนาคริสต์และการเดินทางของคัมภีร์ไบเบิลที่เข้าไปสู่ดินแดนใน
อาณาจักรโบราณในตอนเหนือของทวีปแอฟริกานั้น จะผ่านทางเครือข่ายและชุมชนชาวคริสต์ที่
เดินทางไปยังดินแดนต่างๆ ในทวีปเอเชียและแอฟริกา ไม่ว่าจะเป็นสามัญชนทั่วไป พ่อค้า หรือ
แม้แต่ชนช้ันสูงและเช้ือพระวงศ์ การติดต่อเช่ือมโยงกันระหว่างชาวคริสต์ในเอเชียนั้นนับว่ามี
ความเข้มแข็งและสร้างชุมชนขึ้นเป็นเวลานานหลายศตวรรษ ต่อมาสิ่งนี้ได้กลายเป็นโล่ป้องกัน
ช้ันยอดที่ช่วยป้องกันการแผ่ขยายอ านาจของชาวยุโรปที่ใช้การเผยแผ่ศาสนาคริสต์มาผูกโยงกับ
การปกครองในสมัยอาณานิคม(Sugirtharajah, 2001, pp.13-14) 

John England ผู้ศึกษาเกี่ยวกับการขยายตัวของชุมชนชาวคริสต์ในทวีปเอเชียนั้นได้
ช้ีว่า การเผยแผ่ศาสนาคริสต์ในยุคแรกนั้นมีผลมาจากการสร้างโบสถ์และขยายค าสอน
โดยเฉพาะในบริเวณดินแดนเมโสโปเตเมียแล้วเข้าสู่ดินแดนเปอร์เซียมาตั้งแต่ช่วงศตวรรษที่ 1 
แต่เมื่อราวศตวรรษที่ 8 การขยายตัวก็เริ่มเบาบางลง ซึ่งส่วนหนึ่งเป็นผลมาจากในทวีปเอเชีย
เองก็มีศาสนาและแนวคิดปรัชญาหลากส านักที่แข่งขันกันอย่างเข้มข้น ฝังรากลึกในแต่ละ
ท้องถิ่นอยู่แต่เดิม แล้วผสานเข้าเป็นส่วนหนึ่งกับอ านาจรัฐและวัฒนธรรมท้องถิ่นนั้นๆ ได้
มากกว่านั่นเอง (England, 1996, pp.1-2) 

อย่างไรก็ตาม มีประเด็นส าคัญเกี่ยวกับการก าเนิดและหยั่งรากของชุมชนชาวคริสต์ที่
คนท่ัวไปมักไม่ได้รับทราบ และการศึกษาศาสนาคริสต์และไบเบิลมักไม่ค่อยให้ความส าคัญ นั่น
คือ ทวีปเอเชียคือจุดเริ่มต้นของการหยั่งรากฐานชุมชนชาวคริสต์ได้อย่างมั่นคงก่อนที่อื่น 
Samuel Moffett ได้อธิบายในประเด็นนี้ว่า แท้จริงแล้วชุมชนของชาวคริสต์ได้เริ่มต้นขึ้นอย่าง
มั่นคงในทวีปเอเชียก่อนจะสามารถเข้าไปหยั่งรากฐานในทวีปยุโรปด้วยซ้ า รากฐานของชุมชน
ชาวคริสต์ในทวีปเอเชียจึงมีมายาวนานหลายร้อยปีก่อนหน้าที่ชาวยุโรปจะได้เข้าไปในยุคล่า
อาณานิคม เพียงแต่ชาวยุโรปและนักวิชาการส่วนมากมักหลงลืมสิ่งเหล่านี้ กระทั่งกลายเป็น
ความเข้าใจผิดที่คิดว่าชุมชนชาวคริสต์เริ่มต้นรากฐานอย่างมั่นคงที่ทวีปยุโรปมาก่อนทวีปเอเชีย
จึงเป็นจุดเริ่มต้นและศูนยก์ลางแห่งแรกส าหรับการสร้างชุมชนชาวคริสต์ในการเผยแผ่ศาสนา มี
โบสถ์หลายแห่งที่ถูกสร้างขึ้นและมีช่ือเสียงเป็นที่รู้จักล าดับต้นๆ ซึ่งก็ตั้งอยู่ในเขตทวีปเอเชีย 
กระทั่งการแปลไบเบิลฉบับพันธะสัญญาใหม่จากภาษาละติน หรือกระทั่งกษัตริย์ที่เป็นคริสต์



70                                     วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

เตียนคนแรก กวีชาวคริสต์คนแรกๆ ทั้งหมดที่กล่าวมานี้ล้วนอยู่ในในทวีปเอเชียทั้งสิ้น 
(Moffett, 1998, pp.13) 

แน่นอนว่าเรื่องเหล่านี้ไม่ได้รับการเผยแพร่หรือตอกย้ าให้เกิดการรับรู้ส าหรับผู้คน
โดยทั่วไปเท่าไรนัก ศาสนาคริสต์จึงมีภาพลักษณ์อย่างเต็มที่ว่าเป็นศาสนาของคนผิวขาว หรือ
เหตุที่สามารถเผยแผ่ออกไปท่ัวโลกได้ส าเร็จนั้นก็เพราะพลังความศรัทธาของคนผิวขาวจากชาติ
มหาอ านาจตะวันตก ในขณะที่ชาวตะวันออกหรือคนเอเชียนั้น ราวกับว่าไม่ได้มีส่วนเกี่ยวข้อง
ในการเผยแผ่ศาสนาคริสต์ไปด้วยเลย นี่นับว่ามีส่วนคล้ายคลึงกับประวัติศาสตร์นิพนธ์ท่ัวท้ังโลก
ยกเว้นชาติยุโรปว่าจุดเริ่มสู่ความศิวิไลซ์ของประเทศเหล่านั้นเริ่มขึ้นได้ก็เพราะการมาของชาติ
ตะวันตกเป็นหลัก1 

 
ไบเบิลในอินเดีย 

เหตุการณ์ส าคัญที่ท าให้ศาสนาคริสต์สามารถเผยแผ่อิทธิพลไปทางเอเชียตะวันออก
และเอเชียใต้ได้นั้น นอกเหนือจากการสถาปนานครอเล็กซานเดรีย (Alexandria) นั่นก็คือการ
ถือก าเนิดขึ้นของเส้นทางสายไหม (Silk Road) ที่ได้ส่งผลให้มีการเดินทางติดต่อค้าขายและ
แลกเปลี่ยนสินค้าระหว่างอาณาจักรจีนและชาวยุโรปโดยเฉพาะในสมัยที่จักรวรรดิโรมันยังเรือง
อ านาจ ได้มีสินค้าล้ าค่าทีไ่ดม้ีการแลกเปลี่ยนระหว่างกันของสองซีกโลกตะวันออกและตะวันตก 
ซึ่งสินค้าล้ าค่าทีน่อกเหนือจากไข่มุก ก็คือ ค าสอนของพระเยซู (Gospel) ที่ได้ทยอยเข้าไปสู่จีน
และอินเดีย น าไปสู่การสร้างโบสถข์องชาวคริสต์ที่เพิ่มขึ้น และที่ยิ่งมีความส าคัญมากคือ ท าให้
เกิดการคัดลอกคัมภีร์ไบเบิลเพื่อเผยแพร่ เป้าหมายหลักคือเพื่อตะให้ค าสอนของพระเยซู
สามารถเข้าถึงกลุ่มคนที่แตกต่างกันได้ภายใต้รูปแบบของคัมภีร์ทางศาสนาซึ่งเหล่ามิชชันนารี
สามารถใช้พกพาเพื่อศึกษาตีความ และเพื่อใช้เผยแผ่ค าสอนได้ทุกสถานที ่

ไบเบิลที่ใช้ในอินเดียยุคแรกนั้น มาจากการผลิตของ นิกายเนสโตเรียน (Nestorian 
Church) ซึ่งมีที่มาจาก เนสโตริอุส (Nestorius) เขาคืออาร์คบิชอฟชาวซีเรียที่แห่งกรุง 
คอนแสตนติโนเปิล เขาเป็นคนแรกทีร่ิเริ่มให้มีการเผยแผศ่าสนาคริสต์เข้าสูท่วีปเอเชียช่วงต้นยคุ
ศตวรรษที่ 4 นับว่าเป็นครั้งแรกที่ฝ่ายปกครองได้เริ่มนโยบายเผยแผ่ศาสนาคริสต์ เนสโตริอุส  
ได้เริ่มให้จัดพิมพ์ไบเบิลฉบับเผยแผ่ในประเทศอินเดีย โดยเป็นฉบับของชาวซีเรีย (Syriac 
Version) มีเป้าหมายส าคัญคือเพื่อให้ไบเบิลสามารถเข้าถึงคนทั่วไปในวงกว้าง ต่อมาสาวกใน
สายเนสโตเรียนได้กลายเป็นกลุ่มคนที่มีอิทธิพลอย่างมากส าหรับการเผยแผ่ศาสนาคริสต์ใน
ประเทศอินเดีย (Sugirtharajah, 2001, pp.15-16)  

แต่ก็มีข้อโต้แย้งว่าไบเบิลฉบับแรกที่เข้าสู่อินเดียไม่ใช่ฉบับของเนสโตริอุสเท่านั้น  
ซึ่งในปี ค.ศ.190 ยูเซบิอุส นักบวชคาทอลิกซึ่งมาเข้าเฝ้ากษัตริย์แพนเธียนุสของนคร 
อเล็กซานเดรียที่ประเทศอินเดีย ได้กล่าวอ้างว่าคริสต์เตียนที่นครแห่งนี้สามารถเขียนและ
คัดลอกค าสอนของนักบุญแม็ทธิวออกมาเป็นภาษาฮิบบรูได้แล้ว คัมภีร์ไบเบิลของเนสโตริอุส 



 

ไบเบิล การเป็นเครื่องมือทางวัฒนธรรม                                                                               71 

จึงไม่น่าจะเป็นเพียงฉบับเดียวที่เข้าไปในอินเดียในช่วงแรก (The Ecclesiastical History of 
Eusebius, 1908, p.178) 

กระทั่งในศตวรรษที่ 16 ซึ่งอยู่ในยุคสมัยล่าอาณานิคม เมื่อชาวโปรตุเกสเดินทางไปถึง
อินเดียก็ได้พบว่าชุมชนชาวคริสต์พื้นเมืองของที่นี่มีความแตกต่างออกไปจากชาวโปรตุเกสเอง
พวกเขายังมไีบเบิลในฉบับภาษาละตินของตนเองที่ส าคัญคือพวกเขาได้รับอิทธิพลความเชื่อจาก
ไบเบิลในสายเนสโตเรียนเป็นส าคัญ โดยเฉพาะคติความเช่ือที่ว่า “โบสถ์ของชาวคริสต์” (The 
Church of Christ)ไม่ใช่ “โบสถ์ของพระเจ้า” (The Church of God) ตามความเช่ือเดิมที่
คริสตจักรโรมันคาทอลิกเคยพร่ าสอนไว้ ดังนั้นในมุมมองของนักล่าอาณานิคมชาวโปรตุเกส จึง
เท่ากับว่าชาวคริสต์พื้นเมืองเหล่านี้ปฏิเสธบ้านของพระเจ้าตามความเชื่อของคริสตจักร แนวคิด
เช่นนีท้ าให้ทางคริสตจักรกล่าวประณามว่าชาวพื้นเมืองเหล่านี้ไม่ใช่ชาวคริสต์ที่แท้จริง แต่เป็น
กลุ่มนิกายนอกรีต (Sugirtharajah, 2001, p.17) ดังนั้นหากว่านักล่าอาณานิคมชาวโปรตุเกส
จะปราบปรามชาวพ้ืนเมืองเหล่านั้นก็ไม่ได้เป็นความผิดอะไร กลายเป็นความชอบธรรมให้พวก
โปรตุเกสใช้ก าลังทหารเพื่อเข้ายึดครองดินแดนของชาวพ้ืนเมืองอินเดียเหล่านั้นไปโดยปริยาย 

แต่ปัญหาในอินเดียคือแทบไม่ปรากฏการคัดลอกเป็นภาษาแบบครบถ้วนสมบูรณ์
กระทั่งมิชชันนารีช่ือดังที่สุดผู้หนึ่งคือ นักบุญฟรานซิส ซาเวียร์ (Francis Xavier) ได้เดินทาง
เข้าไปท าภารกิจเผยแผ่ศาสนาคริสต์ในทวีปเอเชียในช่วงศตวรรษที่ 16 สถานที่เป้าหมาย ได้แก่ 
อินเดีย หมู่เกาะทะเลจีนใต้ และญี่ปุ่น ซึ่งวิธีการส าคัญในการอ่านเนื้อหาในไบเบิลที่เกิดขึ้นเวลา
นั้นคือการรวมตัวกันของชาวคริสต์ที่มาท าพิธีหรือชุมนุมกันภายในโบสถ์ แล้วแทนทีแ่ต่ละคนจะ
อ่านเนื้อหาในคัมภีร์เอง ก็จะท าการร้องเพลงสวดให้เป็นสื่อน าแทนที่นับเป็นการแก้ปัญหาที่
เกิดขึ้นเพราะปราศจากไบเบิลฉบับภาษาอินเดียแบบครบถ้วนเพราะเท่ากับใช้เพลงสวดเพื่อให้
คนท่ัวไปเข้าถึงพระเจ้าได้แทน (Sugirtharajah, 2001, p.20)  

กระทั่งต่อมา นักบวช เคลาดิอุส บูชานาน นักบวชนิกายโปรเตสแตนท์ ซึ่งเดินทางมา
ทีอ่ินเดียในช่วงศตวรรษที่ 18 เขาได้เป็นผู้เริ่มท าภารกิจแปลไบเบิลเป็นภาษาท้องถิ่นของอินเดีย
จ านวนมากอย่างจริงจังฉบับแรกนั้นเริ่มต้นแปลเป็นภาษามาลายาลามนับว่าเป็นความพยายาม
ก่อนหน้าท่ีจะมีเทคโนโลยีการพิมพ์แบบตะวันตกตามเข้ามาในภายหลังจากนี้ (Sugirtharajah, 
2001, p.21) 

โดยสรุปแล้ว ไบเบิลในอินเดียนั้นแท้จริงเริ่มต้นมานานก่อนที่มหาอ านาจตะวันตกจะ
เข้ามา แต่เพราะโดนมองไม่แตกต่างจากนิกายนอกรีต ท าให้กลายเป็นหนึ่งในข้ออ้างที่  
ชาวผิวขาวจะต้องปราบปราม เพื่อน าคริสต์ศาสนาท่ีพวกเขามองว่าถูกต้องแท้จริงมามอบให้ ซึ่ง
ในยุคอาณานิคมนั้น ความส าเร็จของการเผยแผไ่บเบิลในอินเดียคือการใช้เพลงสวดเป็นหลกั ท า
ให้ชดเชยการขาดแคลนไบเบิลภาษาท้องถิ่นในอินเดียไปได้ การร้องเพลงสวดยังอาจน าไปสู่การ
ร่วมกิจกรรมเพื่อความบันเทิงภายในโบสถ์ด้วย ซึ่งเมื่อพิจารณาจากวิถีทางศาสนาของคนอินเดยี
ที่นับถือฮินดูเป็นหลักแล้วมีการสวดหรือร้องเพลงเพื่อบูชาสรรเสริญพระเจ้าของตนกันอย่าง
มากนั้น การให้มาร้องเพลงสวดกันในโบสถ์ จึงเป็นวิธีการส าคัญหนึ่งที่ช่วยให้ไบเบิลสามารถ



72                                     วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

เข้าถึงคนอินเดียท้องถิ่นได้อย่างดี เพราะใครๆ ก็สามารถร้องเพลงได้ ไม่ว่าจะเป็นยาจกหรือ 
ผู้มีการศึกษา แล้วยังสามารถจดจ าเนื้อหาบางส่วนได้มากกว่าจะอ่านเป็นคัมภีร์เป็นหลักเท่านั้น 

 
ไบเบิลในจีน 

บรรดาคริสต์เตียนกลุ่มแรกที่เข้ามาถึงประเทศจีนคือสายนิกายเนสโตเรียน ซึ่งน า 
ไบเบิลฉบับภาษาซีเรียไปเผยแผ่ในประเทศจีนเป็นครั้งแรก มีผู้น าคือ อโลเพ็น บิชอป 
ชาวเปอร์เซียได้เข้าไปในประเทศจีนเมื่อราวศตวรรษที่ 6 ซึ่งตรงกับสมัยราชวงศ์ถังในรัชสมัย
ของพระเจ้าถังไท่จงจักรพรรดิซึ่งเป็นมหาราชที่ได้รับการยกย่องมากที่สุดในประวัติศาสตร์จีน 
การเข้ามาของศาสนาคริสต์ในช่วงเวลานี้จึงนับว่าตรงกับยุคทองของการเผยแผ่พุทธศาสนาใน
เมืองจีนด้วยเช่นกัน (Sugirtharajah, 2001, p.22) 

ภารกิจการเผยแพร่ศาสนาคริสต์และการแปลไบเบิลเป็นภาษาจีนได้รับการตอบรับ
และอุปถัมภ์จากพระเจ้าถังไท่จงเป็นอย่างดี โบสถ์ของชาวคริสต์และสาวกสายเนสโตเรียนจึงได้
เริ่มขึ้นที่ประเทศจีนในช่วงเวลานี้ (Moffett, 1998, p.299) โดยนักบวชทั้งหมดเป็น 
ชาวเปอร์เซีย ต่อมาพระเจ้าถังไท่จงก็ได้ประกาศให้ความคุ้มครองชาวคริสต์ในการเผยแผ่
ศาสนาแต่แม้จะได้รับการสนับสนุนเช่นนี้ กลับไม่ปรากฏร่องรอยของไบเบิลที่แปลเป็นภาษาจีน
ในฉบับสมบูรณ์ครบถ้วนปรากฏขึ้นในช่วงเวลานั้นเลย ต้องรอถึง 600 ปีถัดมาในประเทศจีนจึง
ปรากฏไบเบิลฉบับครบถ้วนสมบูรณ์ด้วยการแปลเป็นภาษามองโกลในสมัยราชวงศ์หยวนของ
ชาวมองโลกที่ครองอ านาจในช่วงศตวรรษที่ 12-13 ซึ่งเป็นยุคสมัยที่ชาวมองโกลได้แผ่ขยาย
อิทธิพลเข้าครอบคลุมทวีปเอเชียและบางส่วนของตะวันออกกลางและยุโรปตะวันออก 
(Moffett, 1998, pp.301-302)  

สาเหตุที่ไม่ปรากฏการแปลไบเบิลฉบับภาษาจีนแบบครบถ้วนนั้น เมื่อพิจารณาแล้ว
อาจมาจากปัจจัยหลายประการ ได้แก่การประกาศแนวคิดและการตีความเนื้อหาในไบเบิลนั้นมี
ลักษณะที่แตกต่างไปจากการตีความของคนจีนเพราะคนจีนมีวัฒนธรรมและแนวปรัชญารวมถึง
เอกลักษณ์ของพวกตนเองอย่างเข้มแข็ง คนจีนจ านวนมากนั้นมีวิถีชีวิตด้วยคติในลัทธิหยู 
(ขงจื่อ) ลัทธิเต๋า และ พุทธศาสนา รวมถึงแนวคิดหลากส านักกันอย่างเข้มข้นมานานเป็นพันปี 
แนวคิดหลายอย่างในศาสนาคริสต์ซึ่งมีความแตกต่างไปจากของคนจีน จึงเป็นยากที่จะผสาน
กลมกลืนเข้าในวัฒนธรรมความเชื่อของคนจีนได้เท่าท่ีควร ตัวอย่างส าคัญเช่น แนวคิดเรื่องหลัก
ตรีเอกานุภาพ การอยู่ร่วมกับพระเจ้า ความเช่ือความศรัทธา บาปที่มาจากการฆ่าตัวตาย คติ
ความเช่ือในศาสนาคริสต์เหล่านี้มีความแตกต่างไปจากคติความเช่ือของคนจีนเป็นอย่างมาก 
(Saeki, 1937, pp.134-135) 

แต่อย่างไรก็ตาม เนื้อหาบางส่วนในไบเบิลกลับสามารถผสานกลืนเข้ากับคนจีนได้ 
ดังเช่นกฎข้อบังคับในบัญญัติสิบประการของชาวฮิบรู ซึ่งเป็นหลักปฏิบัติที่มีความเข้มงวดนั้น
กลับสามารถไปกันได้กับคติความเช่ือในลัทธิหยู ซึ่งมีความเคร่งครัดในเรื่องความสัมพันธ์
ระหว่างบุคคลอย่างมาก ตัวอย่างเช่น ความสัมพันธ์ระหว่างบิดากับบุตร สามีและภรรยา 



 

ไบเบิล การเป็นเครื่องมือทางวัฒนธรรม                                                                               73 

จักรพรรดิและขุนนางหรือ ข้อห้ามเรื่องการไม่ลักทรัพย์ ไม่ฆ่าคน เป็นต้น (Saeki, 1937, 
pp.135-136) 

อีกปัจจัยหนึ่งซึ่งน่าจะเป็นอุปสรรคใหญ่ในการแปลไบเบิลเป็นภาษาจีนคือ วัฒนธรรม
ด้านอักษรศาสตร์ของจีน ซึ่งอักษรจีนโบราณนั้นเต็มไปด้วยวิธีการและจ านวนตัวอักษรมหาศาล
มาก ส่งผลให้การดัดแปลงเนื้อหาหรือสื่อความหมายในไบเบิลท าได้ยาก ในขณะที่การบันทึกค า
สอนของศาสนาพุทธ ลัทธิหยู และเต๋า ค่อนข้างเอื้อกับวัฒนธรรมการบันทึกของคนจีนมากกว่า
ดังนั้นการเผยแผ่ศาสนาคริสต์ของพวกเนสโตเรียนในยุคนี้จึงต้องมีความยืดหยุ่นอย่างสูงมาก สิ่งที่
น่าสนใจเกี่ยวกับการแปลและดัดแปลงแนวคิดในไบเบิลให้เอื้อต่อการเผยแผ่ศาสนาในประเทศจีน
ยุคแรกๆ คือ การท าให้สอดคล้องไปกับคติความเช่ือของคนจีนตัวอย่างเช่น การดัดแปลงช่ือของ
บุคคลส าคัญในไบเบิลโดยจากพระเยซูหรือ Jesus ก็ให้เปลี่ยนเป็น Ishu หรือพระแม่มาเรีย ก็ให้
เปลี่ยนเป็น Mo-yen จิตวิญญาณศักดิ์สิทธิ์ (Holy Spirit) ก็ให้เปลี่ยนเป็น Cool Wind จะพบว่า
ทั้งหมดนี้เป็นการดัดแปลงโดยที่ไม่ได้อ่านช่ือหรือใช้ค าทับศัพท์จากไบเบิลโดยตรง จึงท าให้
ความหมายแทบจะเปลี่ยนเป็นคนละเรื่องไปเลย (Sugirtharajah, 2001, p.26) 

อย่างไรก็ตาม การดัดแปลงเช่นนี้จึงเท่ากับว่าเป็นลักษณะของความคิดแบบ “ดีกว่า
ไม่ได้อะไรเลย”เพราะส าหรับบรรดาคริสต์ชนและสาวกของเนสโตเรียนผู้เผยแผศ่าสนาในจีนนั้น 
เมื่อเป็นที่แน่ชัดแล้วว่าพระเจ้าถังไท่จงได้ให้ความคุ้มครองและอิสระในการเผยแผ่ศาสนา พวก
เขาย่อมจะรู้ดีว่ามันเป็นโอกาสอันแสนล้ าค่าที่พวกตนได้รับการสนับสนุนโดยกษัตริย์และอ านาจ
รัฐของดินแดนนี้ (หรืออย่างน้อยก็ไม่โดนขัดขวาง) ท าให้พวกเขาท างานง่ายขึ้น ไม่ต้องเผชิญกับ
การต่อต้าน ดังนั้นเมื่อได้โอกาสมาเช่นนี้แล้ว ถึงจะต้องมีการดัดแปลงค าสอนไปบ้างแต่ขอให้ได้
มีการหยั่งรากฐานของคริสต์ศาสนาลงไปได้เท่านี้ก็เพียงพอไม่แน่ชัดนักว่าแนวความคิดเช่นนี้
เกิดขึ้นกับการเผยแผค่ริสต์ศาสนาในประเทศตะวันออกหรือกลุ่มประเทศโลกที่สามอื่นๆ อย่าง
ชัดเจนเพียงใด  

โดยสรุปแล้ว การเผยแผ่ไบเบิลในจีนจึงเป็นการพยายามอธิบายความเช่ือทุกเรื่องให้
กลายเป็นค าสอนของพระเจ้าหรือเป็นส่วนหนึ่งของพระเจ้าไปโดยปริยาย ลักษณะคล้ายคลึงกับ
การเผยแผ่ไบเบิลในอินเดีย ซึ่งทั้งสองดินแดนมีความเข้มแข็งในด้านอารยะธรรมของตนเองอยู่
ก่อนแล้ว เพียงแต่มีความแตกต่างกันอยู่บ้างในด้านรายละเอียด ซึ่งของจีนจะมีลักษณะการ
คุกคามต่อความเช่ือท้องถิ่นน้อยกว่าของอินเดียอยู่ค่อนข้างมาก อย่างไรก็ตามปัญหาส าคัญของ
ผู้เผยแผ่คริสต์ศาสนาทุกนิกายในจีนคือ การต้องหาทางน าเสนอศาสนาต่อชาวจีนซึ่งเป็นกลุ่ม
ผู้คนที่มีวิถีชีวิตและความเช่ือของตนเองอย่างฝังรากลึกมายาวนาน ซึ่งสุดท้ายแล้วปัญหานี้ก็
แทบหมดไป หลังจากมีไบเบิลฉบับภาษาอังกฤษได้แพร่หลายมากข้ึน  

 
ไบเบิลในทวีปแอฟริกาเหนือ 

การเผยแผ่ไบเบิลในทวีปแอฟริกามีความยากล าบากแตกต่างไปจากอินเดียและจีน 
แม้ว่าชุมชนชาวคริสต์จะมีถิ่นฐานอยู่บริเวณตอนเหนือของทวีปแอฟริกามาตั้งแต่ช่วงศตวรรษ 



74                                     วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

ที่ 1 อยู่แล้วก็ตามซึ่งบรรดามิชชันนารีส่วนใหญ่นั้นมาจากบริเวณเอเชียไมเนอร์แล้วเดินทางเข้า
สู่อียิปต์ ในระยะเริ่มแรกมีผู้บุกเบิกคนส าคัญคือ นักบุญออกุสติน ส่วนแนวคิดส าคัญในการ
ผสานความเชื่อทางวัฒนธรรมคือการน าพระเจ้า (God) ให้เป็นองค์เดียวกับพระเสาร์ (Saturn) 
เกิดเป็นแนวศรัทธาแบบใหมข่ึ้นในตอนเหนือของทวีป (Raven, 1993, p.168) แนวคิดเช่นนี้จึง
ช่วยให้เห็นถึงการดัดแปลงความเชื่อในคริสต์ศาสนากับศาสนาท้องถิ่นของชาวแอฟริกา 

มีบันทึกโบราณที่แสดงว่า การเผยแผ่เข้าไปสู่บริเวณแอฟริกาตะวันออกเฉียงเหนือ มี
จุดศูนย์กลางอยู่ที่เอธิโอเปีย จากนั้น 3 ศตวรรษต่อมา ดินแดนตูนิเซียได้กลายเป็นจุดรวมของ
คริสต์สามสายหลักที่เผยแผ่ไบเบิลด้วยภาษาละติน ได้แก่ เทอร์ทูเรียน ไซเปรียน และออกุสติน
ก่อเกิดชุมชนชาวคริสต์ที่เติบโตอย่างต่อเนื่องและเป็นจุดเริ่มต้นของคริสต์นิกายแอฟริกัน 
(African Church) กลายเป็นศูนย์กลางเผยแผ่ศาสนาคริสต์ที่มีการเคลื่อนไหวอย่างสูงมากใน
ขณะที่ในอียิปต์นั้น มีการแปลไบเบิลฉบับของชาวฮิบรูหรือฉบับพันธะสัญญาเก่าให้เป็นภาษา
กรีกเกิดขึ้นที่นครอเล็กซานเดรียในช่วง 200 ปีก่อนคริสตกาล ซึ่งนับว่าเป็นช่วงเวลาก่อนหน้า
การแปลไบเบิลเป็นภาษาอังกฤษเป็นระยะเวลามากกว่า 1,000 ปีด้วยซ้ า โดยมีนครอเล็กซานเด
รียเป็นหัวหอกหลักของการนี ้(Sugirtharajah, 2001, pp.30-31) 

ส่วนไบเบิลฉบับที่ส าคัญที่สุดในการตีความบทสวดต่างๆ นั้นคือไบเบิลฉบับภาษา
ละตินของนักบุญออกุสตินซึ่งค่อนข้างประสบความส าเร็จในการเข้าถึงชนช้ันปกครอง เนื่องจาก
ภาษาละตินเป็นภาษาส าคัญที่มีการสอนกันอยู่แล้วในชนช้ันปกครองของทวีปแอฟริกาเหนือ ท า
ให้การเข้าถึงไบเบิลฉบับภาษาละตินนั้นไม่ค่อยประสบปัญหานัก อย่างไรก็ตาม ออกุสตินกลับ
ไม่สามารถเข้าถึงชนพื้นเมืองและคนทั่วไปได้เลย เพราะคนพื้นเมืองส่วนมากใช้ภาษาพิวนิค 
ดังนั้นแม้ว่าออกุสตินจะได้ช่ือว่าเป็นนักบุญผู้ที่ยิ่งใหญ่ แต่เขาค่อนข้างปราศจากความเข้าใจใน
วัฒนธรรมพื้นฐานของชาวพื้นเมืองในแอฟริกาเหนือเท่าที่ควร(Sugirtharajah, 2001, p.32) 
แล้วหลังจากนั้นราวสองทศวรรษ ออกุสตินได้เปลี่ยนมาใช้วิธีการใหม่ โดยหันมามุ่งเน้นให้ผู้อ่าน
ไบเบิลได้มีความเพลิดเพลินต่อการอ่านและฟังเรื่องราวของพลังเหนือธรรมชาติและฤทธานุภาพ
ทั้งหลายในไบเบิล ไม่ว่าจะเป็นเรื่องการกลับมาฟื้นคืนชีพของพระเยซู การรักษาอาการเจ็บป่วย
ด้วยการสัมผัส บาดแผลศักดิ์สิทธ์ิ การเสียสละตนเอง เป็นต้น (Frend, 1952, pp.232-233) 

ต่อมาราวศตวรรษที่ 4-5 บิชอปโดนาตุส แม็คนัส ได้ผลักดันให้สร้างชุมชนชาวคริสต์
ของทวีปแอฟริกาเหนือ จึงเป็นจุดเริ่มของนิกายโดนาติสต์ (Donatists) เป็นสายที่ยึดแนวคิดว่า
นักบวชจะต้องมีความเคร่งครัดในการปฏิบัติตนแล้วยังมีการให้นักบวชและคริสต์ชนหันมา
ศึกษาภาษาพิวนิค เพื่อจะได้เข้าถึงคนพื้นเมืองของแอฟริกาได้ดีกว่าเดิมกลุ่มนี้จึงประสบ
ความส าเร็จมากที่สุดในการผสานความเช่ือและเผยแผ่ไบเบิลให้สอดคล้องกับวัฒนธรรมของ
ชาวพื้นเมืองอย่างไรก็ตาม ได้เกิดความขัดแย้งอย่างรุนแรงระหว่างกลุ่มโดนาติสต์กัลกลุ่มของ
ออกุสตินท าให้เกิดการแข่งขันระหว่างสองกลุ่มในการเผยแผ่ศาสนา โดยฝ่ายออกุสตินมุ่งเน้น
การน าเสนอเรื่องราวอิทธิปาฏิหาริย์มากกว่าจะเน้นให้ชาวพื้นเมืองศึกษาค าสอนในไบเบิล  



 

ไบเบิล การเป็นเครื่องมือทางวัฒนธรรม                                                                               75 

ส่วนฝ่ายโดนาติสต์จะมุ่งการเข้าถึงชาวพื้นเมืองด้วยการยอมศึกษาภาษาของชาวพื้นเมืองและ
การยึดมั่นในหลักปฏิบัติตนอย่างเคร่งครัด (Frend, 1952, p.242) 

ซึ่งผลคือ ฝ่ายโดนาติสต์ได้รับความนิยมจากชาวพื้นเมืองในแอฟริกาเหนือมากกว่า 
เรื่องราวของอิทธิปาฏิหาริย์และฤทธานุภาพของพระเจ้านั้นเป็นที่จับใจของผู้คน ส่วนหนึ่งนั้น
เป็นเพราะมันไปกันได้กับเรื่องเล่าและต านานพื้นถิ่นของชาวแอฟริกาเองด้วย ในขณะเดียวกัน 
การอ่านภาษาละตินในไบเบิลนั้นไม่ได้เป็นปัญหาส าหรับชนช้ันปกครองในแอฟริกาเหนือ 
(Sugirtharajah, 2001, p.35-36) 

โดยสรุปแล้ว ไบเบิลในแอฟริกาเหนือช่วงก่อนยุคอาณานิคมได้แบ่งออกเป็นสอง
สถานะ นั่นคือส าหรับชนช้ันปกครองและชาวพื้นเมือง ส าหรับชนช้ันปกครองนั้น พวกเขา
สามารถศึกษาและอ่านไบเบิลในฐานะเอกสารชนิดหนึ่งได้ แล้วก็ไม่ได้มีการปฏิเสธหรือโต้แย้ง
ความเช่ือภายในนั้นเท่าไรนัก ส่วนชาวพื้นเมืองเองก็มีความช่ืนชอบต่อเรื่องราวอิทธิปาฏิหาริย์
เหนือจริงที่อยู่ในไบเบิล ดังนั้นจึงแทบไม่ได้ดัดแปลงช่ือหรือเนื้อหาเพื่อให้เข้าถึงชาวพื้นเมือง 
แตกต่างไปจากจีนและอินเดีย แต่ในแอฟริกาจะใช้วิธีอธิบายให้คนพื้นเมืองเข้าใจง่ายขึ้นเท่านั้น 
ดั่งเช่นออกุสตินน าเสนอว่า พระเจ้าในคริสต์ศาสนาคือพระเจ้าองค์เดียวกันกับพระเสาร์นั่นเอง  

 
ยุคอาณานิคม ชุมชนชาวคริสต์และสังคมไบเบิล 

ด้วยแนวคิด “ภาระของคนขาว” (White Burden) ด้วยความเช่ือว่า พวกตนมี
ภาระหน้าที่จะต้องน าความเจริญ อารยะธรรม และคริสต์ศาสนาเข้าไปเผยแผใ่ห้แก่ผู้ที่ด้อยกว่า
ในซีกโลกตะวันออกไกล ซึ่งคนตะวันตกได้ตีกรอบและขีดเส้นไว้เช่นนั้น 

ชาติตะวันตกจะใช้ก าลังทหารและแสนยานุภาพเข้าน าหน้าในการท าศึกเพื่อยึดครอง
ดินแดนแล้วสร้างอาณานิคมก่อนท่ีจะครอบง าทางความเชื่อและค่านิยมด้วยการใช้คริสต์ศาสนา 
จึงเป็นการใช้ศาสนาเพื่อผลทางการเมืองตามมา ดังนั้น คริสต์ศาสนาและไบเบิลจึงนับว่าเป็น 
หัวหอกส าคัญที่เหล่านักบุกเบิกชาวตะวันตกใช้ในการล่าอาณานิคมและผนวกดินแดนเหล่านี้
เข้าไว้ใต้อาณัติอย่างได้ผล ไบเบิลในฐานะเป็นหนังสือค าสอนที่ส าคัญสูงสุดในศาสนาคริสต์  
จึงเป็นเครื่องมือทางวัฒนธรรมช้ินส าคัญที่ไม่อาจขาดได้ ซึ่งประเทศที่เป็นแกนน าในการยุค
อาณานิคมของชาติตะวันตก ได้แก่ โปรตุเกส ฮอลันดา สเปน ต่อมาจึงเป็นยุคของ อังกฤษ และ 
ฝรั่งเศส  

ช่วงยุคอาณานิคม จักรวรรดิอังกฤษได้น าแนวคิดที่ว่าด้วยการใช้คริสต์ศาสนามาโยง
เข้ากับการปกครองเพื่อจัดการกับกลุ่มประเทศอาณานิคมกรณตีัวอย่างส าคัญคือประเทศอินเดยี
เพราะเดิมทีแล้วการแปลไบเบิลเป็นภาษาท้องถิ่นในอินเดียนั้นค่อนข้างประสบปัญหามาก และ
ก็ไม่ได้มีการแพร่กระจายไบเบิลที่มากพอ กระทั่งศตวรรษที่15-18 มีไบเบิลฉบับแปลภาษา
อังกฤษเริ่มแพร่หลายในอินเดียคนท้องถิ่นสามารถอ่านได้เข้าใจง่ายขึ้น แล้วยังช่วยการ
แก้ปัญหาที่จะต้องแปลช่ือหรือตีความหมายให้เป็นภาษาท้องถิ่นอีกด้วย  



76                                     วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

นอกจากนี้ไบเบิลฉบับแปลภาษาอังกฤษยังมีเป้าหมายส าคัญอีกประการคือใช้เป็น
เครื่องมือเพื่อใช้ขับเคลื่อนในการสร้างสังคมชาวคริสต์ในกลุ่มประเทศอาณานิคม มีส่วนช่วย
อย่างมากในการสถาปนาโบสถ์ของคริสต์นิกายโปรเตสแตนท์ภายในประเทศอาณานิคม ซึ่งสิ่งที่
มิชชันนารีจากอังกฤษน าเข้ามานั้นยังรวมถึงไปการศึกษา การแพทย์ วิทยาการจากโลก
ตะวันตก สิ่งเหล่านี้ล้วนเป็นเง่ือนไขส าคัญซึ่งเหล่ามิชชันนารีจากชาติมหาอ านาจตะวันตก
จะต้องน าเข้าไปเผยแผ่ในดินแดนตะวันออกเช่นเดียวกับพวกชาติมหาอ านาจทางทะเลก่อนหน้า
อังกฤษคือ โปรตุเกส ฮอลันดา สเปน แต่สิ่งที่อังกฤษเหนือกว่าชาติตะวันตกเหล่านั้น อังกฤษ
เข้าสู่โลกตะวันออกในฐานะผู้รุกรานและมีการบังคับใช้ภาษาอังกฤษอย่างจริงจัง โดยเฉพาะการ
บังคับให้มีการสอนภาษาอังกฤษไม่ว่าจะในโรงเรียนและภายในโบสถ์ การอ่านไบเบิลใน
ห้องเรียนก็เป็นส่วนหนึ่งที่เข้ามาพร้อมกับโบสถ์ของคริสต์นิกายโปรเตสแตนท์ ซึ่งในชุมชนของ
ชาวคริสต์นิกายโปรเตสแตนท์ในต่างแดนนั้นถึงกับมีค ากล่าวว่า  

“ชาวโปรเตสแตนท์ท่ีปราศจากไบเบิล ก็เปรียบเหมือนทหารที่ปราศจากอาวุธส าหรับ
ใช้ออกศึก” (Sugirtharajah, 2001, p.52)  

นี่จึงเป็นการน าไปสู่การพิมพ์ไบเบิลฉบับพกพาหรือแบบราคาถูก (Cheap Bible) ซึ่ง
ช่วยท าให้ชาวคริสต์นิกายโปรเตสแตนท์สามารถใช้ติดตัวพกพาไปอ่าน หรือจะน าไปใช้เผยแผ่
ศาสนาให้กับผู้คนในดินแดนต่างๆ ได้ทุกสถานท่ี ไม่จ าเป็นต้องพึ่งพาแต่โบสถ์เพียงอย่างเดียว 

สังคมผู้อ่านไบเบิล (ฉบับภาษาอังกฤษ) จึงได้เริ่มต้นขึ้นจากจุดนี้นอกจากนี้ยังมี
ต านานเรื่องเล่าที่ได้สร้างความประทับใจและมักเล่าซ้ ากันบ่อยครั้งเกี่ยวกับเรื่องราวของ 
แมรี่ โจนส์ เด็กสาวอายุ 16 ปีจากเวลส์ เธอมีความรักอย่างลึกซึ้งต่อพระวจนะของพระเจ้า 
ยอมเดินทางไกลถึงสองไมล์เพื่อไปอ่านไบเบิลฉบับภาษาอังกฤษในห้องสมุดจากนั้นเธอก็ 
เก็บหอมรอมริบอยู่หลายปีแล้วเดนิทางไกลถึง 20 ไมล์ เพื่อที่จะเดินเข้าเมืองไปหาซื้อไบเบิลมา
อ่านของตัวเอง แต่เมื่อไปถึง เธอก็ต้องผิดหวังเมื่อพบว่าร้านค้าได้ขายไบเบิลหมดไปแล้ว เมื่อ 
โธมัส ชาร์ล ผู้มีอ านาจในรัฐบาลได้ทราบข่าวนี้ จึงได้มอบไบเบิลให้เธอได้เก็บไว้อ่านสมความ
ปรารถนาในที่สุด (Canton, 1904, p.1) 

จากเรื่องราวนี้ โจเซฟ ฮิวจ์ ซึ่งเป็นเจ้าหน้าที่ผู้ช่วยในส านักงานของรัฐบาลจึงได้กล่าวว่า  
“สังคมไบเบิลอาจจะเกิดขึ้นในลักษณะเช่นนี้ก็จริง แต่ท าไมต้องเป็นแค่ที่เวลส์เท่านั้น
เหตุใดจึงไม่เป็นที่สหราชอาณาจักร หรือเหตุใดจึงไม่เกิดขึ้นทั่วทั้งโลกกันเล่า” 
(Canton, 1904, p.1) 
แม้ว่านี่จะเป็นเพียงเรื่องเล่า แต่ก็เป็นเกร็ดประวัติศาสตร์ที่แสดงให้เห็นว่าแนวคิดการ

สร้างชุมชนชาวคริสต์และสังคมไบเบิลทั่วโลกนั้นจุดเริ่มต้นอย่างไร  
การอ่านไบเบิลฉบับภาษาอังกฤษร่วมกันจึงกลายเป็นกิจกรรมของชุมชนชาวคริสต์ทุก

เพศทุกวัย เป็นหนึ่งในปัจจัยส าคัญที่ท าให้เครือจักรภพอังกฤษสร้างความยิ่งใหญ่ขึ้นได้ แล้วก็ท า
ให้ไบเบิลฉบับภาษาอังกฤษได้รับความนิยมมหาศาลเป็นหนังสือและเอกสารเพียงชุดเดียวที่
ได้รับการเชิดชูอย่างล้นหลามในฐานะข้อเขียนที่ทรงอิทธิพลที่สุดมีผู้อ่านกว้างขวางที่สุด ไม่ได้



 

ไบเบิล การเป็นเครื่องมือทางวัฒนธรรม                                                                               77 

จ ากัดเพศหรือผิวสี สามารถทลายกรอบหรือข้อจ ากัดของผิวสีได้มากที่สุดในโลกด้วย  
(The Book Above Every Book, 1910, p.30) นอกจากนี้ยังได้รับการยกย่องเชิดชูว่าเป็น
หนังสือท่ีขับเคลื่อนมนุษยชาติช่วยมอบแรงบันดาลใจแล้วกระทบถึงจิตใจของผู้คนได้มากที่สุด
อีกด้วยเช่นกัน (The Book Above Every Book, 1910, p.97) 

 
บทสรุป 

ไบเบิลจึงมีอีกสถานะคือเป็นเครื่องมือทางวัฒนธรรมที่ใช้เป็นอาวุธในการเข้าสู่ 
กลุ่มประเทศโลกที่สามและในสมัยอาณานิคมเพื่อเข้าครอบง าทางวัฒนธรรม แม้ว่านี่จะเป็น
ถ้อยค ารุนแรงในเชิงลบ ราวกับว่าไบเบิลเป็นเสมือนอาวุธที่ใช้ครอบง าทางวัฒนธรรมก็ตาม แต่
เมื่อพิจารณาจากประวัติศาสตร์ของไบเบิลในกลุ่มประเทศโลกที่สามตั้งแต่แรกเริ่มและในยุค 
ล่าอาณานิคมแล้ว ค ากล่าวเช่นนี้อาจไม่ได้เกินเลยไปนัก  

การแปลไบเบิลเป็นภาษาอังกฤษ แล้วบังคับใช้ให้เป็นส่วนหนึ่งของแบบเรียน
ประกอบการสอนภาษาอังกฤษ กรณีของประเทศอินเดียในยุคอาณานิคมภายใต้การปกครอง
ของอังกฤษ ภาษาอังกฤษได้บรรจุเข้าเป็นหลักสูตรที่เด็กชาวอินเดียทุกคนต้องเริ่มเรียน การ
บังคับด้วยนโยบายของรัฐนั้น ทางหนึ่งนอกจากเพื่อให้เกิดความสะดวกต่อการสื่อสารในอนาคต
แล้ว การน าไบเบิลเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของแบบเรียน เพื่อให้เด็กได้อ่านและคุ้นเคยตั้งแต่วัยเยาว์ 
จึงยิ่งปลูกฝังให้ง่ายต่อการเข้ารีต ซึ่งก็จะช่วยน าไปสู่ความภักดีต่อสหราชอาณาจักรอีกด้วยสอง
คือ น าไปสู่การเชิดชูไบเบิลในฐานะหนังสือขายดี และการสร้างชุมชนชาวคริสต์และสังคม 
ไบเบิลที่มีความเข้มแข็งและปลูกฝังความเชื่ออย่างแรงกล้า ท าให้ผู้คนเกิดความรับรู้และยอมรับ
ได้ไม่ยาก หากประกาศว่าไบเบิลเป็นหนังสือขายดีอันดับหนึ่งของโลก หรือในสังคมโลกเอง  
ไบเบิลก็เป็นหนังสือที่มีการซื้อซ้ าอยู่บ่อยครั้ง เพื่อน ามาศึกษาในสิ่งที่อาจจะไม่ได้เกี่ยวข้องกับ
เรื่องศาสนาหรือประวัติของพระเยซูเลยก็ได้ 

อย่างไรก็ตาม มีประเด็นที่ควรน ามาพิจารณาประกอบ น่ันคือการเปลี่ยนผ่านของการ
เผยแผ่คริสต์ศาสนาและไบเบิลจากชาวยิวหรือชาวฮิบรูไปสู่ชาติมหาอ านาจยุโรปตะวันตก 
โดยเฉพาะกลุ่มประเทศนักล่าอาณานิคม ซึ่งเริ่มมาตั้งแต่โปรตุเกส ฮอลันดา สเปน มาจนถึง 
อังกฤษและฝรั่งเศส การเปลี่ยนผ่านของผู้กุมอ านาจในการเผยแผ่เช่นนี้ อาจกล่าวได้ว่ามา
ความส าเร็จอย่างมากของอังกฤษในขยายและล่าอาณานิคม และการตีพิมพ์ไบเบิล 
ฉบับภาษาอังกฤษท่ีได้รับความนิยมและเข้าถึงคนท่ัวไปได้มากท่ีสุดในโลก ด้วยเหตุนี้จึงอาจเกิด
เป็นแนวความคิดในลักษณะเข้าข้างตัวเองประการหนึ่งนั่นคือ มหาอ านาจตะวันตกมองว่า 
พวกตนคือชนชาติที่มอี านาจอันชอบธรรมที่สุดในการรับสืบทอดพันธะในการเผยแผ่พระวจนะ
จากพระเจ้าต่อจากชาวยิวหรือฮิบรูไปโดยปริยาย 

ด้วยความที่ศาสนาคริสต์นั้นแม้จะถือก าเนิดจากชาวฮิบรูหรือชาวยิวโบราณ และมี
รากฐานมาจากศาสนายูดาห์ ซึ่งหากกล่าวโดยตามตรงแล้ว ก็นับว่าเป็นศาสนาส าคัญของโลกที่
ได้ถือก าเนิดขึ้นมาในดินแดนที่เป็นรอยต่อคาบเกี่ยวอยู่ระหว่างสามทวีป ได้แก่ เอเชีย ยุโรป 



78                                     วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 35 ฉบับพิเศษ (มกราคม-มิถุนายน 2559) 

และแอฟริกา แต่ยิ่งนานวัน ก็ดูเหมือนว่าจะกลายเป็นค่านิยมหรือการรับรู้โดยผิวเผินไปแล้วว่า
ศาสนาคริสต์เป็นศาสนาของชาวตะวันตกและส่วนหนึ่งก็ได้กลายเป็นวัฒนธรรมความเช่ือและ
ความศรัทธาในระดับชีวิตประจ าวันของชาวตะวันตกไปแล้ว แม้จะไม่ถึงกับระบุว่าอังกฤษคือ
ผู้รับสืบทอดพันธะกิจนี้แทนที่ แต่ก็อาจมองได้ว่าพระเจ้าได้ส่งผ่านมาทางชาวยิวซึ่งเป็นชาติ 
ที่ถูกเลือกก่อน จากนั้นจึงเปลี่ยนผ่านมายังเหล่าคริสต์เตียนในชาติตะวันตกต่อมา 

จุดน่าสังเกตคือ ชาวยิวซึ่งเป็นผู้ให้ก าเนิดศาสนาคริสต์มาแต่เดิม กลับไม่ได้ใช้อ านาจ
ของศาสนาคริสต์เป็นข้ออ้างในการออกล่าอาณานิคมหรือใช้เป็นอาวุธทางวัฒนธรรมต่อชนชาติ
อื่นเลย ในทางกลับกัน เมื่อพิจารณาจากประวัติศาสตร์ชาวยิว พวกเขากลับค่อนข้างล้อมรั้วและ
ยึดถือศาสนาของพวกตนไว้โดยไม่คิดจะเผยแผ่ออกไปสู่ชนชาติอื่นเท่าไรนัก แตกต่างจากชาติ
มหาอ านาจตะวันตกในสมัยอาณานิคม หรือจนกระทั่งปัจจุบันนี้ ซึ่งเปลี่ยนมาใช้วัฒนธรรม  
ทุนนิยม Pop Culture ภาพยนตร์ เพลง และอื่นๆ นับไม่ถ้วน  
 

เชิงอรรถ 
1
 อาทิ ประวัติศาสตร์นิพนธ์ของทวีปอเมริกาเหนือ ช่วงที่ชาวยุโรปยังไม่ได้อพยพเข้ามานั้น การ

เขียนประวัติศาสตร์กระแสหลัก แทบจะมองว่าพวกชาวพื้นเมือง  เช่น อินเดียนแดง แทบไม่ได้
เกี่ยวข้องอะไรในการสร้างชาติของสหรัฐอเมริกาคนเหล่านี้  กลายเป็นคนชายขอบ 
ประวัติศาสตร์กระแสหลักของอเมริกาเริ่มขึ้นจากการประกาศเป็นเอกราชแล้วท าสงครามกับ
อังกฤษ และเริ่มต้นมีประธานาธิบดีคนแรกเป็นต้นมา ส่วนยุคที่เก่ากว่านั้นแทบไม่ได้รับ
ความส าคัญมาเป็นเวลานาน  
 

เอกสารอ้างอิง 
Pabillo S. Broderick, ประธาน ศรีดารุณศีล และมนต์สิงห์ ไกรสมสุข แปล พระสังฆราชโยเซฟ. 

(2550). พระคัมภีร์ ฝีพระหัตถ์พระเจ้า ฝีมือมนุษย์. คณะกรรมการคาทอลิกเพื่อ
พระสงฆ์. 

Christofer De Hamel. (2011). An illuctrated history from papyrus to print.Oxford: 
University of Oxford. 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of Culture: Selected Essays.New York: Basic 
Books, Inc. 

Febrve, L., & Martin, H. J. (1976). The Coming of the Book:The Impact of Printing 
1450 - 1800. NLB: London: Atlantic Highlands: Humanities Press. 

Frend, W. (1952). The Donatist Church: A Movement of Protest in Roman North 
Africa. Oxford: Clarendon Press. 



 

ไบเบิล การเป็นเครื่องมือทางวัฒนธรรม                                                                               79 

John C. England. (1996). The Hidden History of Christianity in Asia: The Churches 
of East Before 1500.Delhi: ISPCK. 

Howsam, L. (2006). Old Books and New Histories: An Orientation to Studies in 
book and print culture.Toronto: University of Toronto Press. 

Moffett, S. H. (1998). A History of Christianity in Asia, vol.1. New York: Orbis 
Books. 

Raven, S. (1993). Rome in Africa. London: Routledge. 
Saeki, P. Y. (1937). The Nestorian Documents and Relics in China. Tokyo: The 

Academy of Oriental Culture. 
Sugirtharajah, R. S. (2001). The Bible and the third world: precolonial, colonial 

and postcolonial encounters. Cambridge: Cambridge unversity press. 
The Book Above Every Book. (1910). London: The Bible House. 
The Ecclesiastical History of Eusebius (Vol. vol. v). (1908). London: George Bell 

and Son. 
William Canton. (1904). The Story pf the Bible Society.London: John Murray. 


