
มหานครดิสโทเปียในอาชญนิยายญี่ปุ่นเรื่อง “ราตรีสีเลือด” 
（ストロベリーナイト） 

Urban Dystopia in Japanese crime fiction Strawberry Night 
 

ปราง ศรีอรณุ* 
endless_liberty@hotmail.com 

ทอแสง เชาว์ชุติ** 
thosaeng.c@chula.ac.th 

 
บทคัดย่อ 

ในปัจจุบันวรรณกรรมของญี่ปุ่นหลายเรื่องมักใช้ฉากในสังคมเมือง โดย เฉพาะ
วรรณกรรมประเภทอาชญนิยาย (crime fiction) ที่ส่วนมากมักใช้ฉากมหานครที่มีความซับซ้อน
วุ่นวายและเต็มไปด้วยความด ามืด หรือมีลักษณะที่เรียกว่า “ดิสโทเปีย” (Dystopia) ดังเช่นใน
วรรณกรรมเรื่องราตรีสีเลือด (Strawberry Night, ストロベリーナイト, 2008) ซึ่งได้น าเสนอ
ให้เห็นประเด็นปัญหาทางสังคมที่เกิดขึ้นจากการเปลี่ยนผ่านเข้าสู่ยุคสมัยใหม่ (modernity) 
ผ่านฉากแบบดิสโทเปียในมหานครโตเกียวและผ่านตัวละครต่างๆ โดยเฉพาะตัวละครฆาตกร
ต่อเนื่อง อีกทั้งยังน าเสนอให้เห็นถึงลักษณะที่ฉากและจิตใจของตัวละครฆาตกรต่อเนื่องได้ผสม
ปนเปกันเพื่อสื่อถึงอันตรายที่แฝงอยู่ในพื้นที่เมือง เสมือนกับเป็นการวิพากษ์วิจารณ์ว่าสังคม
เมืองเป็นศูนย์รวมของปัญหา มากกว่าเป็นพื้นที่ซึ่งควรจะเต็มไปด้วยความเป็นระเบียบและ
ความเจริญก้าวหน้า 
 
ค าส าคัญ : ฉากสังคมเมือง, อาชญนิยายญี่ปุ่น, ดิสโทเปีย, การผสมผสานจิตใจกับฉาก 
 
  
                                                      
* นักศึกษาหลักสูตรอักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาวรรณคดีเปรียบเทียบ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
** ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจ าหลักสูตรอักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาวรรณคดีเปรียบเทียบ จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย 



 

140                             วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 37 ฉบับที่ 1 (มกราคม -  มิถุนายน 2561) 

Abstract 
Contemporary Japanese literature often employs an urban setting. In 

the case of Japanese crime fiction, the city is often described as chaotic and 
dark, in other words, “dystopian”. The crime fiction Strawberry Night (ストロベ

リーナイト, 2008), set against a backdrop of urban Tokyo, presents dystopian 
images of the city as well as dark representations of the characters – especially the 
protagonist, a serial killer – to bring to light social problems that have resulted 
from the transition to modernity. Moreover, the novel describes the way the 
urban space and the serial killer’s psyche melt into and become 
indistinguishable from each other. This “psychotopography,” or blending of 
space and psyche, points to the monstrosity that lurks within the cityscape and 
suggests that the modern city, rather than being a locus of peace, order and 
progress, is a place full of danger and crisis. 

 
Keywords: urban settings, Japanese crime fiction, dystopia, psychotopography  
  



 

มหานครดิสโทเปียในอาชญนิยายญี่ปุ่นเร่ือง “ราตรีสีเลือด”                                                        141 

1. บทน า 
ภาพสังคมเมืองในวรรณกรรมหลายเรื่องมักถูกน าเสนอว่าเป็นพื้นที่ซึ่งมีความเป็น

ระบบระเบียบ (order) มีความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีสูง จนท าให้ผู้คนด ารงชีวิตในแต่ละวัน 
ได้อย่างสะดวกสบาย มีพื้นที่ซึ่งสามารถรองรับวิถีชีวิตของกลุ่มคนทุกประเภท อีกทั้งยังเต็มไป
ด้วยความมีชีวิตชีวาจากการที่ผู้คนต่างด าเนินชีวิตตามตารางที่วางไว้ในแต่ละวัน จึงท าให้สังคม
เมืองเป็นพื้นทีอ่ันเต็มไปด้วยการเคลือ่นที่ (mobility) และความเคลื่อนไหว (movement) ของ
กิจกรรมต่างๆ ที่ท าให้การใช้ชีวิตในเมืองต่อเนื่องไปอย่างไม่มีที่สิ้นสุด (continuity) (Mareggi, 
2013) กล่าวได้ว่า สังคมเมืองในวรรณกรรมหลายเรื่องถูกน าเสนอว่าเป็นพื้นที่ในอุดมคติและ
เป็นตัวแทนของความเป็นสมัยใหม่ แต่ในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 20 เป็นต้นมาภาพสังคมเมือง
แบบดิสโทเปียได้ปรากฏในสื่อต่างๆ มากมาย ไม่ว่าจะเป็นวรรณกรรม ภาพยนตร์ หรือการ์ตูน 
ฯลฯ โดยเมืองแบบดิสโทเปียมักน าเสนอสังคมที่มีความผิดปกติหรือมีปัญหาบางอย่าง เช่น ภาพ
ของผู้คนที่ต้องใช้ชีวิตอยู่ในกฎระเบียบอย่างเคร่งครัดเกินไป ไม่ต่างจากเครื่องจักร สังคมที่ 
เต็มไปด้วยอาชญากรรมและอยู่ในภาวะสงคราม สังคมที่มีปัญหาทางชนช้ัน เพศ และชาติพันธุ์ 
หรือสังคมที่ตกอยู่ภายใต้การควบคุมของเทคโนโลยี เป็นต้น (Prakash, 2010) กล่าวได้ว่าเป็น
การน าเสนอภาพของสังคมที่เต็มไปดว้ยความด ามืด ซึ่งลักษณะดังกล่าวได้ปรากฏในวรรณกรรม
เรื่องราตรีสีเลือด บทความนี้จึงมุ่งศึกษาภาพของสังคมเมืองแบบดิสโทเปียผ่านการบรรยายถึง
ความด ามืดของมหานครโตเกียว และการบรรยายให้เห็นลักษณะจิตใจของฆาตกรผสมปนเปกับ
พื้นที่เพื่อสื่อถึงอันตรายที่แอบแฝงอยู่ตามพื้นที่ต่างๆ และเปิดเผยให้เห็นความโหดร้าย 
(monstrosity) ของมหานครโตเกียว  
 
2. ฉากสังคมเมืองในวรรณกรรมญี่ปุ่น 

ค าว่า “ดิสโทเปีย” (dystopia) มีความสัมพันธ์กับวรรณกรรมแบบ “ยูโทเปีย” 
(utopia) เนื่องจากค าว่ายูโทเปียมีความหมาย 2 แบบคือ “no place” และ “good place” 
ใช้สื่อถึงสังคมในจินตนาการที่มีความสมบูรณ์แบบจนเกินความจริง หรือที่เรียกว่าสังคมใน 
อุดมคติ (ideal society) วรรณกรรมแนวยูโทเปียจึงมักเน้นพรรณนารายละเอียดเกี่ยวกับฉาก
มากกว่าเนื้อเรื่อง (Gomel, 2014) อย่างไรก็ตาม ภาพของสังคมในอุดมคติในวรรณกรรมแนว 
ยูโทเปียเกิดขึ้นจากมุมมองที่แตกต่างหลากหลายของนักประพันธ์ ฉะนั้นค าว่า “อุดมคติ” ใน
ที่นี้จึงยากต่อการจ ากัดความ ความส าคัญของวรรณกรรมแบบยูโทเปียคือ  ความสัมพันธ์
ระหว่างฉากในวรรณกรรมกับความเป็นจริง เนื่องจากกลุ่มนักประพันธ์แนวนี้มักตั้งข้อสังเกต
เกี่ยวกับปัญหาในสังคมที่ตนอยู่อาศัย จากนั้นจึงพยายามจินตนาการถึงสถานที่ที่ไร้ซึ่งปัญหา
เหล่านั้น หรือที่ซึ่งปัญหาเหล่านั้นได้รับการแก้ไขเรียบร้อยแล้ว ด้วยเหตุนี้สังคมในวรรณกรรม
แบบยูโทเปียจึงมักจะตรงกันข้ามกับสังคมในความเป็นจริงคือดีเกินกว่าความเป็นจริง อย่างไรก็ตาม
ในภาพของสังคมที่เต็มไปด้วยความสงบสุขหรือสมบูรณ์แบบมักมีด้านมืดแฝงอยู่ด้วยเสมอ จึง
เป็นที่มาของวรรณกรรมแบบ “ต่อต้านยูโทเปีย” (anti-utopia) (Vieira, 2010) หรือที่รู้จักกัน



 

142                             วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 37 ฉบับที่ 1 (มกราคม -  มิถุนายน 2561) 

อีกช่ือว่า “วรรณกรรมแนวดิสโทเปีย” 
วรรณกรรมแนวดิสโทเปียจะตรงกันข้ามกับวรรณกรรมแนวยูโทเปียทุกประการ 

เนื่องจากวรรณกรรมแนวดิสโทเปียปฏิเสธความสมบูรณ์แบบและไม่เช่ือว่ามนุษย์จะสามารถพัฒนา
ไปสู่ความสมบูรณ์แบบได้ ดังนั้นภาพสังคมที่ปรากฏในวรรณกรรมแนวดังกล่าวจะตรงข้ามกับ
วรรณกรรมแนวยูโทเปีย คือ เป็นสังคมที่เต็มไปด้วยด้านลบและไร้อนาคต วรรณกรรมแนวนี้ 
จึงเปรียบเสมือนกับภาพที่ “กลับด้าน” (invert) กับยูโทเปีย ถึงกระนั้น แม้ว่าวรรณกรรมแนวนี้จะ
น าเสนอสังคมที่ดูไร้อนาคต แต่กลุ่มผู้ประพันธ์ก็ไม่ได้หวังให้ผู้อ่านเกิดความรู้สึกหดหู่ไร้ทางออก  
แต่ต้องการให้เกิดความรู้สึกว่าไม่ควรปล่อยให้สังคมของตนพัฒนาไปในด้านลบจนกลายเป็นสังคม
แบบในวรรณกรรมแนวดิสโทเปีย (Claeys, 2010) กล่าวได้ว่าเป้าหมายส าคัญของวรรณกรรม 
แนวนี้คือการท าให้ผู้อ่านตระหนักว่าเมื่อตนไม่สามารถสร้างสังคมแบบยูโทเปียได้ก็ควรจะยอมรับ
และพยายามช่วยกันพัฒนาสังคมให้ดีขึ้นโดยไม่จ าเป็นต้องเป็นไปในแบบอุดมคติ  

ผู้เขียนบทความตั้งข้อสังเกตว่า อาชญนิยายของญี่ปุ่นหลายเรื่องน าเสนอความเป็น 
ดิสโทเปีย หรือที่เรียกว่า “Urban Dystopias” กล่าวคือ ภาพของสังคมเมืองอันเต็มไปด้วย
ความเศร้าหมอง การล่มสลาย ไม่น่าอยู่ การกดขี่ข่มเหง และเหตุการณ์ในแง่ลบต่างๆ แตกต่าง
จากวรรณกรรมประเภทอื่นๆ ของญี่ปุ่นที่มักน าเสนอฉากที่ เต็มไปด้วยธรรมชาติและ 
ความสวยงามของสภาพแวดล้อมมากกว่า ผู้เขียนบทความมองว่าสาเหตุหนึ่งที่สังคมเมืองใน
อาชญนิยายของญี่ปุ่นบางกลุ่มถูกน าเสนอในแง่ลบ เนื่องจากประเทศญี่ปุ่นได้ประสบปัญหา
วิกฤตทางสังคมในหลายด้าน เช่น ปัญหาวิกฤติเศรษฐกิจในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 20 ปัญหา
อัตราอาชญากรรมและการฆ่าตัวตายเพิ่มสูงขึ้น เป็นต้น โดยคนญี่ปุ่นบางส่วนจึงมองว่าปัญหา
ดงักล่าวเกิดขึ้นพร้อมกับการเข้าสู่ยุคสมัยใหม่ของญี่ปุ่น (modernity)  

เดวิด แอมบาราส (David Ambaras) ได้อธิบายไว้ในหนังสือเรื่อง Noir Urbanism: 
Dystopic Images of the Modern City ถึงสาเหตุที่คนญี่ปุ่นมองความเป็นสมัยใหม่ของญี่ปุ่น
ในแง่ลบว่า มีจุดเริ่มต้นประการหนึ่งจากเหตกุารณส์ าคัญ คือ แผ่นดินไหวใหญ่ในเขตคันโต1 ช่วง
ปีคริสต์ศักราช 1923 ที่คร่าชีวิตผู้คนไปราวหนึ่งแสนคนและท าให้สิ่งก่อสร้างต่างๆ ในญี่ปุ่น
เสียหายมหาศาล แต่เหตุการณ์ดังกล่าวก็ท าให้โตเกียว 2ได้รับการปรับปรุงซ่อมแซมใหม่ 
จนกระทั่งในช่วงปีคริสต์ศักราช 1930 ก็ได้มีการฉลองโตเกียวที่ได้รับการปรับปรุงจนกลายเป็น
เมืองที่มีความเป็นสมัยใหม่ (urban modernity) อย่างไรก็ตาม การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวได้รับ
การวิจารณ์ทั้งในด้านดีและด้านลบ แต่กระแสวิจารณ์ส่วนมากจะโอนเอนไปทางด้านลบ
มากกว่า เหตุเพราะสิ่งก่อสร้างหลังแผ่นดินไหวใหญ่หรือที่แอมบาราสเรียกว่า “The post-
quake reconstruction” ส่วนใหญ่มีลักษณะเป็นตึกสูง ท าจากคอนกรีตและแก้ว จัดสรรเป็น
กลุ่มก้อน และมีสิ่งบันเทิงใหม่เกิดขึ้นมากมาย ไม่ว่าจะเป็นโรงภาพยนตร์ คาเฟ่ ห้างสรรพสินค้า 
ฯลฯ ซึ่งส่งผลให้การด าเนินชีวิตของคนญี่ปุ่นเปลี่ยนแปลงไปจากเดิม โดยคนญี่ปุ่นมองว่าความ
เป็นสมัยใหม่ดังกล่าวเป็นการรื้อสร้างความเป็นญี่ปุ่นและน าความเป็นตะวันตกเข้ามาเป็น
องค์ประกอบในการก่อร่างสังคมขึ้นมาใหม่ เช่น การเข้ามาของแนวคิดเกี่ยวกับเรื่องปัจเจก



 

มหานครดิสโทเปียในอาชญนิยายญี่ปุ่นเร่ือง “ราตรีสีเลือด”                                                        143 

บุคคล (individualism) เป็นต้น โดยทั้งหมดที่กล่าวมานี้แตกต่างจากสังคมญี่ปุ่นในอดีตอย่าง
สิ้นเชิง จึงสร้างความวิตกกังวลให้กับผู้คนที่ต้องปรับตัวเข้ากับวิถีชีวิตแบบสมัยใหม่ ประกอบกับ
ในช่วงประมาณปี ค.ศ.1927 ที่ประเทศญี่ปุ่นก าลังเริ่มประสบกับปัญหาทางเศรษฐกิจอย่างมาก 
จึงยิ่งส่งผลให้ผู้คนต้องดิ้นรนในการใช้ชีวิตให้อยู่รอดจากภาวะเศรษฐกิจตกต่ าและจาก
สภาพแวดล้อมกับวิถีชีวิตที่ไม่คุ้นเคย 

ยิ่งไปกว่าน้ัน แอมบาราสยังได้อธิบายว่า ในช่วงเข้าสู่ยุคสมัยใหม่ได้เกิดอาชญากรรม
แปลกๆ ขึ้นในประเทศญี่ปุ่น เช่น คดีเด็กทารกเสียชีวิตอย่างเป็นปริศนา ซึ่งในภายหลังเปิดเผย
ว่าคดีดังกล่าวเกิดขึ้นเพราะพ่อแม่ไม่สามารถดูแลบุตรหลานของตนเองได้จากภาวะเศรษฐกิจ
ตกต่ าจึงมีการส่งเด็กทารกให้กลุ่มบุคคลนิรนามน าเด็กไป “ดูแล” แทน เป็นต้น คดีนี้เป็นเพียง
ตัวอย่างหนึ่งของอาชญากรรมที่เกิดขึ้นในช่วงเข้าสู่ยุคสมัยใหม่ของประเทศญี่ปุ่น อย่างไรก็ตาม
ความเปลี่ยนแปลงในสังคมญี่ปุ่นส่งผลให้อาชญากรรมกลายมาเป็นสิ่งหนึ่งที่ผูกสัมพันธ์กับการ
เกิดขึ้นของสังคมเมืองตามที่แอมบาราสได้ยกค าพูดของอุนโนะ ฮิโระชิ3 (Unno Hiroshi) ผู้
ศึกษาเกี่ยวกับยุคสมัยใหม่ในญี่ปุ่นว่า 

In the 1920s, crime came to be read as the sign of the 
city. Not only did newspapers sensationalize crimes, but 
crime magazines […] came into being, and the genre of 
crime journalism was established. In other words, 
urbanites wanted to read article and novel about crime. 
The city did not simply breed crime; it offered it to its 
inhabitants as words and images, thereby satisfying their 
curiosity.  

(Ambaras, 2010, p.196) 
 

กล่าวคือ อาชญากรรมกลายมาเป็นประเด็นส าคัญที่ปรากฏในสื่อต่างๆ ในช่วงที่ญี่ปุ่น
เข้าสู่ยุคสมัยใหม่ รวมไปถึงวรรณกรรมประเภทอาชญนิยายที่เริ่มได้รับความนิยมในยุคสมัยนั้น 
โดยในช่วงนั้นเองที่ฉากสังคมเมืองได้ปรากฏในอาชญนิยายมากขึ้น เหมือนกับที่โคเลต บัลเมน 
(Colette Balmain) ได้อธิบายไว้ในหนังสือเรื่อง Introduction to Japanese horror film 
เกี่ยวกับการน าเสนอภาพของเมืองในแง่ลบท่ีมักปรากฏในสื่อต่างๆ ของญี่ปุ่นว่ามีสาเหตุมาจาก
การที่สังคมเมืองพัฒนาก้าวหน้าอย่างรวดเร็วเกินไปจนผู้คนไม่สามารถปรับตัวได้ทัน จึงเกิด
ความเครียด กดดัน และโหยหาอดีต ท าให้คนญี่ปุ่นบางกลุ่มมองความเป็นสมัยใหม่ในแง่ลบ
มากกว่าแง่บวก (The dark side of modernity) (Balmain, 2008) 

บัลเมนได้กล่าวถึงงานของแมทธิว เทย์เลอร์ (Matthew Taylor) ซึ่งศึกษาเกี่ยวกับ
ปัญหาต่างๆ ในสังคมญี่ปุ่นที่มีแนวโน้มเพิ่มมากขึ้นจนกลายเป็นปัญหาเรื้อรังในประเทศ เช่น 
อาชญากรรมที่ก่อโดยเยาวชน การฆ่าตัวตายหมู่ “นีท”4 “ฮิคิโคะโมะริ”5 ฆาตกรรม ข่มขืน 



 

144                             วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 37 ฉบับที่ 1 (มกราคม -  มิถุนายน 2561) 

หรือ “อิจิเมะ”6 เป็นต้น โดยเทย์เลอร์กล่าวว่า ปัญหาเหล่านี้เกิดขึ้นในช่วง 5-10 ปีที่ผ่านมา
จากปัจจัยหลายประการ แต่สาเหตุหลักเกิดจากปัญหาความสัมพันธ์ระหว่างเพื่อนมนุษย์
ด้วยกันในสังคม (A crisis in human relations) ดังค าอธิบายว่า 

There has been no lack of causative factors proposed to 
account for this crisis (social crisis), including materialism, 
consumerism, the collapse of the economic bubble, 
economic restructuring (“risutora”), the influence of 
Western “individualism,” a stressful and rigidly competitive 
education system, nuclear families, the decline of 
extended families, smothering mothers, absentee working 
parents, decline of parental and other authority, non-
transmission of normative values, lack of socialization, lack 
of outdoor activity, urbanization, spatial isolation, media 
prurience, or solitary absorption in electronic media, 
particularly electronic games or the Internet.  

(Balmain, 2008, p.168) 
 
กล่าวคือ สังคมญี่ปุ่นก าลังประสบปัญหาต่างๆ จนอยู่ในสภาวะวิกฤติ (crisis) ตั้งแต่

ปัญหาในระดับปัจเจกไปจนถึงในระดับสังคม เช่น ปัญหาความเครียดที่เกิดจากระบบการศึกษา
ซึ่งเน้นการแข่งขันสูง การเข้ามาของแนวคิดปัจเจกบุคคลจากตะวันตกซึ่งส่งอิทธิพลให้เกิด
ปัญหาความแปลกแยกกับบุคคลรอบข้าง ปัญหาเศรษฐกิจฟองสบู่ เป็นต้น โดยค าอธิบายของ
เทย์เลอร์แสดงให้เห็นว่าการพัฒนาเข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่เป็นสาเหตุส าคัญอย่างหนึ่งที่ท าให้
เกิดปัญหาต่างๆ ในสังคมญี่ปุ่น 

ด้วยเหตุนี้ภาพของความเป็นสมัยใหม่รวมไปถึงมหานครที่เป็นผลผลิตของความเป็น
สมัยใหม่ในวรรณกรรมญี่ปุ่นบางประเภท อาทิ แนวสยองขวัญหรือแนวลึกลับสืบสวนจึงมักถูก
น าเสนอในแง่ลบเพื่อแสดงให้เห็นถึงวิกฤติทางสังคมซึ่งญี่ปุ่นก าลังประสบในยุคปัจจุบัน ตามที่
บัลเมนได้กล่าวว่า “In the wake of the bursting of the Japanese economic bubble 
in the 1990s, it is not surprising that dystopian visions of the future would 
dominate Japanese culture.” (Balmain, 2008, p.187) โดยบัลเมนได้อธิบายว่า
ภาพยนตร์บางเรื่องมักน าเสนอการโหยหาอดีตในลักษณะที่เรียกว่า “cultural nostalgia” คือ
ความต้องการน าอดีตที่เลือนหายไปมาเช่ือมต่อกับปัจจุบัน เพราะการพัฒนาเข้าสู่ความเป็น
สมัยใหม่ที่แตกต่างจากญี่ปุ่นในอดีตท าให้บุคคลเกิดความรู้สึกแปลกแยกจากสภาพแวดล้อม
รอบข้าง จนบางครั้งเกิดอาการโหยหาอดีตที่เลือนหายไปจากการเข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่ (The 
loss of tradition in the face of encroaching modernity) (Balmain, 2008) หรือ 



 

มหานครดิสโทเปียในอาชญนิยายญี่ปุ่นเร่ือง “ราตรีสีเลือด”                                                        145 

บางเรื่องได้น าเสนอประเด็นเรื่องการกดทับอดีต (repress) ไว้ภายใต้ความก้าวหน้าท่ีเรียกว่ายุค
สมัยใหม่ โดยวิธีการหนึ่งที่ผู้ประพันธ์หรือผู้ผลิตภาพยนตร์ใช้ในการน าเสนอประเด็นปัญหา 
ดังกล่าวคือ การน าเสนอฉากท่ีมีลักษณะแบบ “psychotopography” 

มาร์ค เซลตเ์ซอร์ (Mark Seltzer) ได้น าเสนอแนวคิดที่เรียกว่า “psychotopography” 
ซึ่งเป็นค าที่เกิดขึ้นจากกระแสที่เรียกว่า “wound culture” และ “The cult of abjection” 
โดย wound culture หมายถึง ยุคสมัยที่กลุ่มคนส่วนใหญ่วิตกกังวลเกี่ยวกับประเด็นปัญหาที่
ส่งผลกระทบต่อสังคมในวงกว้าง เช่น ปัญหาโรคระบาดชนิดใหม่ซึ่งยากต่อการควบคุม ปัญหา
ความตกต่ าทางเศรษฐกิจ (recession) หรือเทคโนโลยีที่พัฒนารุดหน้าอย่างรวดเร็วเกินไป 
จนบางครั้งเอื้อต่อการเกิดอาชญากรรมในรูปแบบต่างๆ มากขึ้น เป็นต้น กล่าวได้ว่าเป็นยุคสมัย
ที่ผู้คนส่วนใหญ่เกิด “บาดแผล” จากปัญหาที่เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่องไปไม่มีที่สิ้นสุด ส่วนค าว่า 
The cult of abjection เป็นค าที่ขยายความต่อมาจากค าว่า wound culture คือ เนื่องจาก
ในยุคนี้เป็นยุคสมัยที่กลุ่มคนส่วนใหญ่มีแต่ “บาดแผล” จากปัญหาทางสังคมต่างๆ ดังนั้น จึงท า
ให้ผู้คนบางกลุ่มหมกมุ่นสนใจอยู่กับประเด็นเรื่องบาดแผลทางจิตใจ (trauma) (Horsley, 
2005) ด้วยเหตุนี้จึงมีผู้ที่พยายามหาวิธีการน าเสนอบาดแผลดังกล่าวในรูปแบบต่างๆ ผ่านการ
บรรยาย หรือการใช้ภาพ หรือสัญลักษณ์ต่างๆ ในภาพยนตร์และวรรณกรรมเพื่อให้ผู้อ่านหรือ
ผู้ชมเข้าถึงประเด็นนี้ได้มากยิ่งข้ึน สื่อหลายประเภทจึงมักน าเสนอประเด็นดังกล่าว อาทิ อาชญ
นิยายแนวฆาตกรต่อเนื่องเป็นแนวย่อยแนวหนึ่งที่มักน าเสนอประเด็นเรื่องบาดแผลในจิตใจ  

psychotopography เป็นวิธีการน าเสนอบาดแผลในจิตใจรูปแบบหนึ่งที่มักปรากฏ 
ตามสื่อต่างๆ ตามที่เซลต์เซอร์ได้อธิบายว่า “psychotopographies - a psychology is not 
housed in persons but distributed across landscapes and public spaces. This is not 
to say that these landscapes are simply “metaphors” of interiors. They are what 
private interiors look like - spectacles of public violence, wound landscapes.” 
(Seltzer, 1998, p.263) กล่าวคือ psychotopography เป็นวิธีการน าเสนอประเด็นเกี่ยวกับจิตใจ
ของตัวละครในรูปแบบหน่ึง ซึ่งเป็นการท าให้พื้นท่ีมีลักษณะ “เหมือนกับ” จิตใจของตัวละคร 
ที่ต้องการจะน าเสนอ จนในบางครั้งเกิดภาวะที่ฉากและจิตใจของตัวละครผสมปนเปกันจนแยก 
ไม่ออก แนวคิดเรื่อง psychotopography ของเซลต์เซอร์จึงสามารถสื่อถึงประเด็นเกี่ยวกับจิตใจ 
(mind) และบาดแผลในจิตใจของตัวละครได้อย่างชัดเจน โดยวรรณกรรมเรื่อง ราตรีสีเลือด ที่
ผู้เขียนบทความน ามาศึกษาก็ได้น าเสนอภาพแบบดิสโทเปียของมหานครโตเกียวผ่านการใช้ 
psychotopography โดยจะอธิบายอย่างละเอียดในภายหลัง 
 
3. เร่ืองย่อ ราตรีสีเลือด (Strawberry Night, ストロベリーナイト) 

วรรณกรรมเรื่อง ราตรีสีเลือด เป็นเล่มแรกจากชุดฮิเมคาวะ เรโกะ7 ซีรี่ย์ (Himekawa 
Reiko’s Series) โดยตัวละครหลักของเรื่องคือ ฮิเมคาวะ เรโกะ ต ารวจหญิงประจ ากองสืบสวน
แห่งหนึ่ง วันหนึ่งหญิงสาวได้รับโทรศัพท์จากหัวหน้าว่ามีผู้พบศพถูกห่อด้วยพลาสติกและมัด



 

146                             วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 37 ฉบับที่ 1 (มกราคม -  มิถุนายน 2561) 

ด้วยเชือกฟางถูกทิ้งอยู่ข้างอ่างเก็บน้ าใกล้กับสวนสาธารณะมิสึโมโตะ เรโกะและลูกทีม 
ซึ่งประกอบไปด้วยอิชิกุระ ทาโมสึ, คิคุตะ คาสึโอะ, โอสึกะ ชินจิ และยูดะ โคเฮ ร่วมกับอิโอกะ 
ฮิโรมิตสึ และทีมอื่นๆ ได้เริ่มท าการสืบสวน “คดีทิ้งศพประหลาดในสวนสาธารณะมิสึโมโตะ” 
ลักษณะของศพท่ีนอกจากจะเต็มไปด้วยรอยกรีดและรอยฟกช้ าแล้ว ยังถูกผ่าตลอดกลางล าตัว 
ท าให้เรโกะตั้งข้อสังเกตเกี่ยวกับคดีแตกต่างไปจากมุมมองของทีมอื่นๆ จนกระทั่งเธอพบความ
เช่ือมโยงระหว่างศพดังกล่าวกับ “เช้ือแบคทีเรียเนเกลเรีย” ที่พบในอ่างเก็บน้ าใกล้กับจุดเกิด
เหตุ เบาะแสดังกล่าวได้น าไปสู่การค้นพบศพอีกจ านวนเกือบสิบรายที่ถูกถ่วงในอ่างเก็บน้ า
ดังกล่าวเช่นกัน ที่ส าคัญคือ แต่ละศพต่างเต็มไปด้วยร่องรอยถูกกระท าความรุนแรงอย่างน่า
สยดสยองทั้งสิ้น  

ในระหว่างการสืบสวน เรโกะต้องปะทะคารมกับตัวละครรองที่มีช่ือว่าคัตสึมาตะ  
เค็นซากุ ซึ่งเป็นหัวหน้าทีมสืบสวนอีกทีมที่ได้สืบคดีเดียวกัน คัตสึมาตะเกลียดเรโกะมาก 
ด้วยเหตุผลบางอย่างและมักจะหาเรื่องเธออยู่เสมอ ทีมของเรโกะและทีมของคัตสึมาตะจึง
แข่งขันกันคลี่คลายคดีด้วยวิธีการสืบคดีที่แตกต่างกัน จนกระทั่งโอสึกะ ลูกน้องคนหนึ่งในทีม
สืบสวนของเรโกะ ได้ข้อมูลบางอย่างที่เกี่ยวกับเว็บไชต์ช่ือว่า “สตรอว์เบอร์รี่ไนต์” ซึ่งเป็น
เว็บไซต์ที่เชิญชวนให้บุคคลทั่วไปเข้าไปชม “โชว์ฆ่าคน” โดยจะจัดขึ้นทุกวันอาทิตย์ที่สองของเดือน
ในอาคารร้างแห่งหนึ่ง โอสึกะตามเบาะแสไปจนเกือบจะจับผู้บงการอยู่เบื้องหลังโชว์ฆาตกรรม
ได้ แต่ด้วยความประมาทจึงเสียชีวิตไประหว่างการสืบคดี อย่างไรก็ตาม การเสียชีวิตของ 
โอสึกะท าให้เรโกะเข้าใกล้เบาะแสส าคัญของคดีจนสามารถหาตัวคนร้ายของคดีได้ในตอนท้าย 

วรรณกรรมเรื่องนี้เล่าสลับระหว่างมุมมองบุคคลที่หนึ่ง (first person point of 
view) และมุมมองบุคคลที่สาม (third person narrator) ตลอดทั้งเรื่อง โดยจะเล่าจากมุมมอง
ของเรโกะ คัตสึมาตะ และตัวละครรองบางตัว นอกจากนี้  ยังเล่าจากมุมมองของเอฟหรือ 
ฟุกาซาวะ ยูคาริ ซึ่งเป็นนักแสดงหลักในโชว์สตรอว์เบอร์รี่ไนต์ บทสรุปของเรื่องจบลงเมื่อ 
คัตสึมาตะได้ตามเบาะแสไปจนพบความจริงเกี่ยวกับยูคาริว่าเป็นผู้ป่วยทางจิต  เนื่องจากถูก
พ่อเลี้ยงทารุณกรรมอย่างหนักทุกวัน จนเธอตัดสินใจลงมือสังหารพ่อเลี้ยงกับแม่ และกลายเป็น
ฆาตกรตั้งแต่นั้นมา โดยในขณะที่คัตสึมาตะได้รับรู้ความจริงบางส่วนของคดี เรโกะก็ถูกคนร้าย
อีกคนลวงไปยังอาคารร้างแห่งหนึ่งเพื่อฆ่าปิดปาก ณ ที่แห่งนั้น  เรโกะได้ค้นพบความจริงว่า
ฆาตกรผู้จัดสตรอว์เบอร์รี่ไนต์ขึ้นมาคือ คิตามิ ต ารวจหนุ่มหน้าใหม่ที่เพิ่งย้ายเข้ามาสังกัดในกรม
สืบสวนแห่งหนึ่งเมื่อไม่นานมานี้ โดยเขาเล่าให้ฟังว่า  ในอดีตตนได้ก่อคดีมาทุกรูปแบบ  
แต่สามารถรอดพ้นทุกข้อกล่าวหามาได้โดยใช้เงินปิดปาก และเหตุผลหนึ่งที่เขาตัดสินใจสมัคร
เข้ากรมต ารวจเพราะต้องการปิดบังเรื่องราวในอดีตของตนเอง หลังจากนั้นไม่นาน  คิตามิ 
ก็บงัเอิญเจอกับยูคาริในระหว่างที่เธอเร่ร่อนอยู่ในย่านชินจูกุ เขารู้สึกช่ืนชมวิธีฆาตกรรมของเธอ
จึงตัดสินใจจัดโชว์สตรอว์เบอร์รี่ไนต์ขึ้นเพื่อให้ผู้คนได้รับชมความงดงามดังกล่าวเช่นกัน ใน 
ตอนจบคัตสึมาตะและอิโอกะเข้ามาช่วยเรโกะไว้ได้ทัน คิตามิจึงโดนจับ ส่วนยูคาริถูกยิงในช่วง
ชุลมุนและเสียชีวิตในเวลาต่อมา 



 

มหานครดิสโทเปียในอาชญนิยายญี่ปุ่นเร่ือง “ราตรีสีเลือด”                                                        147 

4. ลักษณะดิสโทเปียในมหานครโตเกียวในเร่ืองราตรีสีเลือด  
ผู้ประพันธ์ได้น าเสนอให้เห็นถึงลักษณะของ Urban Dystopia ผ่านการบรรยายถึง

ฉาก (setting) ในวรรณกรรม ซึ่งในเรื่องนี้คือมหานครโตเกียว ยกตัวอย่างฉากหนึ่งที่ผู้ประพันธ์
ได้บรรยายว่า 

淀むんだカビっぽい空気はあの、元ストリップ劇場「さく

らハウス」のそれとよく似ていた。もう長くつかわれてい

ない、置き去りにされた何者かの気配、その饐える臭い。

この東京には、一体どれくらいこういう場所があるのだろ

う。 
長引く不況のお陰か、ここ数年、都心でも空き物件が実に

多く見られるようになる。ここか『ストロベリーナイト』

に利用可能か否かは別として、こういう場所を見ている

と、何かこの東京を舞台裏から眺めているような気分にな

る。表からは見えないものが、裏からは丸見えになる。派

手に飾られた都会の裏側は、実は安っぽいハリボテなの

だ。 
そんな都会の舞台裏で、密かに殺人ショーは行われてい

た。ある意味、都会の実情ともいえるリアルな場所で、非

現実とも思える殺人ショーは開催されていた。 

(誉田哲也, 2008, p.307) 
อากาศอันช้ืนมีกลิ่นเช้ือราคล้ายในโรงโชว์ระบ าเปลื้องผ้าร้าง 
“ซากุระเฮ้าส์” ระคนกลิ่นเหม็นสาบของอาคารถูกท้ิงร้างนานแรมปี 
ไม่รู้ในโตเกียวมีที่แบบนี้อยู่เท่าไร อาจด้วยสภาพเศรษฐกิจย่ าแย่
ต่อเนื่อง ช่วงหลายปีมานี้จึงพบเห็นอาคารร้างเพิ่มขึ้นมาก ไม่เว้น 
แม้ในเมืองใหญ่ตามย่านชุมชนห่างใจกลางเมืองเพียงเล็กน้อย  
มักพบแต่ป้ายประกาศให้เช่าตึก หากไม่พูดถึงประเด็นว่าอาจเป็น
สถานที่ใช้จัดแสดง “สตรอว์เบอร์รี่ไนต์” ภาพอาคารร้างมักท าให้
เขารู้สึกเหมือนก าลังมองโตเกียวจากหลังเวที เห็นทุกแง่มุม  
ซึ่งไม่อาจเห็นได้จากเบื้องหน้า เมืองใหญ่ตกแต่งด้วยแสงสีตระการ 
แท้จริงแล้วมีฉากหลังเป็นเพียงโครงไม้ไผ่กลวงโบ๋ 
ณ เวทีนี้เอง โชว์ฆ่าคนถูกจัดขึ้นครั้งแล้วครั้งเล่า...โชว์อันโหดเหี้ยม
เกินจินตนาการได้อุบัติขึ้นในอาคารร้างอันเปรียบเสมือนโฉมหน้าที่
แท้จริงของเมืองใหญ่  

(ฮนดะ, 2555, น.298) 
  



 

148                             วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 37 ฉบับที่ 1 (มกราคม -  มิถุนายน 2561) 

ข้อความข้างต้นน าเสนอลักษณะของดิสโทเปียผ่านองค์ประกอบของฉาก โดยอันดับ
แรกคือ ด้านกลิ่น ผู้ประพันธ์เน้นความเก่าโทรมของฉากโดยใช้ค าที่บรรยายถึงกลิ่นอันไม่พึง
ประสงค์ต่างๆ ไม่ว่าจะเป็น “อากาศอันช้ืนมีกลิ่นเช้ือรา” หรือ “ระคนกลิ่นเหม็นสาบของ
อาคารถูกท้ิง” ซึ่งสื่อว่าพื้นที่ดังกล่าวถูกปล่อยทิ้งไว้เป็นเวลานานและไม่ได้รับการดูแลเอาใจใส่ 
อันดับต่อมา ผู้ประพันธ์ได้บรรยายให้เห็นบรรยากาศอันเงียบเหงาวังเวงและไม่น่าอยู่ ดังใน
ประโยคที่อธิบายว่าเมืองดังกล่าว “มีฉากหลังเป็นเพียงโครงไม้ไผ่กลวงโบ๋” แตกต่างจากภาพ 
“เมืองใหญ่ตกแต่งด้วยแสงสีตระการ” ซึ่งสื่อให้เห็นถึงสถานที่อันรกร้างผู้คนและไร้การ
เคลื่อนไหว ไม่มีชีวิตชีวา ยิ่งไปกว่าน้ัน การบรรยายว่าอาคารร้างดังกล่าวอาจจะเป็นเวทีส าหรับ
โชว์ฆาตกรรมด้วยแล้วนั้นยังเป็นการเน้นให้เห็นความรุนแรงที่แฝงตัวอยู่ในเมืองด้วยเช่นกัน 
หรือในอีกฉากหนึ่งที่ผู้ประพันธ์บรรยายว่า 

一度池袋駅の地下に入り、東口から出る。線路沿いを北池袋

方面に少しいくと、風俗街のはずれにその物件はあった。白

い外壁はヒビ割れ、煤と水垢に汚れていた。営業していた当

時は派手な電飾を施してあったのだろうか、今はその配線だ

けが取り残され、ただ茶黒く錆びて「ＲＯＣＫＭＡＮ」の文

字を亡霊のように浮かび上がらせている。それを夢破れた者

たちの無念、といったら、感傷がすぎるだろうか。 
(誉田哲也, 2008, p.306) 

เขาเดินลงช้ันใต้ดินสถานีอิเคบุคุโระ ออกทางประตูทิศตะวันออก 
เลียบทางรถไฟมุ่งหน้าสู่ฝั่งคิตะอิเคบุคุโระ เพียงครู่ เดียวก็พบ
จุดหมายตั้งอยู่ห่างจากย่านเริงรมย์ ผนังอาคารสีขาวมีรอยร้าว 
กระด ากระด่างด้วยคราบเขม่ากับน้ า ตอนยังเปิดกิจการคงประดับไฟ
สว่ า ง ไ สว  ทว่ าบั ดนี้ เ หลื อ เพีย งสาย ไฟปล่ อยทิ้ ง  ตั วอั กษร 
“ROCKMAN” เกรอะสนิมลอยโดดออกมาประหนึ่งวิญญาณ หาก
บอกว่าเป็นสัญลักษณ์แห่งความอาดูรของคนฝันสลาย จะฟังดู
สะเทือนใจเกินไปหรือเปล่า...  

(ฮนดะ, 2555, น.297) 
 

ข้อความข้างต้นได้น าเสนอด้านลบของฉากผ่านวัสดุทีส่กปรก อาทิ “ผนังอาคารสีขาว
มีรอยร้าว กระด ากระด่างด้วยคราบเขม่ากับน้ า” หรือ “ตัวอักษร ‘ROCKMAN’ เกรอะสนิม” 
โดยการบรรยายให้เห็นถึงวัสดุของอาคารที่เปลี่ยนแปลงจาก “ขาว” เป็น “กระด ากระด่าง” 
และ “มีรอยร้าว” หรือป้ายที่ “เกรอะสนิม” เป็นการเน้นให้เห็นความเสื่อมถอยในใจกลาง 
มหานครซึ่งควรจะเต็มไปด้วยการพัฒนา อีกทั้งการกล่าวถึง “ย่านเริงรมย์” เหมือนกับฉากก่อน
หน้านี้ที่กล่าวถึง “โรงโชว์ระบ าเปลื้องผ้า” ซึ่งเป็นพื้นที่อโคจร ยังเน้นให้เห็นด้านลบที่แฝงอยู่ 



 

มหานครดิสโทเปียในอาชญนิยายญี่ปุ่นเร่ือง “ราตรีสีเลือด”                                                        149 

ในพื้นทีเ่มืองด้วยเช่นกัน กล่าวคือ ข้อความทั้งหมดที่ได้ยกมาข้างต้นเป็นการบรรยายให้เห็นว่า
ครั้งหนึ่งในอดีตพื้นที่นี้เต็มไปด้วยสีสันและความเจริญก้าวหน้า เป็นพื้นที่เศรษฐกิจแห่งหนึ่ง  
แต่ปัจจุบันกลับเหลือแต่ร่องรอยของอดีตดังกล่าวเท่านั้น (“...สัญลักษณ์แห่งความอาดูรของคน
ฝันสลาย...”) โดยการบรรยายฉากสังคมเมืองที่เหลือเพียงร่องรอยของอดีตเป็นการแสดงให้เห็น
ถึงความสูญเสียต่างๆ (loss) ที่ถูกปิดบังอยู่ภายใต้หน้ากากของความเจริญก้าวหน้าและความ
เป็นสมัยใหม่ ซึ่งแสดงให้เห็นการโหยหาภาพของเมืองแบบเดิมที่เลือนหายไปเพราะความ
สูญเสียต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นสงคราม ภัยพิบัติ หรือโรคระบาด ฯลฯ โดยลักษณะดังกล่าวเรียกว่า 
“urban uncanny” คือความรู้สึกที่เกิดขึ้นเมื่อเรารับรู้ได้ถึงภาพแฝงของความไม่ต่อเนื่อง 
(discontinuity) ความไม่มั่นคง ความไร้ระบบ ความโกลาหลวุ่นวายที่ถูกซ่อนอยู่ภายใต้ความ
เป็นระบบระเบียบ ความก้าวหน้า เต็มไปด้วยเทคโนโลยี และอยู่ในการควบคุมดูแลของระบบ 
(Prakash, 2010) ทั้งนีน้อกจากฉากแล้วผู้ประพันธ์ยังได้น าเสนอให้เห็นประเด็นปัญหาต่างๆ ที่
เกิดจากสังคมแบบดิสโทเปียผ่านตัวละครหลายตัวในเรื่อง เช่น ฮิเมคาวะ เรโกะ และฟุกาซาวะ 
ยูคาริซึ่งเป็นฆาตกรต่อเนื่องหลักในเรื่องนี้  

อันดับแรกเรื่องนี้ได้บรรยายว่าเรโกะเป็นตัวละครที่มีบาดแผลในจิตใจมาตั้งแต่อดีต
จากการถูกทารุณกรรมทางเพศ ในวรรณกรรมหลายตอนจึงบรรยายว่าเรโกะมักหวนนึกถึง
เหตุการณ์ดังกล่าวระหว่างที่เดินทางไปสืบคดีในพื้นที่ต่างๆ ดังความว่า  

西新井署をでると、暑さは相変わらずだが天気は下りか、

灰色の雲がどんよりと空を埋めていた。目の前の環状七号

線は日曜のためかだんダンプやトレーラーが少なく（後

略） 
その、空いた道路の広い感じが、ふいに実家のある、南浦

和周辺の風景を思い出させた。そして、過去。あの忌まわ

しき夏。黒く塗り潰された、十七歳の夏。 
—今でも怖いのか、暑いの夜は……。 
玲子は無意識に、思い切り息を吸い込んでいた。 
胸が、張り詰めて硬くなる。 
克服したはずの恐怖。 
（前略）動悸が痛い。こめかみの辺りがキリキリと音をた

てる。息ができない。息が、息が—  

(誉田哲也, 2008, p.135-136) 
ตอนออกจากสถานีนิชิอาราอิ อากาศยังร้อนอบอ้าว ทว่าท้องฟ้า 
เริ่มปกคลุมด้วยเมฆสีเทา เบ้ืองหน้าคือถนนวงแหวนหมายเลขเจ็ด 
อาจเพราะเป็นวันอาทิตย์ รถบรรทุกขนาดใหญ่จึงมีให้เห็นบางตา 
[...]  



 

150                             วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 37 ฉบับที่ 1 (มกราคม -  มิถุนายน 2561) 

ถนนกว้างโล่งชวนให้นึกถึงทิวทัศน์แถวบ้านในมินามิอุราวะ รวมทั้ง
เหตุการณ์ในอดีต ฤดูร้อนน่าชิงชัง ฤดูร้อนในวัยสิบเจ็ดซึ่งถูกย่ ายี
เป็นสีด า 
...ยังกลัวอยู่เรอะ คืนฤดูร้อนอบอ้าว 
หญิงสาวเผลอตัวสูดลมหายใจเฮือก อากาศอัดเต็มปอดจนรู้สึกแน่น
หน้าอก 
ความหวาดกลัวซึ่งน่าจะเอาชนะได้แล้ว... […] หัวใจเต้นรัวจนรู้สึก
เจ็บ ชีพจรตรงขมับเต้นตุบ 
หายใจไม่ออก... หายใจไม่ออก...  

(ฮนดะ, 2555, น.140-141) 
 

ข้อความข้างต้นได้เริ่มบรรยายฉากว่ามีบรรยากาศอบอ้าวและว่างโล่งไร้ผู้คน จากนั้น
ตัวละครจึงนึกเชื่อมโยงภาพท่ีเห็นเบื้องหน้าและความร้อนที่สัมผัสได้เข้ากับความทรงจ าในอดีต
ซึ่งเกี่ยวกับบาดแผลในจิตใจ ตามที่วรรณกรรมบรรยายว่า “...ยังกลัวอยู่เรอะ คืนฤดูร้อน 
อบอ้าว” ซึ่งการนึกเช่ือมโยงดังกล่าวส่งผลให้ตัวละครเกิดอาการหวั่นวิตกอย่างกะทันหันจน 
“หายใจไม่ออก” เป็นการสื่อให้เห็นถึงผลกระทบในด้านลบของเมืองที่มีต่อตัวละคร  นอกจากน้ี
ข้อความข้างต้นยังเป็นตัวอย่างหนึ่งที่แสดงให้เห็นถึงการผสมผสานกันระหว่างพ้ืนที่กับบาดแผล
ในจิตใจของตัวละคร โดยผู้ประพันธ์ได้เริ่มจากการบรรยายลักษณะของพื้นที่ไปสู่ความรู้สึก 
นึกคิดของตัวละครและไปสู่พฤติกรรมของตัวละคร ซึ่งแสดงให้เห็นจุดเปลี่ยนจากภายนอกไปสู่
ภายในของตัวละครและกลับออกมาสู่ภายนอกตัวละครอีกครั้ง เสมือนกับเป็นการสื่อว่าฉาก
และจิตใจของตัวละครเริ่มผสมปนเปกันจนแยกไม่ออก โดยลักษณะผสมผสานดังกล่าวจะ
ปรากฏให้เห็นอย่างชัดเจนผ่านตัวละครฟุกาซาวะ ยูคาริ หรือเอฟ 

วรรณกรรมได้บรรยายว่ายูคาริเป็นเด็กสาวที่ถูกพ่อเลี้ยงทารุณกรรมอย่างหนักทุกวัน
จนกระทั่งเธอตัดสินใจฆ่าพ่อเลี้ยงและแม่ ก่อนจะจุดไฟเผาบ้านของตนเอง และเนื่องจากเธอถูก
ทารุณกรรมติดต่อกันเป็นเวลานาน ยูคาริจึงป่วยเป็นโรคจิตขั้นรุนแรงและท าร้ายตนเอง 
หลายครั้ง ยิ่งไปกว่านั้น ยูคาริยังเกลียดเรือนร่างของตนเองจนใช้คัตเตอร์สีชมพูที่เป็นอาวุธคู่ใจ
เฉือนอวัยวะซึ่งบ่งบอกถึงความเป็นเพศหญิงของเธอเอง ไม่ว่าจะเป็นหน้าอก ท้อง หรือก้น 
จนคัตสึมาตะเรียกเธอว่า “เด็กสาวผู้ตัดเฉือนสัญลักษณ์แห่งอิตถีเพศทิ้งจนหมดสิ้น” (ฮนดะ, 
2555, น.353) จากนั้นจึงหันมาใช้ช่ือ “เอฟ” และใช้สรรพนามเรียกแทนตนเองว่า “ผม” เพื่อ
ละทิ้งตัวตนยูคาริไป ดังนั้นในสายตาของตัวละครอื่นๆ ยูคาริจึงดูเหมือนเด็กชายมากกว่า
เด็กหญิง อีกทั้งเธอยังสื่อถึงความเป็น “คนนอก” (otherness) โดยตัวอย่างท่ีแสดงให้เห็นได้ชัด
คือ ตอนที่ยูคาริบรรยายถึงชีวิตประจ าวันของตนเองในโรงเรียนว่า 

 



 

มหานครดิสโทเปียในอาชญนิยายญี่ปุ่นเร่ือง “ราตรีสีเลือด”                                                        151 

学校にいっても、もうクラスメイトは誰も僕と口を利かな

い。それは教師も同じ。そばに寄ってもこない （中略） 
教室での席は一番後ろ、窓際のどん詰まり。そこは元々掃

除用具入れのロッカが会った場所だ。誰かが僕のためにロ

ッカーを移動して作った場所。そのロッカーは今、僕の席

の右隣にある。つまり、僕は窓とロッカーにはさまれて、

黒板も半分しか見えない場所で授業をうけるのだ。むろん、

指されることはない。 

(誉田哲也, 2008, p.10) 

ความจริงต่อให้ผมไปโรงเรียน ทั้งเพื่อนร่วมช้ันและครูก็ไม่มีใครคุย
ด้วยแล้ว ไม่แม้จะเฉียดเข้าใกล้ [...]  
ผมนั่งโต๊ะริมหน้าต่างชิดผนังหลังห้อง ซึ่งเดิมเอาไว้ตั้งล็อกเกอร์เก็บ
อุปกรณ์ท าความสะอาด ไม่รู้ใครช่วยยกออกเพื่อวางโต๊ะเรียนให้ผม 
ส่วนล็อกเกอร์ถูกย้ายไปไว้ฝั่งขวาของโต๊ะเรียน พูดง่ายๆ ว่าทุกวันนี้
ผมนั่งเรียนอยู่ในซอกระหว่างหน้าต่างกับล็อกเกอร์ มองเห็น
กระดานด าครึ่งเดียว แน่นอนว่าผมไม่เคยถูกครูเรียกถาม...  

(ฮนดะ, 2555, น.18) 
 
ข้อความข้างต้นแสดงให้เห็นว่ายูคาริถูกกีดกันออกจากสังคมโดยรวมราวกับไร้ตัวตน

ในพื้นที่ดังกล่าว เห็นได้จากการที่ไม่มีใครเข้ามาปฏิสัมพันธ์ด้วย ยิ่งไปกว่านั้น วรรณกรรมยัง
บรรยายว่า เธอมักหนีไปอาศัยอยู่ตามย่านเสื่อมโทรมต่างๆ ในมหานครโตเกียวซึ่งเป็นพื้นที่
ส าหรับเหล่าคนจรจัด หรือถูกจับส่งไปโรงพยาบาลประสาทซึ่งเป็นพื้นที่ส าหรับเหล่าคนที่  
“ไม่ปกติ” รายละเอียดดังกล่าวสื่อให้เห็นว่าเธอไม่สามารถอยู่ร่วมกับผู้อื่นได้และถูกกีดกันออก
จากพื้นที่ทั่วไป กล่าวได้ว่าเธอถูกสังคมปฏิเสธจนเกิดความโดดเดี่ยวและไร้ที่พึ่งเมื่อเธอต้อง
ประสบปัญหาถูกพ่อเลี้ยงทารุณกรรมอย่างหนักตามที่ผู้ประพันธ์ได้บรรยายว่า 

服を破かれ、殴られ、蹴られ、肛門や性器を弄られ、ある

いは捻じ込まれ、首を絞められ、糞を食わされ、床に顔面

を叩きつけられる毎日。色を失い、味覚を失い、言葉を失

い、ただ悪臭だけを克明に感じる日々 (後略） 

(誉田哲也, 2008, p.11) 
แต่ละวันผมต้องเผชิญกับทารุณกรรมสารพัด ทั้งเสื้อผ้าถูกฉีก
กระชาก ถูกเตะต่อย หว่างขากับทวารถูกบีบล้วงควัก ถูกบีบคอ ถูก
เอาสิ่งปฏิกูลยัดปาก ถูกกดใบหน้าบดขยี้กับพื้น ผมมองไม่เห็นสีสัน 
ไม่รับรู้รสชาติ ไม่อาจเปล่งแม้ถ้อยค า มีเพียงกลิ่นบูดเน่าคลุ้ง 
เตะจมูกทุกเมื่อเชื่อวัน [...] (ฮนดะ, 2555, น.19) 



 

152                             วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 37 ฉบับที่ 1 (มกราคม -  มิถุนายน 2561) 

ในฉากนี้ผู้ประพันธ์ได้แสดงให้เห็นถึงความล้นเกินผ่านการที่ยูคาริมักเป็นฝ่ายถูก
กระท า ไม่ว่าจะเป็นการถูกท าร้ายร่างกาย ถูกกีดกันออกไปจากสังคม หรือต้องพบกับความ
สูญเสียบ่อยครั้ง จนกลายเป็นตัวละครที่ไม่เหลืออะไรแม้กระทั่งเสื้อผ้าติดตัว ยูคาริจึงเป็นตัว
ละครที่ประสบกับชะตากรรมอันน่าเศร้าสลด และแสดงให้เห็นลักษณะด้านลบที่มากจนเกิน
พอดีจนไม่สามารถรับมือได้ ซึ่งท าให้เธอกลายเป็นตัวละครที่มีความ “ล้นเกิน” (excess) อัน
เป็นลักษณะอย่างหน่ึงทีม่ักปรากฏในวรรณกรรมแนวโกธิก โดยตัวละครยูคาริในเรื่องนี้ได้สื่อให้
เห็นถึงประเด็นเรื่องความล้นเกินดังกล่าวผ่านการบรรยายถึงอารมณ์ความรู้สึกด้านลบของ
ตนเอง ไม่ว่าจะเป็นความหดหู่ โศกเศร้า มองว่าตนเองไร้ค่า ไร้ซึ่งความภาคภูมิใจในตนเอง 
อย่างสิ้นเชิง  

ยูคาริจึงกลายมาเป็นฆาตกรต่อเนื่องหรือ “เอฟ” เพราะไม่สามารถควบคุมความรู้สึก
ด้านลบท่ีมากเกินพอดีของตนเองได้ โดยเอฟมักบรรยายว่า โลกที่ตนเองเห็น “...ล้วนเป็นสีเทา 
ไร้มิติแห่งความอ่อนโยน ลุ่มลึก และสมจริงแบบภาพถ่ายขาวด า ตรงกันข้าม โลกสีเทาที่ผมอยู่
ไม่ต่างจากภาพวาดหมึกสีด าไร้รสนิยม ทุกอณูละเลงไม่เว้นว่างด้วยหมึกด าเข้มบ้าง อ่อนบ้าง...” 
(ฮนดะ, 2555, น.15) ดังนั้นเธอจึงเริ่มเสพติดเลือดเพราะ “...สีของเลือดอาบโลกสีเทาของผม
ให้สว่างสดใส แม้มีกลิ่นไม่น่าพิสมัย แต่มันช่วยเปลี่ยนโลกหม่นด าให้เป็นโลกใบใหม่” (ฮนดะ, 
2555, น.20) ในภายหลังเอฟจึงกลายเป็นฆาตกรในโชว์ฆาตกรรม กล่าวได้ว่าเอฟได้แสดงให้
เห็นถึงประเด็นเรื่องการก้าวข้ามจากตัวละครที่มีความล้นเกินไปสู่ฆาตกรต่อเนื่องที่มีความ
รุนแรงสูง โดยในวรรณกรรมได้น าเสนอให้เห็นถึงลักษณะการก้าวข้ามของตัวละครผ่านการ
บรรยายระหว่างภายในของตัวละครสลับกับลักษณะของพื้นที่ภายนอก อันดับแรกเอฟมักกล่าว
ว่าตนเองมีลักษณะไม่ต่างจาก “สิ่งปฏิกูล” ส าหรับโลกใบนี้ ดังความว่า 

出たもんが入って、また出てきただけなんだよ。お前は入

って出てきた、この糞みたいなモンさ。綺麗にいうと、

ハ、イ、セ、ツ、ブ、ツ、だ」 
排泄物。確かに、そうかもしれない。 

(誉田哲也, 2008, p.105) 
...แกก็เหมือนของเสียพวกนี้แหละ ถูกขับออกมา กลืนเข้าไป แล้ว
ถูกขับออกมาอีก ถ้าจะพูดให้ สวย แกก็คือ “อาจม” ไงล่ะ ของเสีย
ที่ถูกขับถ่าย... อาจจะใช่  

(ฮนดะ, 2555, น.111) 
 

เอฟเปรียบตนเองว่าไม่ต่างอะไรจาก “ของเสียที่ถูกขับถ่าย” ซึ่งผู้วิจัยมองว่าเสมือน
กับเป็นการเปรียบตัวตนของตนเองว่าเป็น “abject” ตามแนวคิดของจูเลีย คริสเตวา (Julia 
Kriteva) โดยค าว่า abject หมายถึง สิ่งที่ก้าวข้ามเส้นแบ่ง มีความไหลเลื่อน ไม่เป็นระบบ และ
เป็นตัวเชื่อมต่อภายในของร่างกายกับสิ่งภายนอก ดังนั้น abject จึงเปรียบเสมือน “ของเสียใน



 

มหานครดิสโทเปียในอาชญนิยายญี่ปุ่นเร่ือง “ราตรีสีเลือด”                                                        153 

ร่างกาย” (bodily wastes) ของมนุษย์ ซึ่งเป็นส่วนประกอบอย่างหนึ่งของร่างกายที่เรามัก
ไม่ให้ความสนใจ ทั้งที่ในความเป็นจริงแล้ว abject เหล่านี้เป็นสิ่งที่ท าให้ร่างกายยังคงสภาพ
เป็นหนึ่งเดียวอยู่ได้ เนื่องจากเป็นสิ่งที่ท าให้ร่างกายท างานได้อย่างเป็นระบบตามปกติ ด้วย 
เหตุนี้ผิวหนังจึงมีความส าคัญเนื่องจากเป็นสิ่งที่ควบคุม abject ไว้ ท าให้ร่างกายสามารถคง
ความเป็นหนึ่งเดียวไว้ได้ (Messent, 2013) หลังจากข้อความข้างต้น เอฟได้บรรยายขยาย
ความเป็น abject ของตนเอง ดังความว่า 

意思もなく、ただ運ばれるまま施設にたどりつき、そこで

も厄介を起こして病院行き。何を直してくれたんだか、時

期がきたらまた施設に戻され、手に負えなくなったらまた

病院行き。しばらく経つとまた施設に戻り、を繰り返す。

病院、施設、病院、施設、病院。どっちが排泄して、どっ

ちが便所で、どこが下水で、どこが汚物の処理場なのか。

もう、自分でもよく分からなくなっていた。たぶん、全部

なのだと思う。確かなのは、自分が親の排泄物だった、と

いうだけではなくて、世の中全体にとって排泄物だった、

ということだ。それだけは、よく分かった。 

(誉田哲也, 2008, p.106) 
ผมถูกพาไปสถานสงเคราะห์ทั้งที่ไม่ต้องการ ถูกจับส่งโรงพยาบาล
เมื่อก่อความยุ่งยาก ไม่รู้ว่าหมอรักษาอะไรตรงไหนให้ แต่พอถึง
เวลาเขาก็ส่งผมกลับสถานสงเคราะห์ พอที่นั่นรับมือไม่ไหวผมก็ถูก
จับเข้าโรงพยาบาลอีก วนเวียนอยู่แบบนี้ จนผมเริ่มไม่รู้แล้วว่า
ตรงไหนใช้ขับถ่าย ตรงไหนเป็นสุขา ตรงไหนเป็นท่อน้ าทิ้ง หรือ
ตรงไหนเป็นจุดก าจัดสิ่งปฏิกูล ไม่รู้สิ คงทั้งหมดนั่นแหละ ที่แน่ๆ 
ผมรู้ว่าไม่ใช่แค่ของเสียน่ารังเกียจในสายตาพ่อแม่ แต่ยังเป็นสิ่ง
โสโครกส าหรับโลกนี้ด้วย ใช่แล้ว ข้อน้ีผมแน่ใจ  

(ฮนดะ, 2555, น.112) 
 

ในข้อความข้างต้นที่เอฟกล่าวว่า “...ตรงไหนใช้ขับถ่าย...” ผู้ประพันธ์ใช้ค าว่า 排泄 
ที่แปลว่าการก าจัดของเสียออกจากร่างกาย ซึ่งผู้วิจัยมองว่ายิ่งเป็นการเน้นให้ผู้อ่านเห็นถึงการ
เปรียบเทียบว่าตนเองเหมือนกับ “สุขา ท่อน้ าทิ้ง หรือสิ่งโสโครก” เพื่อเน้นให้เห็นว่าตนเองคือ 
abject ตัวตนของเอฟจึงเป็นสิ่งที่ก้าวข้ามเส้นแบ่ง ฉะนั้นผู้อ่านจึงมักเห็นการบรรยายลักษณะที่
ตัวตนของเอฟผสมปนเปกับพ้ืนท่ีภายนอก เช่น ในข้อความข้างต้นที่บรรยายว่า “...จนผมเริ่มไม่
รู้แล้วว่าตรงไหนใช้ขับถ่าย...” จากนั้นกลับไปบรรยายถึงพื้นที่ว่า “...ตรงไหนเป็นสุขา ตรงไหน
เป็นท่อน้ าทิ้ง...” จากนั้นกลับมาบรรยายว่าตนเองเป็น “...สิ่งโสโครกส าหรับโลกนี้ด้วย...” เป็น
การบรรยายให้เห็นลักษณะที่เรือนร่างของฆาตกรและพื้นท่ีเริ่มผสมปนเปกัน  



 

154                             วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 37 ฉบับที่ 1 (มกราคม -  มิถุนายน 2561) 

ลักษณะการผสมผสานกันระหว่างเรือนร่างของฆาตกรกับพื้นที่ปรากฏในอีกฉากที่
เอฟบรรยายว่า  

渋谷は派手で、僕には合わない気がした。六本木や原宿な

んてとんでもない。池袋はまあまあだったけど、でも、そ

れよりも新宿。新宿が一番いいと思った。 
すっごく汚くて、すっごくガヤガヤしてて、まるで僕の頭

の中みたいだった。歌舞伎町なんて夜でも明るくて、でも

ちゃんと路地裏とかは真っ暗で、光と闇がたっぷり溢れて

いた。特に夜は灰色じゃなくて、白と黒がハッキリしてて

よかった。 
(誉田哲也, 2008, p.106) 

ย่านชิบูยะหรูเกินไปส าหรับผม รปปงหงิหรือฮาราจูกุยิ่งแล้วใหญ่ 
อิเคบุคุโระพอใช้ได้ แต่เหมาะที่สุดคงเป็นชินจูกุ  
ชินจูกุสกปรกและเต็มไปด้วยความวุ่นวายไม่ต่างจากในหัวผม ย่าน
คาบุกิโจสว่างไสวแม้เวลากลางคืน แต่ตามตรอกซอยกลับมืดมิด 
แสงสว่างกับเงามืดมีมากมายล้นเหลือ โดยเฉพาะตอนกลางคืนจะ
เห็นสีขาวกับสีด าตัดกันชัดเจน ชวนให้โล่งใจว่าไม่ใช่สีเทา  

(ฮนดะ, 2555, น.112) 
 

ข้อความข้างต้นแสดงให้เห็นลักษณะที่อารมณ์ความรู้สึกของตัวละคร “รั่วไหล” 
ออกมายังพื้นที่ภายนอก ซึ่งเป็นลักษณะแบบ psychotopography คือน าเสนอให้เห็นการ
ผสมผสานกันจนแยกไม่ออกระหว่างจิตใจกับพื้นที่ เหมือนกับในตัวอย่างข้างบนที่เอฟกล่าวว่า 
“...ชินจูกุสกปรกและเต็มไปด้วยความวุ่นวายไม่ต่างจากในหัวผม...” หรือการบรรยายย่าน 
คาบุกิโจว่า “...แสงสว่างกับเงามืดมีมากมายล้นเหลือ โดยเฉพาะตอนกลางคืนจะเห็นสีขาวกับสี
ด าตัดกันชัดเจน ชวนให้โล่งใจว่าไม่ใช่สีเทา...” ซึ่งเป็นการบรรยายถึงพื้นที่โดยผสมผสาน
ความรู้สึกนึกคิดของตัวละครเข้าไปจนไม่สามารถแยกออกจากกันได้ ตัวอย่างทั้งสองที่ยกมาจึง
แสดงให้เห็นถึงเส้นแบ่งระหว่างภายในและภายนอกท่ีพร่าเลือน เสมือนกับเป็นการสื่อให้เห็นว่า
จิตใจอันลึกลับด ามืดเต็มไปด้วยด้านลบของฆาตกรได้ “รั่วไหล” ออกมาภายนอก ท าให้ผู้อ่าน
สามารถมองเห็นสภาวะจิตใจท่ีเต็มไปดว้ยความหดหู่เศร้าหมองและความใกล้เสียสติของฆาตกร
ผา่นการบรรยายลักษณะของพื้นที่ต่างๆ ราวกับว่าพื้นที่กลายเป็นภาพแทนของภาวะจิตใจของ
ฆาตกร โดยการทลายเส้นแบ่งที่ท าให้ตัวละครกลายเป็นส่วนหนึ่งของฉากและฉากกลายเป็น
ส่วนหนึ่งของตัวละคร แสดงให้เห็นว่าสังคมเมืองได้กลืนกินตัวละคร เสมือนกับเป็นการสื่อให้
เห็นว่าผู้ที่อยู่อาศัยในเมืองรู้สึกติดอยู่ (trapped) ในเมืองที่เต็มไปด้วยความด ามืด ตัวละคร
หลายตัวในเรื่องนี้จึงถูกน าเสนอว่าติดอยู่ในเขาวงกตที่สร้างมาจากซีเมนต์และคอนกรีต เต็มไป
ความรุนแรง อึกทึกครึกโครม สกปรก และอันตราย ซึ่งแอบแฝงอยู่ภายใตค้วามมีชีวิตชีวาสดใส



 

มหานครดิสโทเปียในอาชญนิยายญี่ปุ่นเร่ือง “ราตรีสีเลือด”                                                        155 

ของเมือง จนท าให้มนุษย์รู้สึกแปลกแยกจากสิ่งแวดล้อมท่ีสร้างขึ้นมาด้วยตนเอง แต่ถึงกระนั้นก็
ไม่สามารถหนีออกจากสภาพดังกล่าวได้จึงต้องดิ้นรนใช้ชีวิตอยู่ในมหานครแห่งนี้ต่อไป 
 
5. บทสรุป 

อาชญนิยายเรื่อง ราตรีสีเลือด ได้น าเสนอให้เห็นถึงสังคมเมืองที่เต็มไปด้วยความ
วุ่นวายโกลาหลและก าลังพัฒนาไปสู่ด้านลบมากขึ้นเรื่อยๆ สวนทางกับความเป็นเมืองที่มีความ
ซับซ้อน (complex) และเต็มไปด้วยความก้าวหน้ามากขึ้นตามกาลเวลา อาชญนิยายเรื่องนี้ได้
น าเสนอว่าตัวละครหลายตัวในเรื่องเป็นบุคคลที่ก าลังเผชิญหน้ากับปัญหาบางอย่าง อาทิ ยูคาริ
ที่กลายมาเป็นฆาตกรต่อเนื่องเพราะปัญหาความรุนแรงในครอบครัวและปัญหาการถูกกีดกัน
ออกจากกลุ่มสังคมทั่วไป เสมือนกับเป็นการวิจารณ์ว่าผู้คนในสังคมเมืองต่างคนต่างด าเนินชีวิต
ไปโดยไม่เหลียวแลสิ่งรอบข้างจนน าไปสู่การเกิดปัญหาความรุนแรงตั้งแต่ในระดับปัจเจกไป
จนถึงระดับโครงสร้างของสังคม นอกจากนี้การใช้ฉากแบบ psychotopography ซึ่งน าเสนอ
ให้เห็นภาวะที่จิตใจของฆาตกรต่อเนื่องและพื้นที่ของสังคมเมืองผสมปนเปกันจนแยกไม่ออก ยัง
สื่อถึงอันตรายที่แฝงอยู่ในพื้นที่เมือง และการที่ตัวละครถูกสังคมเมืองกลืนกินจนไม่สามารถ
หาทางออกจากพื้นที่อันเต็มไปด้วยความด ามืดได้ กล่าวได้ว่าอาชญนิยายเรื่องนี้ได้เปิดเผย
ปัญหาในสังคมเมืองใหญ่ผ่านการบรรยายด้านลบของฉากและตัวละคร โดยเฉพาะตัวละคร
ฆาตกรต่อเนื่อง โดยการเปิดเผยให้เห็นปัญหาต่างๆ ผ่านฉากแบบดิสโทเปียที่น าผู้อ่านไปสู่โลก 
ที่เต็มไปด้วยความน่าสะพรึงกลัวไม่ได้มีจุดประสงค์เพื่อให้เราหดหู่สิ้นหวังกับสังคมอันเต็มไป
ด้วยความด ามืดไร้ทางออก แต่เป็นการน าเสนอให้เห็นตัวอย่างของสิ่งที่อาจจะเกิดขึ้นใน 
ภายภาคหน้าหากเราไม่สามารถเข้าถึงสาเหตุของปัญหาในปัจจุบัน ด้วยเหตุนี้ฉากแบบ 
ดิสโทเปียจึงเป็นการย้ าเตือนให้ผู้อ่านตระหนักถึงความส าคัญของปัญหาเพื่อให้เราช่วยกันลงมือ
ป้องกันแก้ไขไม่ให้สังคมที่อยู่อาศัยพัฒนาไปสู่ความเลวร้ายในอนาคต 
 
6. กิตติกรรมประกาศ 

การวิจัยนี้ได้รับการสนับสนุนทุนจาก “ทุน 90 ปี จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย” กองทุน
รัชดาภิเษกสมโภช จึงขอขอบพระคุณเป็นอย่างสูงมา ณ โอกาสนี้ 
 

เชิงอรรถ 
1 เขตคันโตหรือภูมิภาคคันโต เป็นท่ีตั้งของเมืองหลวงของประเทศญี่ปุ่นในปัจจุบัน และเป็นเขต
แดนทางภูมิศาสตร์บนเกาะฮนชูซึ่งประกอบดว้ย 7 จังหวัด ได้แก่ กุนมะ, คะนะกะวะ, ไซตะมะ, 
จิบะ, โตเกียว, โทะจิงิ และอิบะระกิ  
2 เมืองหลวงของประเทศญี่ปุ่นในปัจจุบัน 
3 การเขียนทับศัพท์ภาษาญี่ปุ่นในบทความนี้จะยึดตามหลักเกณฑ์ของราชบัณฑิตยสถาน 



 

156                             วารสารภาษาและวัฒนธรรมปีที่ 37 ฉบับที่ 1 (มกราคม -  มิถุนายน 2561) 

4 ค าว่านีท (NEET) ย่อมาจาก “Not in education, employment or training” ใช้เรียกกลุ่ม
คนที่อยู่ในสภาวะดังกล่าว ซึ่งส่วนมากอายุประมาณ 15 ถึง 29 ปี (Osumi, 2017) โดยปัญหา
ดังกล่าวเป็นปัญหาใหญ่อย่างหนึ่งของสังคมญี่ปุ่น ซึ่งยังไม่ทราบสาเหตุที่แน่ชัด แต่นักวิชาการ
หลายคนคาดว่าเกิดจากภาวะตึงเครียดทางเศรษฐกิจของสังคมญี่ปุ่นที่ท าให้คนกลุ่มเหล่านี้
ปฏิเสธ “การก้าวเข้าสู่วัยผู้ใหญ่” เพราะไม่อยากรับภาระและไม่ยอมผูกติดตนเองกับระบบ
เศรษฐกิจ แต่ใช้ชีวิตอยู่โดยการท างานพิเศษรายได้ต่ าเพื่อหาเลี้ยงตนเองให้อยู่รอดไปในแต่ละ
วัน  
5 ค าว่า “ฮิคิโคะโมะริ” (Hikikomori) เป็นค าที่ใช้เรียกกลุ่มคนที่ขังตัวเองอยู่แต่ในห้องและ 
ปิดกั้นจากโลกภายนอกเป็นระยะเวลาติดต่อกันนานกว่า 6 เดือนขึ้นไป หรือที่เรียกว่าเป็นกลุ่ม 
“Shut-in” โดยสาเหตุของการเกิดปัญหาดังกล่าวก็ยังไม่ทราบชัดเจนเหมือนกับกลุ่มนีท แต่
นักวิชาการบางคนให้ความเห็นว่าเกิดจากการถูกคาดหวังจากสังคมมากเกินไปจนเกิดความวิตก
กังวลและตัดขาดตนเองออกจากโลกภายนอก ยกตัวอย่างบางคนที่พยายามท าตามแผนชีวิตที่
พ่อแม่วางไว้ให้เพราะต้องการตอบสนองความคาดหวังของครอบครัวว่าตนเองจะสามารถเข้า
โรงเรียนที่มีช่ือเสียง สอบเข้ามหาวิทยาลัยดัง มีงานการมั่นคง และมีอนาคตที่ดี แต่เมื่อไม่
สามารถท าตามแผนดังกล่าวได้ก็รู้สึกว่าตนเองจะไม่ประสบความส าเร็จในการใช้ชีวิตและกลัว
การถูกตัดสินจากสายตาของบุคคลภายนอก จึงขังตัวเองอยู่แต่ในห้องและตัดขาดจากโลก
ภายนอกอย่างสิ้นเชิง (Kremer & Hammond, 2013) 
6 อิจิเมะ (Ijime) หมายถึง ปัญหาการกลั่นแกล้งกันในโรงเรียนอย่างรุนแรงจนกว่าผู้ที่ถูก 
กลั่นแกล้งจะย้ายโรงเรียนหนีหรือฆ่าตัวตาย 
7 การถอดเสียงภาษาญี่ปุ่นในวรรณกรรมเรื่อง ราตรีสีเลือด จะคงตามต้นฉบับ 
 

เอกสารอ้างอิง 
เท็ตสึยะ ฮนดะ (2555). ราตรีสีเลือด (รัตน์จิต ทองเปรม, แปล.). กรุงเทพฯ: บริษัท ทาเลนต์ วัน 

จ ากัด. 
Ambaras, D. (2010). Topographies of distress. In G. Prakash (Ed.), Noir Urbanism: 

Dystopic Images of the Modern City (pp.187-217). Princeton: Princeton 
University Press. 

Balmain, C. (2008). Introduction to Japanese horror film. Edinburgh: Edinburgh 
University Press. 

Claeys, G. (2010). The origins of dystopia: Wells, Huxley and Orwell. In G. Claeys 
(Ed.), The Cambridge Companion to Utopian Literature (pp. 107-134). 
New York: Cambridge University Press. 

Gomel, E. (2014). Narrative space and time: representing impossible topologies 
in literature. New York and London: Routledge. 



 

มหานครดิสโทเปียในอาชญนิยายญี่ปุ่นเร่ือง “ราตรีสีเลือด”                                                        157 

Honda, T. (2008). Strawberry Night [ストロベリーナイト]. Tokyo: Kobunsha Co., Ltd. 
Horsley, L. (2005). Twentieth-century crime fiction. New York: Oxford University 

Press. 
Kremer, W. & Hammond, C. (2013). Hikikomori: Why are so many Japanese men 

refusing to leave their rooms? BBC News. Retrieved from http://www.bbc. 
com/news/magazine-23182523 

Mareggi, M. (2013). Urban Rhythms in the Contemporary City. In D. Henckel (Ed.), 
Space–Time Design of the Public City (Vol. 15, pp.3-20). Dordrecht: Springer. 

Messent, P. (2013). The Crime Fiction Handbook. Chichester, West Sussex: 
Wiley-Blackwell. 

Osumi, M. (2017). OECD urges Japan to boost social services for young people, 
curb ranks of NEETs. The Japan Times. Retrieved from http://www.japan 
times.co.jp/news/2017/06/01/national/social-issues/oecd-urges-japan-
boost-social-services-young-people-curb-ranks-neets/-WVIjIMaB3Vo 

Prakash, G. (2010). Noir urbanism: Dystopic images of the modern city. Princeton: 
Princeton University Press. 

Seltzer, M. (1998). Serial killers: Death and life in America's wound culture. New 
York and London: Routledge. 

Vieira, F. (2010). The concept of utopia. In G. Claeys (Ed.), The Cambridge 
Companion to Utopian Literature (pp.3-27). New York: Cambridge 
University Press. 

 


