
ไทด า : พลวัตวัฒนธรรมกับการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ผ่านดนตรี 
Tai Dam: Cultural dynamics and the maintenance of 

ethnic identity through music 
 

สุธ ีจันทร์ศรี* 
sangkasorn@gmail.com 

สมทรง บุรุษพัฒน์** 
sburusphat@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มุ่งอธิบายการธ ารงอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ไทด าผ่านการวิเคราะห์
องค์ประกอบทางดนตรีที ่พบในวัฒนธรรมดนตรีของชาวไทด าภายใต้บริบททางสังคม
วัฒนธรรมใน 3 ประเทศ ได้แก่ สาธารณรัฐสังคมนิยมเวียดนาม สาธารณรัฐประชาธิปไตย
ประชาชนลาว และไทย ซึ่งเป็นความพยายามอธิบายผ่านการศึกษาเชิงบูรณาการตามแนวทาง
การศึกษาด้านมานุษยวิทยาการดนตรีและมานุษยวิทยาวัฒนธรรม 

ผลการศึกษาพบว่า วัฒนธรรมดนตรีไทด าทั้ง 3 ประเทศมีลักษณะเฉพาะทางดนตรีที่
สะท้อนให้เห็นถึงกระบวนการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ภายใต้บริบททางสังคมที่แตกต่างกันไป 
ได้แก่ 1) การคงสภาพของลักษณะเฉพาะทางดนตรีเพื่อตอกย้ าจิตส านึกความเป็นชาติพันธุ์   
2) การเลือกน าเสนอลักษณะเฉพาะทางดนตรีเพื่อสร้างความเด่นชัดของพรมแดนชาติพันธุ์บน
พื้นที่ทางวัฒนธรรมที่มีความหลากหลาย 3) การผสมผสานองค์ประกอบดนตรีเข้ากับดนตรีสมัย
นิยม เพื่อต่อรองในเชิงคุณค่าสุนทรียะและแสดงถึงศักยภาพทางดนตรีที่มีความทันสมัยทัดเทียม
กับดนตรีกระแสหลัก 4) สร้างสรรค์องค์ประกอบทางดนตรีขึ้นใหม่ โดยส่งผ่านไปยังสมาชิกใน
ชุมชนให้เกิดการเรียนรู้ร่วมกัน จนกลายเป็นมรดกทางวัฒนธรรมของชาวไทด าที่สะท้อนจิตส านึก
ของชาวไทด าได้ สะท้อนให้เห็นว่าชาวไทด าสามารถเรียนรู้และสร้างสรรค์วัฒนธรรมดนตรีของ
ตนให้สอดคล้องกับบริบททางสังคมที่เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ดนตรีของชาวไทด าจึงได้รับการสืบ
ทอดและท าหน้าที่เป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมเพื่อธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ภายใต้พลวัต
วัฒนธรรมที่ไม่หยุดนิ่งต่อไปได้ 

 
ค าส าคัญ : วัฒนธรรมดนตรี, ไทด า, แคนวงประยุกต์, ขับไทด า, การธ ารงอัตลักษณ์, อัตลักษณ์ 

ชาติพันธุ ์

                                                 
* อาจารย์ประจ าภาควิชาดนตรีไทย วิทยาลัยการดนตรี มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จเจ้าพระยา 
** ศาสตราจารย์ประจ าหลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาภาษาศาสตร์ สถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรม

เอเชีย มหาวิทยาลัยมหิดล 

mailto:sangkasorn@gmail.com
mailto:sburusphat@gmail.com


98                                 วารสารภาษาและวัฒนธรรมฉบับปีที่ 37 เล่มที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2561) 

Abstract 
This paper aims to explain the identity maintenance of the Tai Dam 

ethnic group through an analysis of musical components found in the musical 
culture of the ethnic group within three socio-cultural contexts in three 
countries: Vietnam, Laos, and Thailand. This study was conducted through the 
integration of cultural and musical anthropological methodology. 

The results reveal unique differences in Tai Dam musical culture 
between each country that reflect a diverse ethnic identity maintenance 
process within different contexts. They include: 1) a fortification of ethnic 
awareness process in the form of reproduction of ethnic ideology by means of 
unique musical attributes known only to ethnic group members; 2) the 
selection of unique musical attributes for demonstration in order to make the 
Tai Dam culturally-distinct from other ethnic groups; 3) modernized Tai Dam 
music created by blending traditional with contemporary music to reveal its 
adaptability and assert its value as equal to that of value that is not inferior to 
modern music; and 4) the adaption of conventional musical components which 
are transferred to the members of the ethnic group thereby redefining the 
heritage that reflects their cultural and ethnic identity. These changes indicate 
that, notwithstanding the diminishing role of traditional musical culture in 
ethnic society, the Tai Dam ethnic group has been able to learn about and 
create distinguishing music in an attempt to exploit it as a cultural symbol that 
leads to the maintenance of their ethnic identity within an ever-changing 
cultural dynamism. 

 
Keywords: musical culture, Tai Dam, Applied Khaen Ensemble, Tai Dam  
  folk song, identity maintenance, ethnic identity 
  



ไทด า : พลวัตวัฒนธรรมกับการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ผ่านดนตรี                                                99 

1. บทน า  
ดนตรีถือเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่เปี่ยมไปด้วยความหมายที่ถูกใช้ในการสื่อสาร

กันระหว่างคนในวัฒนธรรมและสังคมภายนอก สัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมว่าด้วยดนตรีนั้นถูก
สร้างขึ้นด้วยภูมิป๎ญญาของบรรพบุรุษของกลุ่มชาติพันธุ์  ที่ได้ร้อยเรียงองค์ประกอบทางดนตรี
จนเกิดเป็นลักษณะเฉพาะที่สามารถช้ีให้เห็นถึงจิตวิญญาณความเป็นชาติพันธุ์ และได้กลายเป็น
สิ่งหนึ่งที่ประกอบขึ้นเป็นอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ที่กลุ่มชาติพันธุ์สามารถเปรียบเทียบความแตกต่าง
ระหว่างตนเองกับผู้อื่นได้ ป๎จจุบันมักจะพบว่าดนตรีชาติพันธุ์มีแนวโน้มการสืบทอดและอนุรักษ์
ไว้เพียงบางกลุ่มเท่านั้น เนื่องจากกลุ่มชาติพันธ์ุส่วนใหญ่มีการปฏิสัมพันธ์กับสังคมเมืองมากขึ้น 
มีการปกครองอยู่ภายใต้ระบอบการปกครองแบบรัฐชาติ ที่มักจะหลอมรวมความหลากหลาย
ทางวัฒนธรรม และน าพาสังคมไปสู่ความเจริญไปในทิศทางเดียวกัน ดังนั้น ดนตรีชาติพันธุ์จึง
มักถูกปรับเปลี่ยนให้กลายเป็นดนตรีสมัยนิยม จากการส ารวจพบว่าดนตรีบางกลุ่มได้กลืนกลาย
ไปกับดนตรีกระแสหลักจนแทบจะไม่หลงเหลือจิตวิญญาณของความเป็นชาติพันธุ์อยู่ใน
องค์ประกอบของดนตรีเลย  

กลุ่มชาติพันธ์ุไทด าเป็นกลุ่มชาติพันธ์ุที่มีการสืบทอดวัฒนธรรมดนตรีของตนไว้อย่างมี
เอกลักษณ์ ในป๎จจุบันมีการตั้งถิ่นฐานอยู่หนาแน่นในบริเวณประเทศไทย สาธารณรัฐ
ประชาธิปไตยประชาชนลาว และบริเวณภาคตะวันตกเฉียงเหนือของสาธารณรัฐสังคมนิยม
เวียดนาม ซึ่งในป๎จจุบันกลุ่มชาติพันธุ์ไทด าได้ถูกผนวกเป็นพลเมืองภายใต้การปกครองระบอบ
รัฐ และเป็นป๎จจัยส าคัญที่จะส่งผลต่อการธ ารงอัตลักษณ์ภายใต้การปกครองแบบใหม่อันมี
ลักษณะทางวัฒนธรรมที่แตกต่างไปจากเดิม จึงท าให้ชาวไทด านอกจากจ าเป็นต้องสืบทอด
วัฒนธรรมเพื่อยืนยันความเป็นชาติพันธ์ุของตนแล้ว ในขณะเดียวกันก็ต้องถือเอาสัญลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมร่วมกับคนกลุ่มใหญ่เพื่อลดความขัดแย้งและสร้างความกลมกลืนในฐานะการเป็น
สมาชิกพลเมืองภายใต้รัฐเดียวกัน จากสภาวการณ์ดังกล่าวจึงสมควรศึกษาว่า ภายใต้บริบท
วัฒนธรรมที่มีการเปลี่ยนแปลงไปของกลุ่มชาติพันธ์ุที่อาศัยอยู่ตามภูมิภาคต่างๆ นั้น วัฒนธรรม
ดนตรีของชาวไทด าที่มีลักษณะเฉพาะและเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมจะยังคงท าหน้าที่
สื่อสารให้เห็นจิตวิญญาณของชาวไทด า และน าไปสู่การธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ในแต่ละ
ภูมิภาคไว้ได้อย่างไร ชาวไทด าภายใต้การปกครองในแต่ละรัฐจะมีกระบวนการสร้างสรรค์
วัฒนธรรมดนตรีของตนเพื่อสืบทอด และสามารถสร้างพื้นที่ให้ความเป็นไทด าสามารถธ ารงอยู่
ท่ามกลางสภาวะของการหลั่งไหลถ่ายเททางวัฒนธรรมในบริบทสังคมอาเซียนที่ต้องอาศัยความ
เข้มแข็งทางวัฒนธรรมในการปฏิสัมพันธ์กับกลุ่มคนที่มีความหลากหลายมากขึ้นในอนาคต
อย่างไร ประเด็นดังกล่าว จึงเปน็สิ่งท่ีควรศึกษาเพื่อเป็นกรณีตัวอย่างต่อกลุ่มชาติพันธุ์อื่นที่ต้อง
ปะทะกับความเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ก าลังจะเกิดขึ้นต่อไป 

อนึ่ง การศึกษาในครั้งนี้มุ่งท าความเข้าใจองค์ประกอบทางดนตรีที่ปรากฏใน
วัฒนธรรมดนตรีของกลุ่มชาติพันธ์ุไทด า เพื่ออธิบายกระบวนการประกอบสร้างความหมายเพื่อ
ธ ารงความเป็นชาติพันธุ์ภายใต้บริบททางสังคมที่เป็นพลวัต  จึงเป็นการเช่ือมโยงแนวทาง



100                                 วารสารภาษาและวัฒนธรรมฉบับปีที่ 37 เล่มที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2561) 

การศึกษาระหว่างสาขามานุษยวิทยาวัฒนธรรมกับดนตรีวิทยา ที่พยายามช้ีให้สังคมเห็นถึง
ความหมายที่ซ่อนเร้นภายใต้องค์ประกอบทางดนตรีที่พวกเขาสร้างสรรค์ขึ้นในเชิง
วิพากษ์วิจารณ์ ซึ่งมีความสอดคล้องกับแนวโน้มของการศึกษากลุ่มชาติพันธุ์ไทที่อานันท์ กาญจนพันธุ ์
(2549) ได้เสนอว่า การศึกษาการสร้างตัวตนของกลุ่มชาติพันธุ์ไทที่เน้นศึกษาบริบทและ
กระบวนการทางสังคมที่มีส่วนในการเปลี่ยนแปลงสภาวะของการแสดงออกถึงอัตลักษณ์ ได้ถูก
จ ากัดอยู่เพียงนักวิชาการตะวันตกและนักวิชาการไทยเพียงบางกลุ่มเท่านั้น บทความวิจัยนี้จึง
อาจช่วยตอบค าถามและเป็นส่วนเติมเต็มในการสังเคราะห์และพัฒนาองค์ความรู้ใหม่ๆ ทั้งในวง
วิชาการมานุษยวิทยาการดนตรี (ethnomusicology) และในการศึกษาอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ 
(ethnic identity) โดยเฉพาะกลุ่มชาติพันธุ์ไทในดินแดนของอาเซียนได้ 

บทความวิจัยนี้ ให้องค์ความรู้ที่ ได้จากการศึกษาวัฒนธรรมดนตรีในมิติทาง
ประวัติศาสตร์ ซึ่งจะท าให้เห็นพัฒนาการและความเปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมดนตรีภายใต้
ป๎จจัยทางสังคมที่แตกต่างกันไป เกิดการแลกเปลี่ยนองค์ความรู้ด้านวัฒนธรรมดนตรีที่เป็น
ลักษณะร่วมของกลุ่มชาติพันธุ์ไทด าทั้ง 3 ประเทศ น าไปสู่การสร้างจิตส านึกร่วมของความเป็นชาติ
พันธุ์เดียวกัน การศึกษาครั้งนี้ยังสามารถน าไปใช้เป็นแนวทางในการสังเคราะห์และพัฒนาองค์
ความรู้ใหม่ ทั้งในวงวิชาการมานุษยวิทยาการดนตรี (ethnomusicology) และในประเด็นที่เกี่ยวข้อง
กับการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ผ่านดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ตระกูลไทและกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ  
ในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้อีกด้วย 
 
2. ระเบียบวิธีวิจัย 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการคือ ประการที่ 1 มุ่งศึกษาบทบาทและการ
ใช้วัฒนธรรมดนตรีของชาวไทด าในมิติทางประวัติศาสตร์และสถานภาพในป๎จจุบัน ประการที่ 2 
เปรียบเทียบกระบวนการสร้างลักษณะเฉพาะและการปรับเปลี่ยนวัฒนธรรมดนตรีระหว่างกลุ่ม
ชาติพันธุ์ไทด าในประเทศไทย สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว และสาธารณรัฐสังคม
นิยมเวียดนาม ในบริบทสังคมสมัยใหม่ และประการที่ 3 ศึกษาการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธ์ุและ
การสร้างส านึกความเป็นชาติพันธุ์ผ่านวัฒนธรรมดนตรีของชาวไทด าท่ามกลางพลวัตการ
เปลี่ยนผ่านและความหลากหลายในบริบทสังคมอาเซียน เพื่อให้บรรลุวัตถุประสงค์ดังกล่าว 
ผู้เขียนจึงก าหนดแนวทางการศึกษาดังท่ีจะกล่าวในรายละเอียดต่อไป 

การศึกษาครั้งน้ีเป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ โดยอาศัยกระบวนทัศน์หลัก 2 ประการเป็น
เครื่องช้ีน าสู่การบรรลุโจทย์วิจัย ได้แก่ แนวทางการศึกษามานุษยวิทยาการดนตรีหรือดนตรีชาติ
พันธุว์รรณนา (Ethnomusicology) และแนวทางการศึกษามานุษยวิทยาวัฒนธรรม (Cultural 
Anthropology) โดยแนวทางการศึกษามานุษยวิทยาการดนตรี อาศัยแนวทางการศึกษาของ 
อาลัน พี เมอเรียม (Alan P. Merriam, 2543) ที่มุ่งท าความเข้าใจดนตรีในฐานะที่มีความหมาย
ทางวัฒนธรรมโดยเน้นศึกษาตัวดนตรีที่สามารถสะท้อนให้เห็นถึงความคิดรวมถึงพฤติกรรมของ
มนุษย์ส าหรับประเด็นทางมานุษยวิทยาวัฒนธรรม มีแนวทางการศึกษาแบบชาติพันธุ์วรรณนา



ไทด า : พลวัตวัฒนธรรมกับการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุผ์่านดนตรี                                                101 

แนววิพากษ ์(Critical Ethnography) เพื่อช่วยในการอธิบายความหมายจากตวัดนตรีที่มีความสัมพันธ์
กับบริบททางสังคมอย่างซับซ้อน อันจะน ามาซึ่งองค์ความรู้ที่มีส่วนในการปริวรรตสังคมให้มี
ความเป็นธรรมมากข้ึนได้  

ผู้เขียนได้ก าหนดเกณฑ์การคัดเลือกพื้นที่วิจัยทั้ง 3 ประเทศ ในบริเวณชุมชนไทด าที่
เป็นแหล่งข้อมูลที่แตกต่างกันไป ได้แก่ 1) พื้นที่ประเทศไทย ได้แก่ อ าเภอเขาย้อย จังหวัด
เพชรบุรี, อ าเภอก าแพงแสน จังหวัดนครปฐม, อ าเภอบางระก า จังหวัดพิษณุโลก, อ าเภอท่า
ตะโก จังหวัดนครสวรรค์ 2) พื้นที่สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ได้แก่ บ้านน้ าแง้น 
บ้านธงใจใต้ แขวงหลวงน้ าทา 3) พื้นที่สาธารณรัฐสังคมนิยมเวียดนาม ได้แก่ จังหวัดเซินลา 
หรือเมืองลา และจังหวัดเดียนเบียน เมืองเดียนเบียนฟ ูหรือเมืองแถง  

ส าหรับการเก็บรวบรวมข้อมูลนั้น แบ่งเป็น 2 ส่วน ได้แก่ ข้อมูลเอกสารและข้อมูล
ภาคสนาม โดยข้อมูลเอกสารจะเก็บรวบรวมข้อมูลเชิงประวัติศาสตร์จากแหล่งข้อมูล  ได้แก่
งานวิจัย เอกสารวิชาการ เอกสารวิชาการท้องถิ่น รวมถึงการค้นคว้าเอกสารช้ันต้น ที่เป็นข้อมูล
เกี่ยวกับ บทเพลง การแสดง รูปภาพ วิดีโอ เทปบันทึกเสียงท่ีถูกผลิตขึ้นในชุมชน  

ในส่วนของข้อมูลภาคสนาม (field work) อาศัยข้อมูลจากการสังเกตแบบมีส่วนร่วม 
(participant observation) และการสัมภาษณ์เชิงลึก (in depth interview) โดยมีเครื่องมือ
ส าหรับการศึกษาภาคสนาม ได้แก่ แบบสัมภาษณ์ เครื่องบันทึกเสียงและอุปกรณ์ต่างๆ ช่วยใน
การเก็บข้อมูลเพื่อน าข้อมูลจากทุกส่วนมาท าการวิเคราะห์และน าเสนอต่อไป 

ขั้นตอนของการวิเคราะห์ข้อมูล เริ่มต้นจากการน าข้อมูลจากเอกสารและการศึกษา
ภาคสนามมาจัดเก็บอย่างเป็นระบบ แล้วท าการวิเคราะห์โดยแบ่งการวิเคราะห์เป็น 2 ส่วน ได้แก ่
การวิเคราะห์ลักษณะและองค์ประกอบทางดนตรีตามแนวทางการศึกษาดนตรีวิทยา 
(Musicology) และการวิเคราะห์และตีความข้อมูลในประเด็นทางมานุษยวิทยาวัฒนธรรม โดย
ผู้เขียนจะวิเคราะห์องค์ประกอบทางดนตรี ได้แก่ เครื่องดนตรี วงดนตรี ค าร้อง ท านอง จังหวะ 
คีตลักษณ์ และระบบเสียง โดยมีลักษณะของการวิเคราะห์องค์ประกอบทางดนตรีเชิง
เปรียบเทียบ แล้วจึงเข้าสู่การอธิบายความหมายทางวัฒนธรรมที่สะท้อนจากองค์ประกอบทาง
ดนตรีในแต่ละส่วน 

บทความวิจัยนี้มุ่งวิเคราะห์และน าเสนอการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของชาวไทด า 
ผ่านวัฒนธรรมดนตรี โดยเน้นการอธิบายกระบวนการธ ารงอัตลักษณ์ผ่านกระบวนการทาง
ดนตรีที่มีลักษณะของการคงสภาพ (maintain) และการปรับเปลี่ยน (adaptation) ผ่าน
ช่วงเวลาและประสบการณ์การรับรู้ของผู้ให้ข้อมูลที่คัดเลือกไว้ โดยการน าเสนอผลการวิจัยจะ
คัดเลือกเฉพาะองค์ประกอบทางดนตรีที่มีความสัมพันธ์กับประเด็นทางสังคมวัฒนธรรมและ
บริบทท่ีเกี่ยวข้องเพียงเท่านั้น ในกรณีของการศึกษาเชิงเปรียบเทียบประเด็นการธ ารงอัตลักษณ์
ชาติพันธ์ุของชาวไทด าระหว่างประเทศท่ีมีความแตกต่างทางด้านบรบิททางสังคมวัฒนธรรม จะ
จ ากัดเฉพาะวัฒนธรรมดนตรีที่เป็นหลักในการแสดงถึงความเป็นไทด าโดยอ้างอิงจากการ
สัมภาษณ์ชาวไทด าและจากงานศึกษาที่ผ่านมา ซึ่งได้แก่ การขับไทด า การขับสายแปง ป่ี และ



102                                 วารสารภาษาและวัฒนธรรมฉบับปีที่ 37 เล่มที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2561) 

แคน และจะน าเสนอเฉพาะกรณีที่เกี่ยวข้องกับประเด็นการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ไทด า
เท่านั้น  
 
3. กระบวนทัศน์ว่าด้วยการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ 

กระบวนทัศน์ส าคัญในการอธิบายการธ ารงอัตลักษณ์ของชาวไทด าผ่านวัฒนธรรม
ดนตรีในครั้งนี ้ผู้เขียนได้ยกเอาแนวคิดว่าด้วย อัตลักษณ์ชาติพันธุ์ (ethnic identity) เป็นมโนทัศน์
หลักที่ให้ความสนใจในการวิเคราะห์จิตส านึก เป็นความสัมพันธ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ที่มี
ลักษณะเฉพาะบางประการที่สามารถแสดงออกในการปฏิสัมพันธ์กันระหว่างกลุ่ม  ภายใต้
กระบวนการนิยามความหมายตัวตนของตนเองกับคนกลุ่มอื่น การก าหนดสถานภาพทางสังคม 
การรวมกลุ่มทางวัฒนธรรม พื้นทีข่องการนิยามอัตลักษณ์ชาติพันธ์ุเป็นพื้นที่ของการปฏิสัมพันธ์
เชิงอ านาจ มีการปะทะประสานผ่านระบบสัญลักษณ์เพื่อช่วงชิงความหมายความเป็นตัวเองและ
การยอมรับหรือปฏิเสธความเป็นอื่น (อภิญญา เฟื่องฟูสกุล, 2546) 

อัตลักษณ์เป็นเรื่องของคุณสมบัติทางวัฒนธรรม (cultural attribute) ที่มนุษย์เลือก
ที่จะแสดงออกเพื่อแสดงความเป็นสมาชิกในสังคมเดียวกัน และเป็นสิ่งที่สามารถเปลี่ยนแปลงได้ 
เมื่อมีการปฏิสัมพันธ์กับคนต่างวัฒนธรรมผ่านเง่ือนไขต่างๆ ที่เข้ามามีผลกระทบอยู่เสมอ (อานันท ์
กาญจนพันธุ,์ 2549) โดยมีพัฒนาการจากจิตส านึกทางชาติพันธุ์ในการนิยามว่าป๎จเจกบุคคลจะ
ยอมรับว่าตนเป็นสมาชิกในกลุ่มวัฒนธรรมใดในเชิงจิตวิสัย แล้วจึงแสดงออกผ่านสัญลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมในลักษณะของวัตถุวิสัย (Donald Horowitz, 1998, อ้างถึงใน ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ, 
2547) ผู้วิจัยจึงเห็นว่า องค์ประกอบทางดนตรีของกลุ่มชาติพันธ์ุเป็นพฤติกรรมเชิงสัญลักษณ์ ที่
ชาวไทด าได้เรียนรู้และแสดงออกอย่างเป็นวัตถุวิสัย อีกทั้งยังสะท้อนให้เห็นถึงความหมายทาง
วัฒนธรรมและส านึกทางชาติพันธุ์ของตนเอง เมื่อบริบททางวัฒนธรรมเต็มไปด้วยการช่วงชิง
ความหมายของการเป็นกลุ่มชนที่เปี่ยมไปด้วยคุณค่าของความเป็นมนุษย์และเบียดขับให้ “คน
อื่น” กลายเป็นกลุ่มชนชายขอบ หรือพยายามกลืนกลายให้กลายเป็นคนกลุ่มเดียวกัน ดนตรี
ชาติพันธ์ุจึงท าหน้าท่ีเป็นส่วนหน่ึงที่กลุ่มชาติพันธุ์จะน ามาใช้เป็นเครื่องมือในการธ ารงอัตลักษณ์
ของตนเอง 

จากการทบทวนงานศึกษาที่เกี่ยวข้องกับกระบวนการน าเอาสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม 
ได้แก่ องค์ประกอบทางดนตรีที่พบในดนตรีพื้นบ้านหรือดนตรีกลุม่ชาตพิันธุ์ย่อยในสังคมกระแส
หลัก โดยเฉพาะดนตรีอีสานบริเวณภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย  พบว่า 
มีกระบวนการที่หลากหลายโดยเฉพาะการปรับเปลี่ยนวัฒนธรรมดนตรีด้วยการผสมผสาน
ระหว่างลักษณะเฉพาะของความเป็นพื้นบ้านกับลักษณะทางดนตรีที่น ามาจากดนตรีกระแส
หลัก ซึ่งอาจมีการตอกย้ าความเป็นชาติพันธุ์ในดนตรีที่ถูกผสมผสานขึ้นใหม่ให้เป็นสัญลักษณ์
แทนความเป็นชาติพันธ์ุอยู่ต่อไป อย่างไรก็ตาม ดนตรีชาติพันธ์ุที่ถูกผสมผสานข้ึนเพื่อตอบสนอง
วัฒนธรรมสมัยนิยมจะต้องมีองค์ประกอบทางดนตรีที่มีลักษณะเฉพาะที่ยังสะท้อนถึง 



ไทด า : พลวัตวัฒนธรรมกับการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุผ์่านดนตรี                                                103 

จิตวิญญาณหรือกระตุน้ความเป็นชาติพันธ์ุได้ จึงจะสามารถเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่ธ ารง 
อัตลักษณ์ชาติพันธ์ุให้คงอยู่ต่อไปได้ (พัฒนา กิติอาษา, 2553; สนอง คลังพระศรี, 2541) 

ดังนั้นดนตรีในฐานะสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม ย่อมสะท้อนให้เห็นถึงพฤติกรรม 
ความรู้สึกนึกคิด รวมถึงปฏิบัติการทางสังคมในระดับต่างๆ บริบททางสังคมวัฒนธรรมที่มีการ
เปลี่ยนแปลงไปอย่างเป็นพลวัตเป็นป๎จจัยส าคัญที่ส่งผลให้เกิดการนิยามตัวตนด้วยความหมาย
ใหม่ๆ อยู่เสมอ เป็นสิ่งที่กระตุ้นให้กลุ่มชาติพันธ์ุเลอืกที่จะเป็นสมาชิกของกลุ่มวัฒนธรรมใดหรือ
เลือกที่จะบริโภคอัตลักษณ์ของกลุ่มใด ท่ามกลางการปะทะประสานทางวัฒนธรรมในบริบท
สังคมสมัยใหม่ กลุ่มชาติพันธุ์จึงมีกระบวนการธ ารงอัตลักษณ์ของตนผ่านสัญลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมที่มีรูปแบบแตกต่างกันออกไป ดังนั้น รูปแบบของการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์จึง
ขึ้นอยู่กับบริบททางประวัติศาสตร์ที่จะท าให้เกิดการแปรสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่มีความ
แตกต่างกันไปตามภูมิภาค โดยสามารถสะท้อนให้เห็นผ่านปรากฏการณ์ทางวัฒนธรรมเชิงวัตถุ 
อันได้แก่ การผลิตซ้ าวัฒนธรรมดนตรีที่ได้รับการสืบทอดมาแต่เดิมในบริบทใหม่  การน า
วัฒนธรรมดนตรีจากแหล่งอื่นมาผสมผสาน การสร้างวัฒนธรรมดนตรีขึ้นใหม่ เป็นต้น 
 
4. การธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ไทด าผ่านองค์ประกอบทางดนตรี 

จากการศึกษาวัฒนธรรมดนตรีของชาวไทด าทั้ง 3 ประเทศ ทั้งวัฒนธรรมการขับ 
ล าน าและการบรรเลงดนตรี พบว่า วัฒนธรรมดนตรีของชาวไทด าที่ปรากฏในป๎จจุบัน เป็นผล
จากวิวัฒนาการด้านดนตรีร่วมกันของชนชาติพันธุ์ ในภูมิภาคเอเชียอาคเนย์โดยเฉพาะ 
กลุ่มชาติพันธุ์ตระกูลไท ซึ่งแสดงถึงความสอดคล้องในเชิงเครือญาติชาติพันธุ์ที่มักจะมีภาษา
และวัฒนธรรมที่มีลักษณะคล้ายคลึงอันเกิดจากวิวัฒนาการร่วมกัน โดยการขับล าน าของ 
ชาวไทด ามีความโดดเด่นในด้านของการสร้างสรรค์ความงามให้กับภาษาอันเป็นการยกระดับให้
มีความแตกต่างกับการสื่อสารในชีวิตประจ าวัน ซึ่งมีลักษณะเด่นคือ การสร้างฉันทลักษณ์ของ
บทขับชนิดต่างๆ ให้มีความคล้องจอง เป็นวรรคตอนที่สัมพันธ์กันอย่างมีระบบ ส าหรับ 
เครื่องดนตรีของชาวไทด าทั้งในพื้นที่ประเทศไทย ลาว และเวียดนาม ที่พบในป๎จจุบัน เป็น
เครื่องดนตรีที่ท าจากไม้ตระกูลไผ่ ได้แก่ ป่ี และ แคน รวมถึงการน าท่อนไม้ไผ่มากระทุ้งหรือ
กระแทกให้เกิดเสียงในพิธีกรรมที่เรียกว่า “แซตังบัง้” เป็นพัฒนาการของการเรียนรู้ที่จะน าวัสดุ
จากธรรมชาติที่อยู่บริเวณชุมชนน ามากระทบด้วยทักษะทางดนตรีขั้นพื้นฐานก่อนที่จะมี
พัฒนาการที่ซับซ้อนมากขึ้น โดยพบว่า ชาวไทด าในประเทศไทย และลาว ยังมีการสืบทอดมาจน
ป๎จจุบัน 

พลวัตทางวัฒนธรรมเป็นกระบวนการขับเคลื่อนสังคมที่ไม่หยุดนิ่ง ส่งผลให้เกิดป๎จจัย
และเง่ือนไขต่างๆ ที่กลุ่มชนในระบบสังคมเดียวกันจ าเป็นต้องปรับตัวและปรับเปลี่ยน
วัฒนธรรมเพื่อให้มีวิถีชีวิตที่สอดคล้องกัน จากการศึกษาวัฒนธรรมดนตรีของชาวไทด าภายใต้
บริบทสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลง พบว่าป๎จจัยด้านการเมืองการปกครองเป็นป๎จจัยส าคัญที่มี
อิทธิพลต่อการสืบทอดวัฒนธรรมดนตรีไทด า เนื่องจากป๎จจุบันชาวไทด ามีสถานะเป็นพลเมือง 



104                                 วารสารภาษาและวัฒนธรรมฉบับปีที่ 37 เล่มที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2561) 

ผู้อยู่ภายใต้การปกครองแบบรัฐชาติ ดังนั้น วัฒนธรรมดนตรีที่มีบทบาทในการสร้างส านึก 
ชาติพันธุ์และเครือข่ายของชาวไทด าให้เข้มแข็ง อย่างเช่นดนตรีในพิธีเสนเมืองของชาวไทด าที่
ได้เลือนหายไปจากสังคมไทด าพร้อมกับการประกาศยกเลิกการประกอบพิธีเสนเมืองในกลุ่ม
ชาติพันธ์ุไทด าทั้ง 3 ประเทศ เนื่องจากพิธีเสนเมืองเป็นการผลิตซ้ าความเป็นไทด าและเป็นการ
รวมเครือข่ายชาวไทด าให้มีความแน่นแฟ้น ซึ่งอาจส่งผลต่อความไม่มั่นคงทางการเมืองในระบบ
การปกครองกระแสหลัก (สุมิตร ปิติพัฒน์, 2546; พิเชฐ สายพันธ์, 2547) อย่างไรก็ตาม  
ชาวไทด าได้เรียนรู้ในการสร้างคุณค่าแก่วัฒนธรรมดนตรีอันเป็นทุนทางวัฒนธรรมที่หลงเหลือใน
ชุมชน โดยการประยุกต์องค์ประกอบทางดนตรี ทั้งภายนอก ได้แก่ รูปลักษณ์ของเครื่องดนตรี 
และภายใน ได้แก่ คุณลักษณะทางดนตรี ให้มีความสอดคล้องกับดนตรีสมัยนิยมในสังคมกระแส
หลัก นอกจากนี้ ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมและกระแสโลกาภิวัตน์ในสังคมสมัยใหม่เป็นป๎จจัย
ส าคัญอีกประการหนึ่งที่ส่งผลต่อการสืบทอดวัฒนธรรมดนตรี  แต่ชาวไทด ามิได้ปล่อยให้
วัฒนธรรมจากภายนอกเข้ามามีบทบาทในสังคมแทนที่วัฒนธรรมดั้งเดิมแต่เพียงด้านเดียว 
หากแต่ได้เรียนรู้สิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นในสังคมสมัยใหม่ ได้แก่ เทคโนโลยี กระแสท้องถิ่นนิยม 
เง่ือนไขจากภาครัฐ เป็นต้น แล้วประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อการสืบทอดวัฒนธรรมของ
ตนเอง คณะผู้วิจัยจึงได้ท าการวิเคราะห์ความหมายทางวัฒนธรรมภายใต้กระบวนการคงสภาพ
และการปรับเปลี่ยนวัฒนธรรมดนตรีของชาวไทด าเพื่อธ ารงอัตลักษณช์าติพันธ์ุของตนท่ามกลาง
บริบททางสังคมที่ผันแปรไปตามแต่ละภูมิภาคดังต่อไปนี้ 
4.1 คุณลักษณะเฉพาะทางดนตรีกับการผลิตซ  าส านึกความเป็นไทด า 

แม้ว่าวัฒนธรรมชาวไทด าทั้ง 3 ประเทศจะมีความสัมพันธ์กับพัฒนาการร่วมของ 
ชนชาติพันธุใ์นภูมิภาคเอเชียอาคเนย์ แต่คุณลักษณะเฉพาะทางดนตรีที่เกิดจากการสร้างสรรค์
ด้วยจิตวิญญาณของชาวไทด าท าให้พบความแตกต่างอันเป็นลักษณะเด่นที่สะท้อนถึงอัตลักษณ์
ของชาวไทด าได้ จากการวิเคราะห์องค์ประกอบทางดนตรีของชาวไทด าทั้ง 3 ประเทศ พบว่า 
การด าเนินท านองของการขับไทด าและการบรรเลงเครื่องดนตรีอันได้แก่ ปี่ไทด าและแคนไทด า
นั้น เป็นการบรรเลงภายใต้ระบบเสยีงแบบ “คีตป๎ญจมูล”  (Pentatonic Scale) โดยมีลักษณะ
ของการเคลื่อนที่ของท านองจะมีการเคลื่อนที่อยู่ภายใต้เสียงทั้งหมด 5 เสียงหลัก ได้แก่ เสียงที่ 1 
(tonic) เสียงที่ 2 (super-tonic) เสียงที่ 3 (mediant) เสียงที่ 5 (dominant) เสียงที่ 6  
(sub-mediant) ระบบเสียงดังกล่าวเป็นระบบเสียงที่พบได้ในกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ ในภูมิภาค
เอเชียอาคเนย์ จึงมีความสัมพันธ์ในฐานะที่เป็นวัฒนธรรมดนตรีเครือญาติที่มีรากเหง้าเดียวกัน
ซึ่งมีความสอดคล้องกับพัฒนาการของลักษณะของการขับและพัฒนาการเครื่องดนตรี อย่างไร 
ก็ตาม แม้องค์ประกอบทางดนตรีของกลุ่มชาติพันธุ์ในบริเวณดังกล่าวจะมีความคล้ายคลึงกัน 
แต่คุณสมบัติเฉพาะทางดนตรีของแต่ละกลุ่มจะสามารถเป็นเครื่องบ่งช้ีความแตกต่างทาง
วัฒนธรรมระหว่างกันได้ 

จากการวิเคราะห์องค์ประกอบทางดนตรีในวัฒนธรรมดนตรีของชาวไทด านั้น พบว่า 
มีลักษณะเฉพาะในการสร้างความกลมกลืนระหว่างการขับและการบรรเลงเครื่องดนตรี ซึ่งพบ



ไทด า : พลวัตวัฒนธรรมกับการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุผ์่านดนตรี                                                105 

ในการขับไทด าพื้นที่ประเทศเวียดนามและประเทศลาว มีฉันทลักษณ์และการใช้ภาษาที่เป็น
เอกลักษณ์ โดยการขับในพิธีกรรมหรือการขับมด จะมีการก าหนดบทขับที่ได้รับการสืบทอดมา
แต่บรรพบุรุษครูมด โดยผู้ขับจะต้องขับตามบทที่ได้รับการถ่ายทอดมาอย่างเคร่งครัด ส่วนการ
ขับในวัฒนธรรมบันเทิง เป็นการขับที่ผู้ขับท่องจ าจากผู้เ ช่ียวชาญผสมผสานกับการด้น 
(improvisation) บทขับไปตามสถานการณ์ที่พบเห็น โดยมีโครงสร้างค าสัมผัสที่มีฉันลักษณ์
อย่างหลวมๆ (พนา เพ็ชรเอี๊ยะ, สัมภาษณ์, วันท่ี 20 มกราคม 2560) นอกจากนี้ คีตลักษณ์ของ
การขับไทด าในแต่ละพื้นที่ ยังแสดงถึงคุณสมบัติเฉพาะของการขับที่มีความโดดเด่นอยู่ในการ
ขับไทด าในวัฒนธรรมบันเทิง โดยพบว่าคีตลักษณ์ของการขับไทด าของทั้ง 3 ประเทศจะมี 3 
ช่วง คือ ส่วนขึ้นต้น (intro) ส่วนเนื้อหา (main theme) และส่วนลงท้าย (closing section) 
แต่จะมีรายละเอียดที่แตกต่างกันคือท านองของการขึ้นต้นและการลงท้าย โดยการขับไทด า  
(ขับสายแปง) จะมีความแตกต่างหลากหลายของส่วนขึ้นต้น เช่น แป๊งหน่าไกลเมืองเย้ย  
อุยเย้ยเย้ย แป๊งหน่ากวามโฮมเย้ย ว่าอันเย้ยเย้ย เป็นต้น ส่วนในการขับไทด าในประเทศ
เวียดนามและประเทศลาวมักขึ้นต้นเหมือนกันว่า “ฮาโอ้ย” ส่วนการลงท้ายในประเทศไทยจะ
ลงท้ายแบบเดียวกันว่า “โฮ้ โฮ้ โอ หละ โอ...โอ่” แต่ในประเทศลาวและเวียดนามจะออกเสียง
คล้ายค าว่า “โอ ่โอ.๊..อี”๊ จึงท าให้เห็นว่า วัฒนธรรมดนตรีของชาวไทด านอกจากเป็นวัฒนธรรม
ร่วมกับกลุ่มชาติพันธุ์อ่ืนๆ แล้ว ยังมีลักษณะทางดนตรีที่มีคุณสมบัติเฉพาะส าหรับสื่อสารให้เกิด
ส านึกความเป็นชาติพันธุ์ในระหว่างชาวไทด าด้วยกันเอง นอกจากลักษณะเฉพาะเหล่านี้ 
จะท าให้เห็นถึงความเป็นไทด าได้แล้ว ยังแสดงให้เห็นถึงที่มาของชาวไทด าในแต่ละชุมชนผ่าน
องค์ประกอบทางดนตรีบางประการที่มีความแตกต่างกันในแต่ละชุมชน 

กระบวนการผลิตซ้ าวัฒนธรรมดนตรีมีความเข้มข้นอยู่ ในพิธีกรรม เนื่องจากมี
ลักษณะเฉพาะองค์ประกอบทางดนตรีอันได้แก่การขับมดหรือการเป่าปี่ ที่รับรู้กันระหว่างคนใน
วัฒนธรรมหลายระดับ โดยขึ้นอยู่กับบทบาทต่อการรับรู้ของแต่ละบุคคล ดังนั้นหากจะพิจารณา
ความเข้มข้นของจิตส านึกความเป็นไทด าจากระดับของการรับรู้ความหมายในพิธีกรรมดังกล่าว
แล้ว ก็จะท าให้เห็นได้ว่า แม้ในพิธีกรรมที่เป็นพิธีท่ีประกอบขึ้นโดยความเช่ือเฉพาะของไทด าเอง 
ก็ยังมีระดับของการแบ่งแยกกันระหว่างคนในกับคนนอกซึ่งขึ้นอยู่กับการแสดงบทบาทในพิธีกรรม
ที่มีความเลื่อนไหล เช่น ในพิธีเสนเฮือนมีความหมายต่อชาวไทด าว่าเป็นพิธีกรรมที่จัดขึ้นเพื่อ
บูชาและแสดงความกตัญํูต่อบรรพบุรุษผู้ล่วงลับ ซึ่งหากมองว่าพิธีเสนเฮือนเป็นพื้นที่ของการ
ถ่ายโอนจิตส านึกและถ่ายทอดอุดมการณ์ความเป็นไทด าที่ถือปฏิบัติร่วมกันมาแต่บรรพบุรุษ
แล้ว ผู้ที่เข้าใจและรับรู้อุดมการณ์ดังกล่าวได้มากที่สุดดูเหมือนจะเป็นผู้ที่มีบทบาทเป็น 
ผู้ประกอบพิธีได้แก่หมอมด ระดับที่รองลงมาคือผู้ที่เข้าร่วมพิธีซึ่งจะเข้าใจความหมายเพียงใน
ระดับของขั้นตอนพิธีกรรม และจะมีบทบาทในพิธีกรรมคือการท าตามค าสั่งของหมอมด จาก
การศึกษายังท าให้พบว่าการขับมดในพิธีกรรมทั้งในประเทศไทยและประเทศสาธารณรัฐ
ประชาธิปไตยประชาชนลาว ยังคงมีความเข้มข้นในการผลิตซ้ าและการถ่ายทอดองค์ประกอบ
ทางดนตรีแม้ว่าจะเป็นการขับมดภายใต้บริบททางสังคมที่แตกต่างกันแต่ก็เป็นสิ่งยืนยันถึงความ



106                                 วารสารภาษาและวัฒนธรรมฉบับปีที่ 37 เล่มที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2561) 

เข้มแข็งของจิตส านึกความเป็นไทด าที่มีความสอดคล้องกันระหว่างชาวไทด าทั้งในประเทศไทย
และประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว 
4.2 การสรา้งพรมแดนชาติพันธุ์ผ่านการน าเสนอดนตรีบนพื นที่ทางวัฒนธรรม 

ชาวไทด าที่ตั้งถิ่นฐานใน 3 ประเทศนั้น นอกจากการปรับตัวให้สอดคล้องกับบริบท
ทางวัฒนธรรมของแต่ละภูมิภาคแล้ว ย่อมจะต้องแสดงออกถึงความแตกต่างทางวัฒนธรรม 
เพื่อให้อัตลักษณ์ไทด าสามารถธ ารงอยู่บนพื้นที่ของความหลากหลายทางวัฒนธรรมในแต่ละ
ประเทศได้ ในกรณีนี้พรมแดนชาติพันธ์ุจะถูกสร้างขึ้นให้มีความชัดเจนไปตามสถานการณ์ต่างๆ 
ขึ้นอยู่กับความหมายของการแสดงออกถึงความเป็นชาติพันธุ์  เช่น ในบริบทของประเทศไทย
บางครั้งชาวไทด าในประเทศไทยก็จะแสดงให้สังคมเห็นว่าตนเป็นพลเมืองของสังคมไทย
เช่นเดียวกับคนอื่นๆ แต่ในบางครั้ง บนพื้นที่ของความหลากหลายทางวัฒนธรรม ชาวไทด าก็
พยายามแสดงอัตลักษณ์ไทด าของตนบนพ้ืนท่ีดังกล่าวอย่างภาคภูมิใจ เป็นต้น 

งานสืบสานวัฒนธรรมไทด าในประเทศไทยได้ถูกปรับเปลี่ยนจากประเพณีการลงข่วง 
อิ้นกอนฟ้อนแคนมาเป็นการจัดงานประเพณีในรูปแบบของการสืบสานวัฒนธรรมของกลุ่ม  
ชาติพันธุ์ที่ได้รับการสนับสนุนจากหน่วยงานภาครัฐ จากกิจกรรมของการเกี้ยวพาราสีเพื่อ
น าไปสู่การสร้างสถาบันครอบครัวและการตอกย้ าความสัมพันธ์ทางเครือญาติภายในกลุ่มที่
เกิดขึ้นในอดีต กลายเป็นกิจกรรมที่มีบุคลากรที่มาจากหน่วยงานภาครัฐเป็นผู้มีส่วนส าคัญใน
การสนับสนุนงบประมาณและมีบทบาทในแต่ละกิจกรรมที่เกิดขึ้น  จึงท าให้งานสืบสาน
วัฒนธรรมไทด าเป็นพื้นที่ของการน าเสนออัตลักษณ์ของไทด าให้รัฐเห็นถึงตัวตนบนพื้นที่ของ
สังคมไทย ชาวไทด าต่างชุมชนที่พร้อมใจมาร่ วมงานจึงเป็นเครื่องยืนยันให้รัฐเห็นถึง 
ความแข็งแกร่งของอุดมการณ์ชาติพันธ์ุได้อย่างเป็นรูปธรรม บนพื้นที่ทางวัฒนธรรมที่ชาวไทด า
พยายามแสดงสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตน วัฒนธรรมดนตรีจึงมีบทบาทส าคัญที่ถูก
น าเสนอผ่านชุดการแสดงต่างๆ เช่น เพลงไทด าร าพัน ฟ้อนเก็บเล็บแมว ฯลฯ ที่ได้รับการ
คัดเลือกจากชุมชนว่าเป็นบทเพลงหรือการแสดงท่ีสะท้อนถึงความเปน็ไทด าได้ดีที่สุด โดยเฉพาะ
เพลงไทด าร าพัน แต่งโดยพันเอก แผง เกี้ยวสุวัด ร้องโดย ก.วิเสส บันทึกเสียงครั้งแรกเมื่อ พ.ศ. 
2512 โดยผู้แต่งมีสัญชาติลาว แต่เนื้อหานั้นกล่าวเสมือนเป็นการแสดงความรู้สึกร าพึงร าพันที่
พลัดพรากจากบ้านเกิดเมืองนอนของไทด า เป็นบทเพลงส าคัญที่สะท้อนจิตวิญญาณของ 
ความเป็นไทด าที่ชาวไทด าทั้งสามประเทศนิยมน ามาเป็นตัวแทนความเป็นชาติพันธุ์ของตน 
บนพ้ืนท่ีของความหลากหลายทางวัฒนธรรม 

ภายใต้บริบทของความหลากหลายทางวัฒนธรรมนั้น  ชาวไทด าได้ผสมผสาน
วัฒนธรรมดนตรีโดยการน าเอาเครื่องดนตรีจากวัฒนธรรมกระแสหลักเข้ามาผสมผสาน จนเกิด
เป็นวงดนตรีในลักษณะที่แตกต่างจากอดีตที่พบได้จากวัฒนธรรมดนตรีไทด าใน 2 ประเทศ 
ได้แก่ ประเทศไทยมีการผสมผสานระหว่างแคนกับเครื่ องดนตรีสากลจนเกิดเป็นแคนวง
ประยุกต์ไทด า และประเทศลาวผสมผสานระหว่างการขับไทด ากับเครื่องดนตรีอิเล็กโทนเป็น
การขับไทด าประยุกต์ วัฒนธรรมดนตรีทั้งสองประเภทนี้มีบทบาทบนพื้นที่ทางวัฒนธรรมที่มี



ไทด า : พลวัตวัฒนธรรมกับการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุผ์่านดนตรี                                                107 

ความหลากหลาย บนพื้นที่เหล่านั้นชาวไทด าจะน าเสนอท่วงท านองที่เป็นเอกลักษณ์เพื่อสร้าง
พรมแดนชาติพันธ์ุของตน ในการบรรเลงแคนวงประยุกต์ไทด าที่ได้รับการว่าจ้างในงานแห่นาค
ซึ่งเป็นพื้นที่ของความเป็นไทย ชาวไทด าจะบรรเลงท่วงท านอง “แกนลาว” ทุกครั้งที่มีโอกาสได้
ไปบรรเลง เพื่อเป็นการตอกย้ าความเป็นชาติพันธุ์ไทด าผ่านสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่ปรากฏใน
องค์ประกอบทางดนตรี ซึ่งมีความสอดคล้องกับการขับไทด าประยุกต์บนพ้ืนที่ของประเพณีการ
กินดอง หรือการเสนเฮือนในประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ซึ่งเป็นพื้นที่ของ
ความหลากหลายของผู้ที่มาร่วมงานที่มิได้จ ากัดเพียงกลุ่มชาติพันธุ์ไทด าเพียงเท่านั้น แต่ยังมี
เครือข่ายที่เป็นกลุ่มชาติพันธ์ุอื่นๆ โดยเฉพาะชาวลาว ดนตรีสร้างความครื้นเครงถูกปรับเปลี่ยน
เป็นวงดนตรีอิเล็กโทนที่มีความร่วมสมัยสอดคล้องกับบริบทวัฒนธรรมลาว มีการบรรเลงร าวง
ลาวและบทเพลงสมัยใหม่อย่างหลากหลาย แต่ที่ขาดไม่ได้ส าหรับงานของชาวไทด าคือ  
การขับไทด าประกอบการแซไตที่นักดนตรีจะต้องบรรเลงอย่างน้อย 1 รอบ ซึ่งเป็นปรากฏการณ์ของ
การสร้างพรมแดนชาติพันธ์ุในการแสดงอัตลักษณ์ไทด าบนพ้ืนท่ีความหลากหลายเช่นเดียวกัน 

นอกจากนี้ชาวไทด าแขวงหลวงน้ าทา ประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชน
ลาวนั้น ยังสร้างพรมแดนชาติพันธุ์ของตนที่มีความชัดเจนผ่านการเลือกน าเสนอเครื่องดนตรีที่
เป็นสัญลักษณ์ของชาติพันธุ์ไทด า ซึ่งเครื่องดนตรีที่จะสามารถแทนความเป็นไทด าได้นั้น 
มีเพียงช้ินเดียวคือ “ปี่ไทด า” เท่านั้น ส่วน “แคนไทด า” ที่มีการน ามาเป็นสัญลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมของชาวไทด าในเวียดนามและไทย ได้รับการปฏิเสธในบริบทของประเทศลาว 
เนื่องจาก “แคน” เป็นสัญลักษณ์แทนความเป็นลาว หากชาวไทด าเป่าแคนจะถูกมองว่าเป็น 
คนลาว “ไทด าที่หลวงน้ าทาเป่าปี่ ไม่เป่าแคน ถ้าเป่าแคนจะเป็นพวกไทแดงหรือไม่ก็คนลาว” 
(แสงเปา หวาดทองลือ, สัมภาษณ์, วันท่ี 9 มกราคม 2559) ชาวไทด าในประเทศลาวจึงไม่นิยม
เป่าแคน สะท้อนให้เห็นถึงพรมแดนชาติพันธุ์ที่มีความชัดเจนโดยมีเครื่องดนตรีเป็นสัญลักษณ์ใน
การบ่งช้ีอัตลักษณ์ของตน อย่างไรก็ตาม แม้สังคมโลกาภิวัตน์จะลบเลือนพรมแดนชาติพันธุ์ 
จนเกิดกรณีของการกลืนกลายวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์หลายกลุ่มให้กลายเป็นวัฒนธรรมเดียว 
แต่พบว่าวัฒนธรรมดนตรีของชาวไทด ายังคงท าหน้าที่ของการเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม 
ที่จะส่งผลต่อสถานภาพของอัตลักษณ์ไทด าและเป็นเครื่องมือส าหรับการสร้างพรมแดน 
ชาติพันธ์ุในบริบทพ้ืนท่ีแต่ละประเทศต่อไป 
4.3 การผสมกลมกลืนวัฒนธรรมดนตรีเพ่ือต่อรองนิยามชาติพันธุ์ 

บริบทของการต่อต้านภาวะการเป็นกลุ่มชนชายขอบดังเห็นได้จากกรณีของชาวไทด า
ในประเทศไทย ซึ่งเป็นกลุ่มที่รัฐไทยมองว่ายังมีวิถีชีวิตที่สมควรได้รับการพัฒนา ประกอบอาชีพ
เกษตรกรรม นับถือผี เป็นกลุ่มคนบ้านนอกที่ยังมีความล้าหลังในสายตาของรัฐ  วาทกรรม
ดังกล่าวส่งผลให้ไทด ารู้สึกอึดอัดใจเมื่อจะต้องแสดงออกถึงอัตลักษณ์ของตน และเป็นสาเหตุ
ของการพยายามแสดงออกตัวตนด้วยการผสมผสานความหมายอัตลักษณ์ให้มีความเป็นคนไทย 
จึงน าไปสู่การพิจารณานัยทางการเมืองผ่านองค์ประกอบทางดนตรีที่มีการผสมผสานระหว่าง
ดนตรีไทด ากับดนตรีสมัยนิยม โดยชาวไทด าได้เรียนรู้ในการเลือกหยิบเอาสัญลักษณ์ทาง



108                                 วารสารภาษาและวัฒนธรรมฉบับปีที่ 37 เล่มที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2561) 

วัฒนธรรมจากสังคมไทยซึ่งเป็นสังคมกระแสหลักมาผสมผสานในวัฒนธรรมดนตรีของตน ซึ่ง
เห็นได้จากกรณีศึกษาแคนวงประยุกต์ไทด าที่มีการผสมผสานองค์ประกอบทางดนตรี เช่น การ
น าเอาเครื่องดนตรีสากลอย่างกลองชุด กีตาร์เบส เครื่องขยายเสียง มาผสมผสานจนเกิดเป็น
รูปแบบของวงดนตรีร่วมสมัย หรือการผสมผสานลักษณะทางดนตรีผ่านการน าจังหวะร าวงเข้า
มาแทนท่ีจังหวะการปรบมือแบบดั้งเดิม เป็นต้น ลักษณะของการผสมผสานดังกล่าวจะเห็นได้
ว่าเป็นการเรียนรู้ที่จะน าองค์ประกอบทางดนตรีที่ก าลงัเป็นกระแสนิยมในสังคมสมัยใหมอ่ันเปน็
สุนทรียภาพที่คนทั่วไปสามารถเข้าถึงและสัมผัสอยู่ในชีวิตประจ าวัน เพื่อให้วัฒนธรรมดนตรี
ของตนมีคุณค่าเป็นที่นิยมเทียบเท่ากับดนตรีกระแสหลักมากขึ้น นอกจากนี้ องค์ประกอบทาง
ดนตรีในส่วนของเนื้อหาของถ้อยค าในการขับร้อง ได้มีการปรับเปลี่ยนโดยการใช้ภาษาไทยใน
การสื่อสาร โดยพบในบทเซิ่งแกนเทิดพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ในงาน
ไททรงด ารวมใจเทิดไท้พระจอมเกล้าหรืองานขึ้นเขาวัง จังหวัดเพชรบุรี ซึ่งเป็นงานท่ีจัดขึ้นทุกปี
และด าเนินมาถึงป๎จจุบัน ซึ่งเป็นความพยายามของชาวไทด าที่จะสื่อสารให้สังคมไทยเห็นว่า มี
ความจงรักภักดีต่อพระมหากษัตริย์เช่นเดียวกับชาวไทยโดยทั่วไป สะท้อนให้เห็นการต่อรอง 
อัตลักษณ์ที่เคยถูกสังคมไทยมองว่าเป็นคนลาวที่ถูกกวาดต้อนเข้ามาใหม่ผ่านการน าเสนอดนตรี 

ในสังคมสมัยใหม่  การพัฒนาเครื่องดนตรีให้มีความทันสมัยนั้น  เป็นอีกหนึ่ง
กระบวนการของการสร้างคุณค่าองค์ประกอบทางดนตรีให้เกิดความทัดเทียมกับดนตรสีมยันิยม 
จากการศึกษาพบว่าแคนของชาวไทด าในประเทศไทยมีการปรับเปลี่ยนวัสดุส าหรับประดิษฐ์
แคนจากไม้ซางมาเป็นโลหะอลูมีเนียมเพื่อความคงทนและทันสมัย  แต่ยังคงรูปลักษณ์และ
กระแสเสียงของแคนไว้เช่นเดิม โดยถูกผลิตขึ้นจากช่างแคนชาวไทด ารู้จักกันในช่ือของ  
“ช่างแสง” หรือ นายเสริญ เทวบิน เป็นช่างแคนทีชาวไทด า อ าเภออู่ทอง จังหวัดสุพรรณบุรี 
อีกทั้งยังประยุกต์เอาไมโครโฟนประกอบกับเครื่องขยายเสียงน ามาติดเพื่อให้เสียงแคนมีความ
ดังขึ้น เพื่อความเหมาะสมในบริบทของวัฒนธรรมดนตรีไทด าในป๎จจุบันที่มีบทบาทเป็นดนตรี
ส าหรับขบวนแห่เช่นเดียวกับแตรวงในวัฒนธรรมไทย (จิรนุวัฒน์ สิทธิธนีนันท์, สัมภาษณ์, วันที ่
20 มกราคม 2560; ฉลวย ลุนาวงศ์, สัมภาษณ์, วันที่ 16 เมษายน 2555) จึงท าให้แคนของ 
ชาวไทด าเป็นที่นิยมในหมู่คนไทยมากขึ้น ซึ่งเป็นการสะท้อนให้เห็นว่าการปรับเปลี่ยน
องค์ประกอบทางดนตรีเหล่านี้สามารถสร้างคุณค่าให้ดนตรีของชาวไทด าเกิดการยอมรับใน
สังคมไทยมากขึ้น จนมีบทบาทและเป็นท่ีนิยมอยู่ในพื้นที่ทางวัฒนธรรมของกลุ่มคนไทยในท่ีสุด 

ในพื้นที่ของประเทศลาวพบว่ามีการผสมผสานเครื่องดนตรีคือมีการน าเครื่องดนตรี
สากลอย่าง “อิเล็คโทน” เข้ามาผสมผสานกับการขับไทด า โดยมีบทบาทแทนเครื่องดนตรี
ดั้งเดิม ได้แก่ ก๋ง (กลอง) ก้อง (ฆ้อง) และแส่ง (ฉาบ) ในยุคแรกๆ เป็นเสียงสังเคราะห์ที่มีอยู่ใน
อิเล็คโทนเลือกมาบรรเลงให้มีความใกล้เคียงกับเสียงเครื่องดนตรีต่างๆ แต่เมื่อยุคสมัยเปลี่ยนไป 
อิเล็คโทนสามารถบันทึกเสียงเครื่องดนตรีที่แท้จริง แล้วน าเอามาบรรเลงด้วยการกดแป้น 
คีย์บอร์ดได้ ซึ่งท าให้เสียงมีคุณภาพดีขึ้น โดยบรรเลงเป็นจังหวะการ “แซไต” ซึ่งเป็นการเต้นร า
แบบดั้งเดิมของชาวไทด าในลาว พร้อมกับการขับไทด าที่ยังคงลักษณะดั้งเดิม  (บุนเผ้ย  



ไทด า : พลวัตวัฒนธรรมกับการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุผ์่านดนตรี                                                109 

แก้วสีท ามะ, สัมภาษณ์, วันที่ 16 มกราคม 2559) นอกจากนี้ยังพบว่า การขับไทด าในพื้นที่
หลวงน้ าทามีการผสมผสานองค์ประกอบทางดนตรีระหว่างการขับไทด าแบบดั้งเดิมกับดนตรี
สมัยใหม่ กลายเป็นการขับไทด าประยุกต์ที่เกิดจากการผสมผสานระหว่างการขับไทด าแบบ
ดั้งเดิมกับจังหวะล าเพลินซึ่งเป็นสัญลักษณ์แทนความเป็นสังคมลาว ซึ่งผลจากการปรับเปลี่ยน
องค์ประกอบทางดนตรีให้มีความเป็นดนตรีร่วมสมัยนั้น ท าให้เยาวชนไทด าเกิดความสนใจมาก
ขึ้น จากเดิมที่การบริโภคการขับไทด าจะท าให้ผู้บริโภคถูกมองว่าเป็นกลุ่มผู้สูงอายุ  ขับไทด า
ประยุกต์จึงถือเป็นยุทธวิธีการต่อรองนิยามอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ให้วัฒนธรรมดนตรีไทด าเป็นที่
ยอมรับระหว่างเยาวชนไทด าซึ่งเป็นคนในวัฒนธรรมและคนนอกวัฒนธรรม น าไปสู่แนวโน้มของ
การสืบทอดวัฒนธรรมดนตรีในทางที่ดีขึ้น 

ในกรณีของการศึกษาวัฒนธรรมดนตรีในเวียดนามนั้น  ไม่พบการผสมผสาน
องค์ประกอบทางดนตรีในรูปแบบของการท าให้เป็นดนตรีร่วมสมัยอย่างขับไทด าประยุกต์ที่พบ
ในประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว หรือแคนวงประยุกต์ไทด าที่พบในประเทศ
ไทย แต่พบว่ามีการปรับเปลี่ยนรปูแบบของการน าเสนอการขับไทด าแบบดัง้เดิมที่มีเพียงการขับ
ประกอบกับเครื่องดนตรีไทด าอย่างปี่ สีสล้อ ติ่งเต้า และ แคน (ลอ วัน อิง, สัมภาษณ์, วันที่ 22 
ธันวาคม 2558) โดยมีการถ่ายท าเป็นรูปแบบมิวสิควิดโีอประกอบเพลงที่น าเสนอวิถีชีวิตดั้งเดิม
ของชาวไทด า ซึ่งชาวไทด าในเวียดนามประยุกต์ใช้ช่องทางการเผยแพร่วัฒนธรรมดนตรีด้วย
เทคโนโลยีจากสังคมสมัยใหม่ ได้แก่ การจัดท าเป็นรูปแบบของวีซีดีคาราโอเกะที่มีการแสดงบท
ร้องทั้งภาษาไทด าและภาษาอังกฤษ การน าไปเผยแพร่บนสื่ออินเทอร์เน็ตผ่านเว็บไซต ์
YouTube.com ท าให้บทเพลงของชาวไทด าในฐานะของการเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมได้
ถูกน าเสนอบนพื้นที่สาธารณะมากขึ้น อีกทั้งยังมีองค์ประกอบของการน าเสนอดนตรีครบทุกด้าน
เช่นเดียวกับดนตรีสมัยนิยมโดยทั่วไป จึงสะท้อนให้เห็นว่า การน าเสนอวัฒนธรรมดนตรีไทด าใน
เวียดนาม นอกจากเป็นการตอกย้ าให้ชาวไทด าในฐานะของคนในวัฒนธรรมมีโอกาสซึมซับ
วัฒนธรรมดนตรีของตนเองผ่านช่องทางการสื่อสารที่หลากหลายมากขึ้นแล้ว  สื่อสาธารณะ 
ยังเปรียบเสมือนเป็นพื้นที่ของการต่อรองอัตลักษณ์ระหว่างดนตรีสมัยใหม่กับดนตรีชาติพันธุ์ 
ในแง่ของการพัฒนาประสิทธิภาพในการสื่อสารอีกด้วย 
4.4 การสร้างลักษณะเฉพาะทางดนตรีกับการประดิษฐ์ใหม่ทางวัฒนธรรม 

การธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ไทด าผ่านองค์ประกอบทางดนตรี  นอกจากการผลิตซ้ า
จิตส านึกความเป็นไทด าโดยการคงสภาพองค์ประกอบทางดนตรีที่มักจะพบในพิธีกรรม และ
การผสมผสานระหว่างดนตรีแบบดั้งเดิมกับดนตรีสมัยใหม่แล้ว ยังพบว่าชาวไทด าชาวไทด า
พยายามสร้างสัญลักษณท์างวัฒนธรรมใหม่ๆ  ที่เกิดจากการเรียนรู้สังคมรอบข้าง แล้วน ามาปรับ
ใช้ในสังคมเพื่อสร้างลักษณะเฉพาะร่วมกับคนในวัฒนธรรม จนกลายเป็นสัญลักษณ์ที่เปี่ยมไป
ด้วยความรู้สึกร่วมของชาวไทด าในที่สุด จากการศึกษาพบว่า บทเพลงหรือท่วงท านองต่างๆ ที่
ชาวไทด ามีส านึกร่วมกันว่าเป็นท่วงท านองที่ได้รับการสืบทอดมาจากบรรพบุรุษและเป็นท านอง
ที่สามารถเป็นตัวแทนของความเป็นไทด าได้นั้น แท้จริงแล้วเกิดจากการรับเอาท่วงท านองจาก

http://youtube.com/


110                                 วารสารภาษาและวัฒนธรรมฉบับปีที่ 37 เล่มที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2561) 

หลายวัฒนธรรมเข้ามาปรับใช้และมีการสร้างลักษณะเฉพาะบางประการให้ท่วงท านองจาก
วัฒนธรรมอื่นๆ นั้น กลมกลืนและได้กลายเป็นดนตรีของชาวไทด าในที่สุด โดยมีการสร้าง
ลักษณะเฉพาะจากแหล่งวัฒนธรรมในบริบทสังคมรอบข้างต่างๆ ดังนี ้

1) การสร้างลักษณะเฉพาะจากวัฒนธรรมไทย ได้แก่ เพลงสีนวล 
2) การสร้างลักษณะเฉพาะจากวัฒนธรรมสมัยนิยม ได้แก่ จังหวะ โซล กัวราช่า ออฟบิด 

ช่าช่าช่า ตะลุง หวานตาหวานเพลง เป็นต้น  
3) การสร้างลักษณะเฉพาะจากวัฒนธรรมอีสาน ได้แก่ ลายเต้ย 
4) การสร้างลักษณะเฉพาะจากวัฒนธรรมร่วม ได้แก่ แกนระบ า ซึ่งมีการบรรเลงใน

ดนตรีพื้นบ้านทั้งภาคเหนือ ภาคอีสาน และภาคใต้ โดยมีช่ือเรียกบทเพลงแตกต่างกันไป แต่มี
การเคลื่อนที่ของท านองในลักษณะเดียวกัน 

ท่วงท านองที่เกิดจากการรับเอาวัฒนธรรมจากภายนอกมาปรับใช้นั้น  ชาวไทด าได้
สร้างลักษณะเฉพาะทางดนตรีและถ่ายทอดจิตวิญญาณความเป็นไทด าจนท าให้ท่วงท านอง
ดังกล่าวมีส าเนียงหรือลักษณะเฉพาะที่แสดงกลิ่นอายของความเป็นไทด าได้เป็นอย่างดี และได้
ผลิตซ้ าโดยการประพันธ์ค าร้องพรรณาถึงวัฒนธรรมและวิถีชีวิต รวมถึงการประดิษฐ์ท่าทางการ
ฟ้อนที่เป็นเอกลักษณ์อีกด้วย เช่น ท านองแกนระบ าที่มีการบรรเลงในดนตรีพื้นบ้านของไทย 
โดยภาคเหนือมีการบรรเลงในวงสะล้อซึงขลุ่ยเรียกว่า “เพลงปุ๋มเหม้น” (ตั้งปณิธาน อารีย์, 
สัมภาษณ์, วันที่ 12 กุมภาพันธ์ 2560) ภาคอีสานมีการบรรเลงในวงโปงลางช่ือเพลง “ชักใบ” 
ภาคใต้มีการบรรเลงในวงปี่พาทย์ชาตรีประกอบหนังตะลุงเรียกว่า “เพลงซากใบ” ซึ่งครูถนอม  
คงยิ้มละมัย ปราชญ์ชาวไทด า ได้น าท านองแกนระบ าไปประดิษฐ์เป็นชุดการแสดงเก็บเล็บแมว 
ซึ่งประพันธ์บทร้องบรรยายเกี่ยวกับมะเล็บแมวที่เป็นพืชพันธุ์พื้นบ้านและวิถีชีวิตที่เกี่ยวโยงกับ
ระบบนิเวศชุมชน ได้รับความนิยมในหมู่ชาวไทด า อีกทั้งยังเป็นชุดการแสดงที่ถูกน าเสนอบน
เวทีวัฒนธรรมของภาครัฐอีกด้วย  

นอกจากนี้ยังมีท านองจากแหล่งวัฒนธรรมอื่นที่แพร่กระจายเข้ามาในชุมชนไทด า 
ผ่านระบบการศึกษา เช่น การสันทนาการในโรงเรียน จึงท าให้ชาวไทด าที่เป็นครูในโรงเรียน 
หรือเยาวชนท่ีได้รับการถ่ายทอดท่วงท านองเหล่านั้นจากโรงเรียน น ามาร้องเล่น และประดิษฐ์
ท่าทางการฟ้อนจนกลายเป็นบรรทัดฐานของวัฒนธรรมไทด า ที่ถูกผลิตซ้ าจนเกิดการเรียนรู้โดย
คนในวัฒนธรรมอย่างทั่วถึง อาทิ ท านองเต้ยจากวัฒนธรรมอีสาน จังหวะลีลาศ เช่น กัวราช่า 
รุมบ้า โซล ช่าช่าช่า ตลุง ท านองม้าย่อง รวมถึงเพลงหวานตาหวานเพลง เป็นต้น ซึ่งท านอง
เหล่านี้ ชาวไทด าจะมีความคุ้นเคยเป็นอย่างมาก จนสามารถฟ้อนร าที่เป็นท่าทางเฉพาะของแต่
ละท านองได้อย่างพร้อมเพรียงกันเสมือนว่าเป็นเพลงที่ถูกสร้างสรรค์ขึ้นจากคนไทด า แต่แท้จริง
แล้ว พบว่า ท านองเหล่านี้ ล้วนมาจากเพลงที่ใช้ส าหรับการสันทนาการในกิจกรรมลูกเสือที่
แพร่กระจายเข้าสู่ชุมชนไทด าเมื่อครั้งยังมีประเพณีอิ้นกอนฟ้อนแคน โดยน าท านองดังกล่าวมา
บรรเลงเพิ่มเติมจากท านองแกนลาวเพื่อสร้างสีสัน จนกลายเป็นขนบที่มีการบรรเลงอยู่เสมอ
เรื่อยมา 



ไทด า : พลวัตวัฒนธรรมกับการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุผ์่านดนตรี                                                111 

ข้อค้นพบดังกล่าวท าให้เห็นว่า ชาวไทด าสามารถสร้างส านึกของความเป็นชาติพันธุ์
จากการน าเอาวัฒนธรรมดนตรีจากบริบทสังคมรอบข้าง แล้วน ามาต่อยอดจนวัฒนธรรม
ภายนอกเหล่านั้นสะท้อนให้เห็นจิตวิญญาณของไทด าออกมาได้ และถูกน าไปปรับใช้บนพื้นที่
ทางวัฒนธรรมต่างๆอย่างภาคภูมิใจ กรณีของการประดิษฐ์ท่าทางการฟ้อนที่พบในครั้งนี้ก็เป็น
หลักฐานที่สามารถยืนยันความเป็นเจ้าของวัฒนธรรมได้เป็นอย่างดี เนื่องจากบางบทเพลงที่ถูก
ใช้เป็นบทเพลงที่เคยได้ยินกันอยู่โดยทั่วไป แต่มีเพียงชาวไทด าเพียงเท่านั้นท่ีจะสามารถแสดงถงึ
ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันดังจะเห็นได้ว่ามีการฟ้อนอย่างพร้อมเพรียง ในขณะที่คนนอก
วัฒนธรรมที่ไม่เคยมีประสบการณ์รว่มจะไม่สามารถรับรูแ้ละกระท าการเช่นเดยีวกับชาวไทด าได้ 
ซึ่งเป็นสถานการณ์ที่ท าให้อัตลักษณ์ระหว่างชาวไทด ากับคนนอกวัฒนธรรมแสดงออกให้เห็นได้
อย่างชัดเจน ดังนั้น ข้อค้นพบดังกล่าวจึงเป็นสิ่งยืนยันได้ว่า  ท่ามกลางกระแสของการ
เปลี่ยนแปลงบริบททางสังคมที่จะส่งผลกระทบให้เกิดการเปลี่ยนแปลงต่อวัฒนธรรมดนตรีของ
ชาวไทด าเพียงใด ชาวไทด าก็สามารถเรียนรู้และปรับใช้ด้วยการน าเอาวัฒนธรรมดนตรีแบบ
ใหม่มาสร้างสรรค์ให้ดนตรีเหล่านั้นกลายเป็นดนตรีที่สะท้อนถึงจิตส านึกความเป็นไทด าต่อไปได้ 
น าไปสู่การธ ารงอัตลักษณ์ที่เข้มแข็งและมีความยั่งยืนต่อไป 
 
5. อภิปรายผลการวิจัย  

จากผลการวิจัยท าให้ผู้เขียนสามารถอภิปรายผลการวิจัยโดยแบ่งเป็น 3 ประเด็น 
ได้แก่ 1) การคงสภาพทางดนตรีกับเง่ือนไขในการสืบทอด 2) การปรับเปลี่ยนและการ 
คงลักษณะเฉพาะทางดนตรี 3) การสร้างสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมจากบริบททางสังคมใน 
แต่ละภูมิภาค ดังรายละเอียดต่อไปนี้ 
5.1 การคงสภาพทางดนตรีกับเง่ือนไขในการสืบทอด 

การสืบทอดวัฒนธรรมดนตรีเป็นประการส าคัญส าหรับการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์  
แม้ว่าบริบททางสังคมจะมีความเป็นพลวัตแต่หากกลุ่มชาติพันธุ์เรียนรู้และสามารถสืบทอด
วัฒนธรรมดนตรีของตนเองต่อไปย่อมท าให้อัตลักษณ์สามารถธ ารงอยู่ได้เช่นกัน 

ดนตรีพิธีกรรมของชาวไทด ามีความหลากหลายและซับซ้อน ซึ่งจ าเป็นต้องอาศัย
ความรู้และประสบการณ์ในหลายระดับ ตั้งแต่ ผู้น าพิธี นักดนตรี ไปจนถึงผู้เข้าร่วมพิธี อีกทั้ง
พื้นที่ของพิธีกรรมเป็นพื้นที่ของการสื่อสารจิตวิญญาณหรือส านึกความเป็นชาติพันธุ์ที่มีความ
เข้มข้น นอกจากองค์ความรู้และประสบการณ์ที่มีการถ่ายทอดระหว่างผู้เข้าร่วมพิธีแล้ว  
เหนือไปกว่านั้นคือจิตวิญญาณความเป็นชาติพันธุ์ที่จะสามารถสื่อสารกันได้เฉพาะคนใน
วัฒนธรรมเท่านั้น ดนตรีในพิธีกรรมของชาวไทด าทั้งการขับมดและการบรรเลงปี่จึงถือได้ว่าเป็น
ตัวแทนในการสื่อสารอัตลักษณ์ไทด าได้อย่างเข้มข้นที่สุด โดยจากการศึกษาพบว่า ลักษณะของ
องค์ประกอบทางดนตรีไทด าในพิธีกรรมของทั้ง 3 ประเทศมีความคล้ายคลึงกัน บางภูมิภาค
พบว่าเป็นต าราเดียวกัน จึงท าให้ชาวไทด าทั้ง 3 ประเทศเกิดส านึกร่วมในความเป็นชาติพันธุ์
เดียวกัน หรือ “พวกเดียวกัน” ผ่านพิธีกรรมได้มากท่ีสุด อย่างไรก็ตามลักษณะของการสืบทอด



112                                 วารสารภาษาและวัฒนธรรมฉบับปีที่ 37 เล่มที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2561) 

ดนตรีในพิธีกรรมเป็นการสืบทอดแบบคงสภาพขององค์ประกอบทางดนตรีที่มีความสัมพันธ์กับ
ความเช่ือความศรัทธาที่จะต้องปฏิบัติตามแบบแผนอย่างเคร่งครัดจึงจะท าให้พิธีเกิดความ
สมบูรณ์ได้ จึงท าให้ดนตรีพิธีกรรมมีลักษณะเฉพาะทางดนตรีค่อนข้างสูง และเป็นสิ่งที่ช้ีให้เห็น
ถึงความเป็นไทด าได้ชัดเจนเมื่อเปรียบเทียบกับดนตรีจากแหล่งวัฒนธรรมอื่น แต่ทว่าการ 
สืบทอดวัฒนธรรมดนตรีดังกล่าวมีเง่ือนไขในการสืบทอดอย่างเคร่งครัด มีการก าหนดเง่ือนไข
ของผู้สืบทอด อีกทั้งมีกระบวนการเรียนรู้และสืบทอดที่ซับซ้อน จึงท าให้ผู้ที่จะสืบสานดนตรี 
ในพิธีกรรมของชาวไทด าทั้งสามประเทศมีจ านวนลดลงในป๎จจุบัน 

เมื่อเปรียบเทียบกับการขับและการบรรเลงเครื่องดนตรีในวัฒนธรรมบันเทิงนั้น จะ
พบว่า ดนตรีในวัฒนธรรมบันเทิงมีโอกาสในการสืบทอดได้มากกว่า เนื่องจากเป็นดนตรีที่มี
องค์ประกอบไม่ซับซ้อน ง่ายต่อการเรียนรู้ จดจ า และมีโครงสร้างกึ่งอิสระที่เอื้ออ านวยให้เกิด
การสร้างสรรค์องค์ประกอบใหม่ๆ อยู่เสมอ ผนวกกับค่านิยมในการเป็นวัฒนธรรมดนตรี 
เชิงปฏิพากย์ที่มีการแข่งขันกันโต้ตอบด้วยการด้นเนื้อหาในสถานการณ์ของการเกี้ยวพาราสี
ระหว่างหนุ่มสาว จึงท าให้ดนตรีในวัฒนธรรมบันเทิงได้รับความสนใจมากกว่าดนตรีในพิธีกรรม 
และมีการปรับเปลี่ยนไปตามบริบทต่างๆ เพื่อสร้างให้ดนตรีไทด ากลายเป็นดนตรีของมวลชน 
น าไปสู่โอกาสในการสืบทอดวัฒนธรรมดนตรีที่เป็นเครื่องช้ีถึงอัตลักษณ์ไทด าในบริบทสังคม
สมัยใหม่ 
5.2 การผสมผสานและการคงลักษณะเฉพาะทางดนตรี 

เมื่อการสืบสานดนตรีในพิธีกรรมถูกจ ากัดโดยเง่ือนไขของการสืบทอดทั้งภายในและ
ภายนอกวัฒนธรรม การธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของชาวไทด าในกระแสสังคมที่มีการ
เปลี่ยนแปลง จึงปรากฏให้เห็นถึงกระบวนการผสมผสานองค์ประกอบทางดนตรีไปตามบริบท
เงื่อนไขของแต่ละภูมิภาค อันเป็นยุทธวิธีในการต่อรองให้อัตลักษณ์ไทด าสามารถธ ารงอยู่และมี
สถานะเทียบเท่ากับอัตลักษณ์ชาติพันธุ์อื่นๆ ในสังคมกระแสหลัก การผสมผสานองค์ประกอบ
ทางดนตรีระหว่างดนตรีดั้งเดิมกับดนตรีสมัยใหม่สะท้อนให้เห็นถึงการผสมผสานอัตลักษณ์ของ
ไทด ากับอัตลักษณ์ร่วม ดังในกรณีของการขับไทด าประยุกต์ที่พบในประเทศลาว และแคนวง
ประยุกต์ไทด าในประเทศไทยที่มีการผสมผสานองค์ประกอบทางดนตรีสมัยนิยมทั้งล าเพลิน 
ในวัฒนธรรมลาวหรือร าวงในวัฒนธรรมไทย น าไปสู่การสร้างความรู้สึกเป็นพวกเดียวกัน  
ในขณะเดียวกันก็ยังคงสภาพองค์ประกอบทางดนตรีได้แก่ ท านองเอาไว้เพื่อยืนยันในความเป็น
ชาติพันธุ์ของตนเอง การผสมผสานและการคงสภาพที่พบในดนตรีร่วมสมัยของไทด าดังกล่าว 
ท าให้เยาวชนไทด าหันมาสนใจที่จะสืบสานวัฒนธรรมดนตรีแบบใหม่ของตนมากขึ้น เนื่องจาก
ไม่ท าให้เกิดความรู้สึกของการเป็นคนล้าสมัย หรือกลายเป็นกลุ่มผู้สูงอายุ ท าให้ดนตรีไทด าที่
ประยุกต์ขึ้นใหม่มีแนวโน้มในการสืบทอดและสร้างสรรค์ต่อยอดมากกว่าดนตรีแบบดั้งเดิม 

การผสมผสานองค์ประกอบทางดนตรีที่น าดนตรีสมัยนิยมเข้ามาในวัฒนธรรมไทด า
จะต้องด าเนินควบคู่ไปกับการคงสภาพทางดนตรีที่ตอกย้ าส านึกความเป็นชาติพันธุ์ไทด าไว้
อย่างสมดุล เนื่องจากผลการศึกษาท าให้เห็นว่า ชาวไทด าได้เรียนรู้วัฒนธรรมภายนอกและ



ไทด า : พลวัตวัฒนธรรมกับการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุผ์่านดนตรี                                                113 

น ามาปรับใช้อย่างต่อเนื่อง เช่น การแสดงเต้นบาสโลปในงานสืบสานประเพณีอิ้นกอนฟ้อนแคน
ของชาวไทด า การบรรเลงแคนในบทเพลงสมัยใหม่ที่เป็นที่นิยมเฉพาะกลุ่มวัยรุ่นที่พบใน
ประเทศไทย น าไปสู่การตั้งค าถามในประเด็นความเข้มข้นของจิตวิญญาณความเป็นไทด าที่
ปรากฏในการแสดงออกวัฒนธรรมดนตรีว่ามีมากน้อยเพียงใด ซึ่งหากจิตวิญญาณหรือส านึก
ความเป็นไทด าที่สะท้อนออกมาจากองค์ประกอบทางดนตรีได้เจือจาง อาจน าไปสู่การกลืน
กลายวัฒนธรรมไปตามดนตรีกระแสหลักในท่ีสุด ดังนั้นการสร้างสรรค์วัฒนธรรมดนตรีของชาว
ไทด า จึงต้องอาศัยการเรียนรู้ที่จะปรับเปลี่ยนองค์ประกอบต่างๆ ทั้งการผสมผสานและการคง
ลักษณะเฉพาะทางดนตรีจากบริบททางสังคมในแต่ละภูมิภาคและช่วงเวลาที่เป็นพลวัต  ให้มี
ความสมดุลระหว่างการธ ารงวัฒนธรรมดนตรีที่เปี่ยมไปด้วยจิตส านึกความเป็นไทด า  ใน
ขณะเดียวกันก็จะต้องสร้างคุณค่าในองค์ประกอบทางดนตรีที่สะท้อนให้เห็นถึงความเท่าเทียม
กับดนตรีสมัยนิยม ซึ่งเป็นสิ่งส าคัญอันจะสะท้อนให้สังคมเห็นถึงอัตลักษณ์ไทด าที่สามารถธ ารง
อยู่ในระบบสังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมได้อย่างสันติ 
5.3 การประดิษฐ์ใหม่ทางวัฒนธรรมในบริบทต่างภูมิภาค 

การวิจัยครั้งนี้นอกจากจะพบว่าชาวไทด าได้สร้างสรรค์องค์ประกอบทางดนตรีของ
ตนเองให้สอดคล้องกับบริบททางวัฒนธรรมในแต่ละภูมิภาคเพื่อสร้างคุณค่าให้สังคมเห็นถึง
ศักยภาพอันเท่าเทียมกับดนตรีกระแสนิยมแล้ว ยังพบว่าวัฒนธรรมดนตรีสมัยนิยมได้ถูกน ามา
เช่ือมโยงเข้ากับส านึกความเป็นชาติพันธุ์ไทด าแก่สมาชิกในชุมชนจนกระทั่งดนตรีสมัยนิยม
เหล่านั้นได้ถูกน ามาใช้แทนความเป็นไทด าได้อย่างแนบเนียน เห็นได้จากการประดิษฐ์ท่าทาง
การฟ้อนที่ชาวไทด าสามารถฟ้อนร่วมกันได้อย่างพร้อมเพรียงแม้จะเป็นการฟ้อนในท านองที่
รับมาจากวัฒนธรรมภายนอก ซึ่งเป็นสิ่งยืนยันให้เห็นถึงส านึกความเป็นไทด าที่เกิดจากการ
สร้างขึ้นจนกลายเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่ชาวไทด าให้ความหมายว่าเป็นมรดกทาง
วัฒนธรรมของตนเอง ปรากฏการณ์เคลื่อนไหววัฒนธรรมดนตรีในกรณีดังกล่าวท าให้ผู้เขียน 
เห็นว่า การเรียนรู้วัฒนธรรมกระแสนิยมจากภายนอกเข้ามาปรับใช้กับทุนทางวัฒนธรรมของ
กลุ่มชาติพันธ์ุเป็นสิ่งที่จ าเป็นในกระบวนการธ ารงอัตลักษณช์าติพันธ์ุ หากกลุ่มชาติพันธ์ุสามารถ
สร้างกระบวนการธ ารงอัตลักษณ์โดยการคงสภาพทางดนตรี  ผสมผสานให้กลายเป็นดนตรี 
ร่วมสมัย หรือแม้แต่การสร้างส านึกร่วมให้กลายเป็นมรดกทางวัฒนธรรมของตนเองได้อย่าง
สมดุลและสอดคล้องกับบริบทสังคมวัฒนธรรมในภูมิภาคของตนเองได้  แม้องค์ประกอบ 
ทางดนตรีอันเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนเองจะต่างไปจากอดีต  แต่ก็จะสามารถ 
ท าหน้าที่ธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ให้อยู่ท่ามกลางความเป็นพลวัตวัฒนธรรมที่จะเกิดขึ้นต่อไป
อย่างไม่มีที่สิ้นสุด 
 
6. ข้อเสนอแนะ 

จากการศึกษาการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ผ่านองค์ประกอบทางดนตรีในส่วนต่างๆ ใน
ครั้งนี้ พบว่า ชาวไทด ามีกระบวนการธ ารงอัตลักษณ์ในมิติที่หลากหลายมากกว่าการศึกษาผ่าน



114                                 วารสารภาษาและวัฒนธรรมฉบับปีที่ 37 เล่มที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2561) 

องค์ประกอบทางดนตรีในภาพรวม ดังนั้น ผู้ เขียนจึงมีข้อเสนอแนะในเชิงตั้งค าถามต่อ
การศึกษาอัตลักษณ์ชาติพันธุ์โดยการมองผ่านองค์ประกอบทางดนตรีโดยปราศจากการ
วิเคราะห์แบบแยกส่วน จะสามารถสะท้อนกระบวนการธ ารงอัตลักษณ์ที่มีความหลากหลายได้
มากน้อยเพียงใด ซึ่งเป็นสิ่งท่ีสมควรได้รับการศึกษาจากกรณีดังกล่าวเพิ่มเติม และเป็นสิ่งที่ควร
ได้รับการวิพากษ์วิจารณ์ในวงวิชาการด้านมานุษยวิทยาการดนตรีต่อไป ส าหรับข้อค้นพบใน
การศึกษาจากกรณีของชาวไทด าในครั้งน้ีอาจเป็นแนวทางในการสร้างสรรค์วัฒนธรรมดนตรีแก่
กลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ ในการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ผ่านดนตรีของตนเอง  ทั้งนี้  ยังเป็น
ข้อเสนอแนะเชิงนโยบายในการสนับสนุนจากภาครัฐและเอกชนในการสร้างพื้นที่ให้เสียงของ
กลุ่มชาติพันธุ์เป็นเสียงของมวลชนหลากหลายวัฒนธรรม ที่มีความงดงามและความเท่าเทียม
เพื่อน าไปสู่ความเข้าใจซึ่งกันและกันและอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสันติ 
 
7. กิตติกรรมประกาศ 

บทความวิจัยนี้เป็นผลผลิตจากโครงการวิจัย “ไทด า : พลวัตวัฒนธรรมกับการธ ารงอัตลักษณ์
ชาติพันธุ์ผ่านดนตรี” ซึ่งเป็นโครงการวิจัยย่อยภายใต้โครงการวิจัยเรื่อง “การแปรตามภูมิภาคของ
ภาษาและวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์บางกลุ่มในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้” ทุนศาสตราจารย์วิจัย
ดีเด่น สกว. 2558 - ศาสตราจารย์ ดร.สมทรง บุรุษพัฒน์ ส านักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย  

ในการเขียนบทความเรื่องนี้ ผู้เขียนขอกราบขอบพระคุณและขอบคุณบุคคลต่างๆ  
ดังปรากฏรายนามดังต่อไปนี้ 

ศาสตราจารย ์ดร. เจตนา นาควัชระ กรุณาสนับสนุนให้ความช่วยเหลือโครงการวิจัยฯ ใน
ทุกๆ ด้าน ผู้อ านวยการส านักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัยและคณะกรรมการคัดเลือกผู้รับทุน
วิจัย “ศาสตราจารย์วิจัยดีเด่น” ที่อนุมัติทุนวิจัย “ศาสตราจารย์วิจัยดีเด่น” ประจ าปี 2558 ให้
ศาสตราจารย์ ดร.สมทรง บุรุษพัฒน์ หัวหน้าโครงการวิจัยฯ อันเป็นป๎จจัยส าคัญที่สุดที่ท าให้
บทความนี้ส าเร็จลุล่วงได้ และคุณชลนภา ช่ืนชมรัตน์ เจ้าหน้าที่บริหารโครงการอาวุโส ฝ่าย
วิชาการ สกว. ที่ช่วยประสานงานโครงการวิจัย 

ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. รังสิพันธุ์ แข็งขัน เป็นผู้ทรงคุณวุฒิตรวจประเมินหนังสือช่ือ  
สืบอัตลักษณ์ไทด า สืบล าน าดนตรี  (สุธี จันทร์ศรี และสมทรง บุรุษพัฒน์, 2561) พร้อมทั้งให้
ค าแนะน าอันเป็นประโยชน์ในการปรับแก้หนังสือ ท าให้หนังสือมีคุณภาพและมาตรฐานใน
ระดับชาติ บทความวิจัยนี้เป็นส่วนหน่ึงของหนังสือเล่มนี้  

ผู้ทรงคุณวุฒิจากจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์  และ SIL 
International กรุณาช่วยพัฒนาคุณภาพของบทความวิจัย ได้แก่ รองศาสตราจารย์ ดร. นิติ 
ภวัครพันธุ์, ศาสตราจารย์ ดร. เสมอชัย พูลสุวรรณ, ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. พิเชฐ สายพันธ์, 
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. ยุกติ มุกดาวิจิตร และ Dr. Todd Saurman, Asia Coordinator for 
Ethnomusicology and Arts  



ไทด า : พลวัตวัฒนธรรมกับการธ ารงอัตลักษณ์ชาติพันธุผ์่านดนตรี                                                115 

ผู้บริหารของหน่วยงานท่ีนักวิจัยสังกัดได้สนับสนุนในเรื่องเวลาและสถานที่ส าหรับใช้
ในการวิจัยและการผลิตผลงานของโครงการวิจัย ได้แก่ 

รองศาสตราจารย์ ดร. ขวัญจิต ศศิวงศาโรจน์ ผู้อ านวยการคนป๎จจุบัน สถาบันวิจัย
ภาษาและวัฒนธรรมเอเชีย มหาวิทยาลัยมหิดล และรองศาสตราจารย์ ดร. โสภนา ศรีจ าปา อดีต
ผู้อ านวยการสถาบันฯ 

ดร. อนุรักษ์ บุญแจะ คณบดีวิทยาลัยการดนตรี มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จ
เจ้าพระยา และอาจารย์ เชาวน์มนัส ประภักดี หัวหน้าภาควิชาดนตรีไทย 

อาจารย์ ดร. ไอยเรศ บุญฤทธ์ิ ซึ่งเป็นผู้จัดการของโครงการวิจัยฯ อ านวยการเดินทาง
ไปเก็บข้อมูลภาคสนามในทุกประเทศ และนางสาวรัชฎาภรณ์ ผลยะฤทธิ์ ผู้ช่วยวิจัยช่วย
จัดรูปแบบของบทความ  

ผู้อ านวยความสะดวกในการเก็บข้อมูลที่ประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชน
ลาว ประเทศสาธารณรัฐสังคมนิยมเวียดนาม และประเทศไทย รวมทั้งผู้ให้ข้อมูลชาวไทด าทุก
ท่านที่กรุณาสละเวลาให้ข้อมูลอย่างครบถ้วนด้วยความเต็มใจ อาจารย์ถนอม คงยิ้มละมัย คุณ
จิรนุวัฒน์ สิทธิธนีนันท์ รวมถึงหัวหน้าคณะแคนวงประยุกต์ไทด า และนักดนตรีทุกท่านที่ให้
ความรู้ด้านองค์ประกอบทางดนตรีอย่างลึกซึ้ง   
 

เอกสารอ้างอิง 
ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ. (2547). ทบทวนแนวทางการศึกษาชาติพันธุ์ข้ามยุคสมัยกับ

การศึกษาในสังคมไทย. ใน ว่าด้วยแนวทางการศึกษาชาติพันธุ์. กรุงเทพฯ: ศูนย์
มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). 

พัฒนา กิติอาษา. (2553). ดนตรีอีสาน แรงงานอารมณ์ และคนพลัดถิ่น. ใน เอกสาร
ประกอบการประชุมวิชาการทางมานุษยวิทยา ครั้งที่ 8. กรุงเทพฯ: ศูนย์
มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). 

พิเชฐ สายพันธ์. (2547). การแปลงผ่านอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ในภาคตะวันตกเฉียงเหนือของ
เวียดนาม. ใน ความเป็นไทย/ความเป็นไท. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร 
(องค์การมหาชน). 

สนอง คลังพระศรี. (2541). หมอล าซิ่ง : กระบวนการปรับเปลี่ยนทางวัฒนธรรมดนตรีของหมอ
ล าในภาคอีสาน. วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวัฒนธรรมศึกษา 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหิดล, นครปฐม. 

สุธี จันทร์ศรี และสมทรง บุรุษพัฒน์. (2561). สืบอัตลักษณ์ไทด า สืบล าน าดนตรี. กรุงเทพฯ: 
บริษัทจรัลสนิทวงศ์การพิมพ์ จ ากัด. 

สุมิตร ปิติพัฒน์. (2546). ศาสนาและความเช่ือไทด าในสิบสองจุไท สาธารณรัฐสังคมนิยม
เวียดนาม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์โอ.เอส.พริ้นติ้งเฮาส์. 



116                                 วารสารภาษาและวัฒนธรรมฉบับปีที่ 37 เล่มที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2561) 

อภิญญา เฟื่องฟูสกุล. (2546). อัตลักษณ์ (Identity) การทบทวนทฤษฎีและกรอบแนวคิด. 
กรุงเทพฯ: ส านักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ. 

อานันท์ กาญจนพันธุ์. (2549). การต่อสู้เพื่อความเป็นคนของคนชายขอบในประเทศไทย. ใน  
อยู่ชายขอบ มองลอดความรู้. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์มติชน. 

Alan P. Merriam, ผู้แปล บุษกร ส าโรงทอง. (2543). มานุษยวิทยาทางดนตรี (The 
Anthropology of Music). กรุงเทพฯ: ส านักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย. 

 


