
วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[89] 

กลวิธีการโน้มน้าวใจในปริเฉทปาฐกถาธรรม 
พระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภกิขุ) 

The Research Study of Mind Persuasive Techniques 
in Lecture of Phra Phrommanggalājāraya 

(Ven. Paññānanda Bhikkhu) 
 

วิระวัลย์ ดีเลศิ 
Wirawan Deelert 

 

บทคัดย่อ 

 
การวิจัยเรื่อง กลวิธีการโน้มน้าวใจในปริเฉทปาฐกถาธรรม พระพรหมมังคลา

จารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ ) เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ได้แบ่งผลการวิจัย
ออกเป็น 2 ส่วน คือ 1) องค์ประกอบในปริเฉทปาฐกถาธรรม พบว่า ช่ือเรื่องที่มี
ค าศัพท์เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา บทน าที่ขึ้นต้นด้วยการเกริ่นถึงความเป็นมาหรือ
สาเหตุของเรื่อง เนื้อเรื่องพบว่าที่กล่าวถึงสาระ ประเด็นส าคัญไว้ตอนต้นเรื่อง และ
บทสรุปที่แสดงทรรศนะ ท้ัง 4 องค์ประกอบนี ้พบว่ามีมากที่สุด 2) กลวิธีการโน้มน้าว
ใจในปริเฉทปาฐกถาธรรมมีทั้งหมด 3 วิธี พบว่ากลวิธีประเภทที่ 3 คือกลวิธีการโน้ม
น้าวท่ีใช้การอา้งพุทธศาสนาและพุทธภาษิต พบว่ามีมากเพื่อช่วยจูงใจและให้ผู้รับสาร
สนใจ 
 

                                                           
 อาจารย์ คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยกรุงเทพธนบุรี; Email: nong00nung@gmail.com  



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[90] 

ค าส าคัญ: กลวิธีการโน้มน้าวใจ, ปริเฉทปาฐกถาธรรม, พระพรหมมังคลาจารย์ (หลวง
พ่อปัญญานันทภิกขุ) 
 

Abstract 
 

The research study of mind persuasive techniques in lecture of 
Phra Phrommanggalājāraya (Ven. Paññānanda Bhikkhu) is a qualitative 
research. This study can be divided into two parts as follows: 1.The 
lecture components: the title contains words about Buddhism and the 
introduction begins with the origin or cause of the issue. The story is to 
focus on the content and the subject. A summary of the four elements 
show the most vision. 2. Strategies of mind persuasion in lecture with 
all three strategies found that the 3rd strategy shows the persuasion as 
refer to proverbs of Buddhist and helps attract ion and keep audiences 
interested. 
 
Key Word: Persuasive, Devices, Phra Phrommanggalājāraya (Ven. 
Paññānanda Bhikkhu) 
 

บทน า 

 
สังคมไทยเป็นสังคมที่มีรากฐานทางวัฒนธรรมที่ผูกพันกับพระพุทธศาสนา โดยมี

สถาบันสงฆ์เป็นสถาบันหลักในการท าหน้าท่ีเผยแผ่ธรรมะของพระพุทธเจ้าให้เข้าไปสู่
กระแสส านึกของพุทธศาสนิกชน    



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[91] 

พระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) พระผู้อุทิศชีวิตเพื่อสืบทอด
พระพุทธศาสนา ความโดดเด่นของท่านคือการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่าง
ตรงไปตรงมา ตามพระธรรมวินัยดังค ากล่าวของ พิชชาภา ล้อสกุลธรรม (2550) ว่า 
“เป็นพระสุปฏิปันโนพระผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ เป็นพระนักเทศน์และพระนักปฏิบัติที่
แสวงหาโอกาสในการเทศนาและเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยรูปแบบต่างๆ เพื่อเป็น
การดับร้อนของคนในชาติและของโลกตามหลักศาสนธรรมจนท าให้มีผู้เลื่อมใสศรัทธา
จ านวนมาก การเทศน์อย่างตรงไปตรงมาไม่เกรงใจใคร จุดเด่นของท่านคือการปรับ
หลักธรรมค าสั่งสอนของพระพุทธองค์เข้ากับหลักวิทยาศาสตร์และสังคมที่เป็นสัจ
ธรรมที่สัมผัสและปฏิบัติได้จริง ช้ีทางให้คนก้าวพ้นจากความงมงายไร้เหตุผล ละ
อบายมุขและกิเลสทั้งปวง ใช้ภาษาที่เข้าใจง่ายมีอุทาหรณ์ ซึ่งข้อมูลในการเทศน์เป็น
ข้อมูลดิบที่ได้จากการไปเทศน์ในท่ีต่างๆ ผสมกับความคิดของท่านเอง อีกทั้งเป็นผู้ที่มี
ความแตกฉานลุ่มลึกในหลักศาสนา มีทัศนคติที่ทันยุคทันเหตุการณ์” นอกจากนี้คณะ
ธรรมสถาพร (2553: 4) ได้กล่าวอีกว่า “ปัญญานันทภิกขุ” เป็นพระภิกษุที่ชาวไทย
และต่างประเทศรู้จักกันในฐานะ นักปาฐถาธรรมที่ยึดต้นแบบการยืนเทศนาจาก
สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า และเผยแผ่ธรรมะโดยไม่ระย่อท้อถอยต่ออุปสรรค ใดๆ 
แม้กาลเวลาชีวิตที่ล่วงเลยและอ านาจอิทธิพลใดๆ เป็นผู้ยืนหยัดอย่างมั่นคงในพระ
รัตนตรัยและเป็นอยู่โดยธรรมอันพระตถาคตไว้ดีแล้ว”  

นอกจากน้ี พระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) ยังเป็นพระภิกษุ
ในฐานะนักปฏิบัตินิยม พบว่ามี 1. อริยมรรคมีองค์ 8 ตามอรรถาธิบายของท่าน
ปัญญานันทภิกขุ ประกอบด้วย สัมมาทิฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ 
สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ เป็นหลักพุทธจริยศาสตร์ ซึ่ง
น าไปสู่การฝึกพฤติกรรมที่สามารถท าให้การด าเนินชีวิตของมนุษย์เป็นไปอย่างราบรื่น 
2. การปฏิบัตินิยม เป็นทฤษฎีทางปรัชญาที่ยืนยันว่า การปฏิบัติเท่านั้นที่จะท าให้
ความคิดของมนุษย์เป็นจริงได้ และแก้ไขปัญหาต่างๆ ในการด าเนินชีวิตของมนุษย์ได้ 
ยิ่งไปกว่าน้ันวิธีการปฏิบัติก็มีอเนกประการ สามารถท่ีจะเลือกมาปฏิบัติได้ เพื่อให้การ



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[92] 

ด าเนินชีวิตเป็นไปอย่างราบรื่น 3. ทั้งสองแนวคิดมีความคล้ายคลึงกันในเรื่องการ
ปฏิบัติของมนุษย์เท่านั้นที่ท าให้การด าเนินชีวิตของมนุษย์เป็นไปด้วยดี แต่การปฏิบัติ
ของทั้งสองต่างกัน โดยอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นการปฏิบัติที่เน้นการกระท าของมนุษย์
เอง และต้องปฏิบัติอย่างต่อเนื่องตามหลักศีล สมาธิ ปัญญา ส่วนปฏิบัตินิยมเป็นการ
ปฏิบัติของมนุษย์ต่อสิ่งแวดล้อม โดยวิธีการทางวิทยาศาสตร์ และเป็นการปฏิบัติที่
สิ้นสุดเฉพาะสถานการณ์นั้น ไม่จ าเป็นต้องปฏิบัติต่อเนื่องกัน กล่าวโดยสรุปการปฏิบัติ
ตามหลักปฏิบัตินิยมเป็นเพียงการด าเนินชีวิตในลักษณะหนึ่งตามหลักพุทธธรรม 

วันที่ 11 พฤษภาคม 2554 ถือเป็นวันครบรอบ 100 ปีชาตกาล พระพรหมมัง
คลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) กล่าวได้ว่าเป็นผู้ที่ให้ความอนุเคราะห์แก่สังคม
มากมาย สมควรที่จะเป็นแบบอย่างให้ประชาชนได้น้อมน าหลักค าสอนมาประพฤติ
ปฏิบัติ และกลวิธกีารถ่ายทอดปาฐกถาธรรมเพื่อให้เป็นแนวคิดและประยุกต์ใช้ในการ
ด าเนินชีวิตในสังคม 

 

วัตถุประสงค์ 
 

1. เพื่อศึกษาองค์ประกอบในปริเฉทปาฐกถาธรรม พระพรหมมังคลาจารย์ 
(หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) 

2. เพื่อศึกษากลวิธีการโน้มน้าวใจในปริเฉทปาฐกถาธรรม พระพรหมมังคลา
จารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) 

 

วิธีการวิจัย 
 

การวิจัยเรื่อง กลวิธีการโน้มน้าวใจในปริเฉทปาฐกถาธรรม พระพรหมมังคลา
จารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) 
โดยท าการวิเคราะห์ แนวคิด และทฤษฎีเรื่องการสื่อสาร ทฤษฎีการสื่อสารเพื่อการ



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[93] 

โน้มน้าวใจ องค์ประกอบในปริเฉทปาฐกถาธรรม และกลวิธีการโน้มน้าวใจในปริเฉท
ปาฐกถาธรรม เพื่อวิเคราะห์กลวิธีการโน้มน้าวใจในปริเฉทปาฐกถาธรรม พระ
พรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) 

การวิจัยนี้เป็นข้อมูลประเภทเอกสาร คือรวบรวมข้อมูลปริเฉทปาฐกถาธรรม
พระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) โดยเลือกจากหนังสือ อาจริยบูชา 
100 ปี ชาตกาล พระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) ซึ่งเป็นหนังสือที่
รวบรวมค าปาฐกถาธรรมทั้งหมด ได้แก่ 1) อยู่กับความดีของชีวิต  2) อยู่กับความ
พอใจชีวิตดีมีสุข 3) อยู่อย่างไรให้ชีวิตสวัสดี 4) ชีวิตงามด้วยความดี  

การวิจัยมีขั้นตอนในการศึกษาวิเคราะห์ดังต่อไปนี้ ได้รวบรวมข้อมูลปริเฉท
ปาฐกถาธรรมพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) โดยผู้วิจัยเลือกจาก
หนังสือ อาจริยบูชา 100 ปี ชาตกาล พระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันท
ภิกขุ) ซึ่งเป็นหนังสือที่รวบรวมค าปาฐกถาธรรมทั้งหมด ได้แก่ 1) อยู่กับความดีของ
ชีวิต 2) อยู่กับความพอใจชีวิตดีมีสุข 3) อยู่อย่างไรให้ชีวิตสวัสดี 4) ชีวิตงามด้วยความ
ด ีมาวิเคราะห์ในเรื่องต่อไปนี้ 

1. องค์ประกอบในปริเฉทปาฐกถาธรรม มี 4 องค์ประกอบ  
  1.1 ช่ือเรื่อง การตั้งช่ือเรื่องที่ดี จะต้องตั้งให้เหมาะแก่กาลเทศะ แปลกใหม่

และคมข า จ าง่าย และคลุมเนื้อเรื่องได้ทั้งหมด  
  1.2 บทน า เป็นจุดดึงดูดความสนใจและความตั้งใจของผู้ฟังได้มากท่ีสุด  
  1.3 เนื้อเรื่อง เป็นส่วนท่ีส าคัญ เนื่องจากผู้พูดสามารถถ่ายทอดสาระส าคัญ 

รายละเอียด เสนอข้อเท็จจริง และยังเป็นส่วนท่ีผู้ฟังได้รับเนื้อหาสาระมากท่ีสุด 
  1.4 บทสรุป เป็นการน าประเด็นหลักที่ได้อรรถาธิบายไว้แล้วในส่วนของเนื้อ

เรื่องมากล่าวโดยสรุปย่อ บทสรุปจึงมีความส าคัญไม่ด้อยไปกว่าองค์ประกอบอื่นๆ 
เนื่องจากบทสรุปจะเน้นย้ าเนื้อหาท่ีได้กล่าวมาแล้ว 

2. ศึกษากลวิธีการโน้มน้าวใจในปริเฉทปริเฉทปาฐกถาธรรม มี 3 วิธี 



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[94] 

  2.1 กลวิธีการแสดงตัวอย่างเป็นการยกตัวอย่างประกอบในการปาฐกถา
ธรรม เพื่อขยายความให้ผู้รับสารได้เข้าใจเรื่อง 

  2.2 กลวิธีการอ้างพุทธศาสนาและพุทธภาษิตเป็นการกล่าวอ้างถึงหลักความ
เชื่อและหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยใช้ภาษาธรรมะหรือใช้บาลี 

  2.3 กลวิธีค าถามเชิงวาทศิลป์เป็นค าถามที่ไม่ต้องการค าตอบ เป็นการถาม
ค าถามที่คาดหมายให้ผู้รับสารคล้อยตาม และมีส่วนร่วมในการปาฐกถาธรรม  

เมื่อรวบรวมเอกสารและข้อมูลแล้ว จึงน าไปสู่การศึกษาโดยวิธีพรรณนา 
ตลอดจนวิเคราะห์ เรียบเรียง พร้อมท้ังข้อเสนอแนะต่อไป 
 

ผลการวิจัย 

 
เรื่องกลวิธีการโน้มน้าวใจในปริเฉทปาฐกถาธรรม พระพรหมมังคลาจารย์ (หลวง

พ่อปัญญานันทภิกขุ) เพื่อศึกษาองค์ประกอบในปริเฉทปาฐกถาธรรม พระพรหมมัง
คลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) โดยได้แบ่งผลการวิจัยออกเป็น 2 ส่วน คือ  

1. องค์ประกอบในปริเฉทปาฐกถาธรรม องค์ประกอบในปริเฉทปาฐกถาธรรม
นั้นมีท้ังหมด 4 องค์ประกอบ ได้แก่ ช่ือเรื่อง บทน า เนื้อเรื่อง และบทสรุป พบดังนี ้

  1.1 ช่ือเรื่องที่มีค าศัพท์เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา ซึ่งช่ือเรื่องในลักษณะนี้
พบว่ามีปรากฏมากที่สุด พบจากค าศัพท์ในการปาฐกถาธรรม เพื่อน าเสนอสาระส าคัญ
ที่เกี่ยวข้องกับค าสอนของพระพุทธเจ้า เช่น  

  - รู้จักท าลายความชั่ว เอาชนะกิเลส 
  - พระพุทธเจ้าคือเครื่องรางป้องกันภยันตราย (อยู่กับความดีของชีวิต) 
  - เสรีภาพจากความทุกข์ สขุที่ใจเรา 
  - ฐานของชีวิต คือพระธรรมน าสู่ความดีมสีุข 
  - จงเดินทางพระ ละทางมาร ด้วยองค์สามความด ี
  - ทิฏฐินั้นท าให้เกิดปญัญา (ชีวิตงามด้วยความดี) 



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[95] 

รองลงมาช่ือเรื่องที่มีค าศัพท์เกี่ยวกับอุปนิสัยของมนุษย์ เพื่อพิจารณาลักษณะ
อุปนิสัยของมนุษย ์เช่น  

  - รู้จักท าลายความชั่ว เอาชนะกิเลส  
  - เรียนรู้ที่จะปล่อยวาง ละความโกรธเกลียด (อยู่กับความพอใจ ชีวิตดีมี

ความสุข) 
  1.2 บทน าพบว่ามี 2 ลักษณะ คือบทน าที่ขึ้นต้นด้วยการเกริ่นถึงความ

เป็นมาหรือสาเหตุของเรื่อง จากงานเขียนท้ังหมด พบว่ามี 80 เรื่อง มีปรากฏมากที่สุด
เป็นการน าเสนอเพื่อสอนและน าค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้ามาประยุกต์ใช้ใน
ชีวิตประจ าวันและสังคม เช่น  

  “ทุกข์โจมตีโดยไม่รู้ตัว อะไรๆ มาโจมตีโดยไม่รู้ตัวไม่ทันตั้งตัวเลยก็หนักทุก
ที เพราะไม่ได้เตรียมตัวก่อนเลยก็หนักทุกที เพราะไม่ได้เตรียมตัวไว้ก่อน คนที่ศึกษา
ธรรมะ ก็คือคนที่เตรียมตัวไว้ล่วงหน้าในการที่จะผจญกับปัญหาประเภทต่างๆ ที่มัน
จะเข้ามากลุ้มรุมจิตใจของเราโดยเราไม่เสียท่าแก่สิ่งนั้น อันนี้เขาเรียกว่าได้ประโยชน์
จากสิ่งที่เราเรียนมาคือธรรมะที่จะได้น าไปใช้ในชีวิตประจ าวัน” (ตื่นรู้กับชีวิต: อยู่
อย่างไรให้ชีวิตสวัสดี: 99) 

จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) 
ขึ้นต้นด้วยการกล่าวถึงสาเหตุของเรื่องที่ท่านจะเสนอต่อไปในเนื้อเรื่อง คือการตื่นรู้กับ
ชีวิต ไม่ว่าจะเกิดปัญหาจนเกิดความทุกข์เข้ามาในสถานการณ์ใด ให้ระลึกถึงธรรมะ
ของพระพุทธเจ้า แล้วพร้อมรับต่อการเปลี่ยนแปลง รองลงมาคือขึ้นต้นด้วยการแจ้ง
หัวข้อเทศนาเพื่อแจ้งจุดประสงค์อย่างตรงไปตรงมา การใช้ภาษาที่ได้ใจความ ท าให้
ผู้รับสารเข้าใจเนื้อหารชัดเจน จากงานเขียนท้ังหมด พบว่ามี 30 เรื่อง เช่น  

“เราต้องการท าหน้าท่ีด้วยความพอใจ เพราะถ้าเราไม่พอใจ ก็เหมือนกับเฆี่ยน
ตัวเราเอง”  

“เราต้องพอใจในสิ่งที่มีอยู่เฉพาะหน้า พอใจในหน้าที่ ในการงานที่เราต้อง
ปฏิบัติ” (หน้าท่ีกับความพอใจ: อยู่กับความพอใจชีวิตดีมีความสุข: 39) 



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[96] 

จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) 
ขึ้นต้นด้วยการแจ้งหัวข้อเทศนา ว่าเนื้อเรื่องที่ท่านจะเสนอต่อไป คือ หน้าที่กับความ
พอใจ เพื่อให้ผู้รับสารได้รับรู้ถึงเนื้อเรื่องและรับทราบทันที สามารถโน้มน้าวใจให้ผู้รับ
สารได้รับรู้ถึงความส าคัญของหน้าท่ี เมื่อท าหน้าท่ีได้ดีแล้วความพอใจก็จะเกิดขึ้น 

  1.3 เนื้อเรื่องพบว่ามี 2 ประเภท คือ เนื้อเรื่องที่กล่าวถึงสาระและประเด็น
ส าคัญไว้ตอนต้นเรื่อง มี 99 เรื่อง เพื่อให้สัมพันธ์กับบทน า รวมถึงใช้ค าสั่งสอนจาก
ธรรมะ ให้ผู้รับสารมีสติไม่ประมาทในการด าเนินชีวิต เช่น  

  “ถ้าเราเป็นพุทธบริษัท ก็ถือว่าพระพุทธเจ้าเป็นผู้สอนธรรมะ ค าสั่งสอนของ
พระองค์นั้นเป็นตัวธรรมะ ค าสั่งสอนของพระองค์นั้นเป็นตัวพระธรรม ผู้ปฎิบัติสืบ
ต่อมา เรียกว่า พระอริยสงฆ์ คือผู้ที่ออกบวชปฏิบัติตนพ้นทุกข์ เป็นตัวอย่างชาวบ้าน 
เราเรียกว่า พระอริยสงฆ์ สามประการนี้เป็นสรณะเป็นที่พึ่งทางใจ เราจะเอาสิ่งสาม
ประการนี้มาเป็นเครื่องป้องกันภัยอันตรายนั้น ก็ต้องมีความเช่ือให้มั่นคง นึกถึ ง
พระองค์บ่อยๆ การนึกถึงสิ่งนั้นก็จะช่วยให้จิตใจของเราห่างออกไปจากสิ่งอ่ืนๆ” 
(พระพุทธเจ้าคือเครื่องรางป้องกันภยันตราย: อยูก่ับความพอใจชีวิตดีมีความสุข: 34) 

  จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) 
ต้องการให้คนเราเวลาท าอะไรก็ตามให้หมั่นนึกถึงหลักค าสอนของพระพุทธเจ้าไว้
เสมอเพื่อที่จะได้พินิจพิจารณาว่าสิ่งนั้นดีหรือช่ัว 

  รองลงมาคือเนื้อเรื่องโดยใช้เรื่องเล่าและการเปรียบเทียบมี 2 แบบ คือ 1) 
เรื่องเล่าที่เป็นเรื่องเล่าจากประสบการณ์ หรือเรื่องเล่าในลักษณะของนิทาน จ านวน 2 
เรื่อง โดยยังไม่มีการเปรียบเทียบของเนื้อเรื่อง จ านวนทั้งสิ้น 2 เรื่องเป็นการยก
เหตุการณ์ของพระอัครสาวกของพระพุทธเจ้ามาน าเสนอโดยสอดแทรกข้อหลักธรรมะ 
เช่น  

  “กาลครั้งหนึ่งพระสารีบุตรท่านเดินไปทุ่งนา มีสามเณรน้อยลูกศิษย์ไปด้วย 
ไปเห็นชาวนาเขาขุดเหมืองชักน้ าเข้านา ท่านก็บอกเณรน้อยว่า “ชาวนาเขาขุดเหมือง
เอาน้ าเข้านา เธอจะต้องฝึกจิตของเธอให้เหมือนกับชาวนาที่ท าหน้าที่การงานของ



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[97] 

เขา” ไปเห็นลูกศร ท่านก็บอกว่า “ช่างแต่งลูกศร แต่งศรให้มันตรง เพื่อจะได้ยิง
แม่นย า เธอก็ต้องฝึกจิตของเธอเหมือนกับช่างดัดลูกศร” มีค าสอนมากมายที่ว่าให้
พยายาม ฝึกจิต เฝ้าดูจิต ตบแต่งจิตของตนให้มันดีขึ้น ความจริงจิตมันดีอยู่แล้ว แต่ว่า
ที่ไม่ดีก็เพราะว่าเราไม่รู้วิธีป้องกัน ปล่อยให้สิ่งต่างๆ เข้ามาเกาะกุมจิตใจ เรียกว่ามี 
กิเลส เกิดขึ้น” (จักได้บาปหรือบุญอยู่ที่จิตคิดดีหรือคิดช่ัว: อยู่กับความดีของชีวิต: 
114) 

  จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) 
ต้องการให้คนเรามีสติปัญญาคิดตริตรองว่าเรื่องที่ก าลังท าอยู่เป็นเรื่องที่คิดดี สิ่งส าคัญ
คือจิตใจต้องแน่วแน ่

  2) เรื่องเล่าโดยใช้การเปรียบเทียบเป็นอุปมาอุปไมย จ านวน 10 เรื่องเป็น
การเปรียบเทียบข้อธรรมะที่เป็นนามธรรมให้เป็นรูปธรรม เช่น  

  “การยกของมันต้องมีเครื่องมือ ไม่มีเครื่องยกไม่ไหว ยิ่งในสมัยนี้ของมัน
หนักๆ ที่เราใช้ มันต้องมีเครื่องทุนแรงเป็นเครื่องมือส าหรับที่จะยกจะวาง หรือจะเอา
ไปตั้งตรงนั้นตรงนี้ มันสะดวก ธรรมะก็เป็นเหมือนเครื่องทุนแรงของจิตใจ ท าให้เรา
เอาไปใช้เป็นเครื่องแก้ปัญหาชีวิตประจ าวัน เช่นมีเรื่องหนักใจขึ้นมา หนักอ่ืนมันไม่ร้าย
เท่ากับหนักใจ หนักข้าวหนักของยกไม่ไหวก็ทิ้งไว้นั่นก็แล้วกัน แต่ว่าของที่หนักใจมัน
ทิ้งไม่ได้ มันต้องแบกมันไปตลอดเวลา เป็นภาระที่เกาะจับเราตลอดเวลา เหมือนกับ
ตัวทากตัวปลิงที่มันเกาะแน่นเราไม่สามารถจะเอามันทิ้งได้ อารมณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นใน
ใจของเราก็เหมือนกัน มันเกาะจับอยู่ในจิตใจของเรา หนักอึ้งอยู่ตลอดเวลา ถ้าเราไม่มี
เครื่องมือส าหรับท่ีปลดมันออก เราก็ต้องเป็นทุกข์เจียนตาย ได้รับทุกข์ขนาดหนัก อัน
นี้มีอยู่ในชีวิตเราๆ ท่านๆ ทั้งหลาย ก็คงจะได้ประสบปัญหาเหล่านี้มามาบ้าง เป็น
ธรรมดา” (ธรรมะคือเครื่องมือป้องกันของชีวิต: อยู่อย่างไรให้ชีวิตสวัสดี: 92)  

  จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) 
กล่าวในเนื้อหาเป็นการเปรียบเทียบอุปมาอุปไมย คืออุปมาเครื่องมือที่ใช้ยกสิ่งของ 
เปรียบเหมือนธรรมะที่เป็นเครื่องมือในการปลดปล่อยความทุกข์  



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[98] 

  “ไฟเกิดขึ้นเพราะการสัมผัสของไม้สองอัน เกิดจากความร้อนแล้วก็เกิดไฟ
ขึ้นมา ถ้ายังมีเช้ือไฟมันก็ยังลุกอยู่ ถ้าหมดเช้ือเมื่อใดไฟมันก็ดับเมื่อนั้น ฉันใดกิเลสก็
เหมือนกับไฟ ฉันน้ัน เพราะฉะนั้นในท่ีบางแห่งท่านจึงเรียกว่าไฟกิเลส เช่น ราคัคคิ ไฟ
คือราคะ โทสัคคิ ไฟคือโทสะ โมหัคคิ ไฟคือโมหะ ไฟคือความริษยา ไฟคือความ
พยาบาท เรียกว่าเป็นกองไฟน่ันเอง” (อย่าอยู่ร้อนด้วยไฟคือกิเลสแต่จงอยู่ให้เย็นด้วย
ธรรมะ: อยู่กับความดีของชีวิต: 95)  

  จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) 
กล่าวในเนื้อหาเป็นการเปรียบเทียบอุปมาอุปไมย คือการเปรียบเทียบไฟนั้นเสมือน
กิเลสที่คอยท าลายตัวเอง ไม่ว่าจะเป็นความริษยา ความพยาบาท ความโกรธ เกลียด 
ความอยากได้อยากมี ล้วนก่อให้เกิดกิเลส  

  1.4 บทสรุปแบ่งได้เป็น 5 ประเภท คือ  
     1.4.1 บทสรุปที่แสดงทรรศนะ มีจ านวนทั้งสิ้น 58 เรื่องเป็น

บทสรุปที่เกี่ยวกับประเด็นช้ีแจง ท าความเข้าใจเสนอแนะทางเลือก หรือแนะน า
แนวทางต่างๆ ที่เหมาะสมในการเผชิญกับสิ่งที่เกิดขึ้นในสังคม เพื่อสามารถน าไป
ประพฤติปฏิบัติได้ เช่น  

    “มนุษย์เรานี้มีปัญญามีความคิดความอ่านจึงได้ท าอะไรเป็น
ระเบียบถูกต้อง มนุษย์เราต้องแสวงหาสิ่งปลอบโยนจิตใจ ให้คลายจากความทุกข์
ความเดือดร้อนในชีวิตประจ าวัน การแสวงหาสิ่งปลอบโยนจิตใจนี้ ก็แสวงหาตามฐาน
ของจิตใจ ตามความรู้ที่ตัวมีพอสมควร คือเกี่ยวด้วยปัญญา ถ้าปัญญาน้อยก็หาที่พึ่ง
ช้ันน้อยๆ ปัญญาสูงขึ้นไปหน่อยก็สูงขึ้นไปเป็นล าดับ เพราะฉะนั้น สิ่งที่เรียกว่าศาสนา
ทีค่นนับถืออยู่ในโลกนี้มีรูปต่างๆ กัน มีแบบต่างๆ กันไปตามช้ันของบุคคลนั้น คนช้ัน
เด็กก็ถืออีกอย่างหนึ่ง ช้ันผู้ใหญ่ก็ถืออย่างหนึ่ง ผู้มีการศึกษาน้อยมีปัญญาน้อยก็รับได้
เท่าที่ตัวจะรับได้ ส่วนผู้มีปัญญาสูงขึ้นไปก็รับสูงขึ้นไปเรื่อยๆ อันเรื่องนี้เรียกว่าพ้ืนฐาน
เป็นธรรมดาของคน” (ชีวิตงามด้วยความดี: เรียนรู้ให้ทันทุกข์: 23)  



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[99] 

    จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญา
นันทภิกข)ุ กล่าวในส่วนสรุป ในทรรศนะคือ การคลายทุกข์จะต้องแสวงหาการคลาย
ทุกข์ด้วยจิตใจ ซึ่งจิตใจแต่ละคนนั้นขึ้นอยู่กับกระบวนการคิดที่ให้เกิดปัญญาตาม
วัยวุฒิ 

    1.4.2 บทสรุปที่ให้คิดต่อ มีจ านวนทั้งสิ้น 14 เรื่องเป็นบทสรุปที่
ผู้รับสารต้องใช้การพิจารณาและทัศนคติของตนเอง เช่น  

    “เขาจะท าอะไรด้วยปัญญา ด้วยเหตุด้วยผล จะไม่ท าด้วยความ
บ้าคลั่ง ยึดมั่นถือมั่นด้วยชาตินิยม พวกบ้าคลั่งเหมือนกัน พวกฮิตเลอร์ก็เรียกว่าบ้า
คลั่งเหมือนกัน คลั่งชาตินิยม คือว่าคนพวกเยอรมันนีเป็นพวกอารยันเป็นพวกที่เจริญ 
แล้วก็รังเกียจพวกยิวเป็นที่สุด ท าลายยิวจับยิวไปฆ่าเป็นพันๆ คนเอาไปฆ่ารวมกัน 
พวกท่ีไม่ตายเหลืออยู่ก็ไม่รู้จักว่าใครเป็นผู้สั่งฆ่า พวกยิวก็โกรธมากต้องจับคนฆ่ามาให้
ได้” (อยู่กับความพอใจชีวิตดีมีความสุข: ยึดมั่นถือมั่นอย่างมีสติ: 87)  

    จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญา
นันทภิกขุ) กล่าวในส่วนสรุป ในบทสรุปที่ให้คิดต่อ คือการให้คนในศาสนาจงอย่ายึด
มั่นถือมั่นเพราะจะท าให้บ้านเมือง สังคม และประเทศชาติจะเดือดร้อน 

    1.4.3 บทสรุปทีอ่้างค าสอนมีจ านวนท้ังสิ้น 28 เรื่องเป็นบทสรุปที่
ใช้ค าสอนของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเป็นสิ่งท่ีพุทธศาสนิกชนยอมรับ เช่น  

    “การช่วยตนเองนั้น มีหลักแถมท้ายว่าต้องพึ่งธรรมะ ต้องศึกษา
ธรรมะแล้วน าธรรมะมาปฏิบัติในชีวิตประจ าวันพึ่งตนก็คือธรรมะนั่นเอง หมายความ
ว่าเราจะต้องปฏิบัติธรรม ถ้าเราไม่ปฏิบัติธรรมเราก็พึ่งตนเองไม่ได้ ช่วยตนเองไม่ได้ 
หลักการมันมีอยู่อย่างนี้ เพราะฉะนั้นสิ่งที่เราควรจะเริ่มต้น ก็คือศึกษาทางให้เข้าใจ 
เมื่อรู้ทางแล้วเดินตามทางนั้น เดินไปข้างหน้าอย่าหยุดยั้งแม้จะไม่มีใครมาตะโกนมา
เรียกร้องให้เราแวะข้างทางให้เราหยุด เราไม่เอา เราจะเดินของเราไปตามเส้นทางที่
เราได้รู้และได้เข้าใจ แล้วสักวันหนึ่งเราก็จะถึงจุดหมายปลายทางด้วยตัวของเราเอง 



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[100] 

คือเราพ้นจากความทุกข์ความเดือดร้อนในชีวิตประจ าวันด้วยตัวของเราเอง” (ชีวิต
งามด้วยความดี: ที่พ่ึงที่ดีท่ีสุด: 39)  

    จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญา
นันทภิกขุ) กล่าวในส่วนสรุป ในบทสรุปที่อ้างค าสอน คือ สอนให้ใช้ธรรมะในการ
แก้ปัญหา และเมื่อเข้าใจธรรมะก็จะช่วยให้พ้นทุกข์ได้  

    “เบื้องต้นเราต้องยอมรับหลักการว่ากิเลสไม่ใช่ของดั้งเดิม อะไรๆ 
ที่เกิดขึ้นมานั้นมันเป็นเรื่องเกิดขึ้นดับไป เกิดขึ้นดับไปอยู่ตลอดเวลา เรียกว่ารับ
หลักการดั้งเดิมก่อนเป็นข้อมูลฐานไว้ได้อย่างนี้แล้ว ต่อจากนั้นเราค่อยพิจารณาอะไร
เป็นเหตุก่อให้เกิดขึ้น ทางเกิดของกิเลสมันก็ทางหู ตา จมูก ลิ้น กาย และใจ ที่เรา
เรียกว่าอายตนะ 6 บ้าง ทวาร 6 บ้าง “อายตนะ” แปลว่า “ที่ต่อ” คืออายตนะ
ภายในมันไปต่อกับภายนอก ภายในก็มี ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ภายนอกก็คู่กัน รูป 
เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ รูปต่อมาต่อกับตา เสียงมาต่อกับหู กลิ่นมา
ต่อกับจมูก รสมาต่อกับลิ้น โผฏฐัพพะมาต่อกับปลายประสาท ธรรมารมณ์ก็เกิดขึ้นที่
ใจของเรามันต่อเนื่องกันอย่างนี้  เมื่อสิ่งเหล่านี้มาเ ช่ือมโยงกันเข้าแล้ว มันก็
เกิดปฏิกิริยาขึ้นมาทันที” (ชีวิตความดีของชีวิต: จงใช้สติเป็นเครื่องกั้นปัญญาเป็น
เครื่องกรอง: 101)  

    จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญา
นันทภิกขุ) กล่าวในส่วนสรุป ในบทสรุปที่อ้างค าสอน คือ สอนให้ใช้สติในการ
กลั่นกรอง แสดงให้เห็นเกี่ยวกับกิเลสว่าเป็นสิ่งที่ใกล้ตัวโดยเฉพาะการใช้สัมผัสทั้ง 5 
อย่างของร่างกาย  

    1.4.4 บทสรุปที่กล่าวสรรเสริญ มีจ านวนทั้งสิ้น 2 เรื่องเป็น
บทสรุปเพื่อสรรเสริญพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวท่ีพระองค์ทรงเป็นธรรมราชา เช่น  

    “องค์พระมหากษัตริย์เองนั้น ทรงเป็นประพฤติธรรม ทรงน าหลัก
ธรรมะมาใช้ในชีวิตในการงานตลอดเวลา พระองค์ทรงนั่งสมาธิทุกคืน ทรงฟังธรรมะที่
พระราชินีอ่านถวาย และก่อนท่ีเข้าที่บรรทม ก็ทรงนั่งท าสมาธิ อย่างน้อยก็ครึ่งช่ัวโมง 



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[101] 

แล้วจึงประทับบรรทม ตื่นบรรทมก็สงบพระทัย นั่งคิดว่าวางแผนว่าวันนี้ จะท าอะไร 
ที่จะเป็นประโยชน์เป็นความสุขแก่ประชาชน” (ชีวิตงามด้วยความดี: เดินตามค าพ่อ
สอน: 140)  

    จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญา
นันทภิกขุ) กล่าวในส่วนสรุป ในบทสรุปที่ที่กล่าวสรรเสริญ คือ กล่าวสรรเสริญ
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว เพราะพระองค์ทรงเป็นธรรมราชาและเป็นแบบอย่างที่
ดีให้กับประชาชนของพระองค์  

    “พระเจ้าแผ่นดินสมัยก่อนๆ ท่านก็ฝึกของท่านเหมือนกัน ท่านมี
ภาระมากกว่าพระมหากษัตริย์ในสมัยปัจจุบัน เพราะอ านาจอยู่ที่พระองค์ทั้งนั้น แม้
จะมีที่ปรึกษา แต่ก็ยกสิทธิถวายสุดแล้วแต่จะทรงกรุณาโปรดเกล้า เพราะฉะนั้นจิต
ของท่านก็มั่นคง สั่งงานสั่งการต้องเรียบร้อย จ าได้ว่าได้สั่ งอะไรไปแล้ว ไม่หลงลืม มี
เรื่องมากมายที่จะต้องท าในวันหนึ่งๆ ถ้าสภาพจิตผิดปกติหรือสภาพจิตเสื่อมประเทศ
ก็จะล าบาก ประชาชนเดือดร้อน” (อยู่กับความดีของชีวิต: การฝึกจิตไม่ใช่เด็กผู้ใหญ่ก็
ต้องฝึก: 129) 

    จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญา
นันทภิกขุ) กล่าวในส่วนสรุป ในบทสรุปที่กล่าวสรรเสริญ คือ กล่าวสรรเสริญในการ
ประพฤติปฏิบัติในการปกครองแผ่นดินท่ีจะต้องน าหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า
โดยเฉพาะเรื่องจิตที่ต้องมั่นคง  

    1.4.5 บทสรุปที่เป็นพุทธภาษิต จากข้อมูลพบว่าเป็นบทสรุปที่
แสดงทรรศนะมากที่สุด รองลงมาคือบทสรุปที่อ้างค าสอน เช่น บทสรุปที่เป็นพุทธ
ภาษิต เป็นการกล่าวอ้างหลักค าสอนพระพุทธเจ้าเพื่อให้ผู้รับสารสนใจ และโน้มน้าว
ให้คล้อยตามเนื้อเรื่องที่น าเสนอเป็นพุทธภาษิต เช่น มีพุทธภาษิตกล่าวไว้ว่า “ธัมมะ
กาโร ภะวัง โหติ-ผู้ใคร่ธรรมเป็นผู้เจริญ” (ชีวิตงามด้วยความดี: ความดีคือข้อธรรมที่
ช่วยป้องกัน: 97) 



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[102] 

    จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญา
นันทภิกข)ุ กล่าวในส่วนสรุป ในบทสรุปที่เป็นพุทธภาษิต ยกย่องผู้ที่ปฏิบัติตามธรรมะ
ที่พระพุทธเจ้าท่านได้ให้ไว้จะท าให้มีความสุขและเจริญก้าวหน้า  

    “เราสวดว่า รูปัง อนิจจัง รูปไม่เที่ยง เวทนา อนิจจา เวทนาไม่
เที่ยง สัญญา อนิจจา สัญญาไม่เที่ยง สังขารา อนิจจา สังขารไม่เที่ยง วิญญาณัง 
อนิจจัง วิญญาณไม่เที่ยง อันนี้แหละเป็นประโยชน์มากเหลือหลาย ถ้าเราได้เอาไปคิด
ไปตรองบ่อยๆ เพื่อให้เห็นด้วยปัญญาว่ามันไม่เที่ยงอย่างเรา มันเป็นทุกข์ในรูปใด มัน
เป็นอนัตตาอย่างไร” (อยู่อย่างไรให้ชีวิตสวัสดี: ภาวนาช่วยเสริมเพิ่มก าลังจิต: 157)  

    จากตัวอย่างข้างต้นท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญา
นันทภิกข)ุ กล่าวในส่วนสรุป ในบทสรุปที่เป็นพุทธภาษิต ให้รู้จักปล่อยว่างในเรื่องของ
ความไม่แน่นอน แต่ให้หมั่นฝึกภาวนา เจริญสมาธิเพื่อเป็นการพัฒนาจิต  

2. กลวิธีโน้มน้าวใจ พบว่ามีกลวิธีการโน้มน้าวใจ 3 กลวิธีได้แก่  
  2.1 กลวิธีการแสดงตัวอย่าง เป็นการยกตัวอย่างประกอบในการปาฐกถา

ธรรม เพื่อขยายความให้ผู้รับสารได้เข้าใจสิ่งที่น าเสนออย่างชัดเจนมากยิ่งขึ้น การ
แสดงตัวอย่างมีจ านวนท้ังสิ้น 10 เรื่อง เช่น  

  “บางทีในครอบครัวของเราอาจจะมีคนประเภทอย่างนั้นก็ได้ เช่น เด็กหนุ่ม 
เด็กสาว.. ก็เป็น สาวก็เป็น บางทีก็ไม่ใช่หนุ่มสาวแล้วเป็นคนครองบ้านครองเรือนแล้ว 
แต่มันก็ผิดพลาด ผิดหวังในเรื่องอะไรต่างๆ ที่ตนหวังแบบเพ้อฝัน ไม่สมหวังในสิ่งนั้น 
สภาพจิตใจก็เปลี่ยนแปลงไป นั่งเหม่อลอยไป ไม่ยินดีอะไร ไม่ยินดียินร้าย” (อยู่
อย่างไรให้ชีวิตสวัสดี: ชีวิตที่ตั้งฐานไว้ผิดจึงวิปริตวิปลาส: 20) 

  “ส่วนที่สมบูรณ์นี่ เป็นกลไกที่เคลื่อนไหวไปตามอ านาจของสิ่งเหล่านั้น 
พร้อมเพรียงเรียงหน้ากันทุกประการ ท าหน้าที่เรียบร้อย เอาตั้งแต่ภายนอก เช่น มือ
เรานี่ มันก็ท าหน้าที่ของมันเรียบร้อย คันตรงไหน มือก็ไปเกายิกๆ ตรงนั้นแหละ 
แขนขวาคัน มือซ้ายก็ไปช่วยเกาให้หน่อย แขนซ้ายคัน มือขวาก็ไปช่วยเกาให้” (อยู่
อย่างไรให้ชีวิตสวัสดี: อิริยาบถแห่งกายคือ.. ชีวิตที่ประณีต: 32) 



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[103] 

  จากตัวอย่างข้างต้น พบว่าการแสดงตัวอย่างของท่านพระพรหมมังคลา
จารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) ไม่ได้เป็นการยกตัวอย่าง แต่เป็นการเริ่มต้นด้วยการ
แสดงตัวอย่างโดยอธิบายในสิ่งท่ีต้องการสื่อให้เห็นชัดเจน และพบค าที่ใช้ในการแสดง
ตัวอย่างโดยใช้ค าว่า “เช่น”  

  2.2 กลวิธีการอ้างพุทธศาสนาและพุทธภาษิตเป็นการกล่าวอ้างถึงหลักความ
เช่ือและหลักธรรมทาง พระพุทธศาสนา โดยใช้ภาษาธรรมะหรือใช้บาลี เพื่อท าให้
น่าเชื่อถือ มีจ านวนทั้งสิ้น 90 เรื่อง เช่น  

  “พระพุทธเจ้าจึงสอนว่า “อะตีตัง นานวาคะเมยยะ นัปปฏิกังเข อะนาคะ
ตัง-อย่าคิดถงึสิ่งที่ล่วงแล้วด้วยความอาลัย” บอกว่า อย่าไปคิดถึงสิ่งที่ล่วงไปแล้วด้วย
ความอาลัย ค าว่า อาลัย หมายความว่าเสียดายเรื่องนี้ เรียกว่าอาลัย เป็นทุกข์ ถ้าคิด
อย่างนั้นก็เป็นทุกข์ ท่านไม่ให้คิดอย่างนั้น ให้คิดว่ามันเป็นเรื่องธรรมดา ไม่มีอะไรๆ 
จะอยู่กับเราถาวร เมื่อได้แล้วมันก็ต้องไม่ได้ พบแล้วมันก็ต้องจากกัน เป็นเรื่อง
ธรรมดา คิดได้แล้วก็สบายใจ ยิ้มได้ไม่เป็นความทุกข์ในเรื่องนั้น” (ชีวิตงามด้วยความ
ด:ี อย่ายึดติดต่อสิ่งใด: 157) 

  “หลักการในทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับ บาป-บุญ นั้นคือเป็นสิ่งที่เกิดขึ้น
ช่ัวครั้งช่ัวคราว เพราะมีอะไรมากระทบ ไม่ใช่มีอยู่เดิมตลอดเวลา ใจเรานี่ไม่ได้เป็น
บาปอยู่ตลอดเวลา แล้วก็ไม่ได้เป็นบุญอยู่ตลอดเวลา แต่มันเป็นอยู่ตามธรรมชาติของ
มัน การเป็นอยู่ตามธรรมชาติของมันนั้น คือเป็นอยู่ชนิดที่เรียกว่าไม่มีอะไร มันเฉยๆ 
ปกติมันก็ไม่มีอะไร จะเรียกว่าดีหรือไม่ก็ได้ จะเรียกว่าช่ัวก็ไม่ได้ จะเรียกว่าสุขก็ไม่ได้ 
จะเรียกว่าทุกข์ก็ไม่ได้ มันเป็นกลางๆ อยู่อย่างนั้นเอง เพราะไม่มีอะไรมาคุ้ยเขี่ย มันก็
อยู่ในสภาพกลางๆ ไม่เรียกว่าเป็นบุญเป็นบาป แต่ที่เป็นบุญเป็นบาปขึ้นในใจของเรา
หรือว่าเป็นกุศลหรืออกุศลขึ้นในใจของเรานั้น ก็เพราะสิ่งภายนอกเข้ามากระทบ แล้ว
ก็ท าให้เกิดความคิด ปรุงแต่งขึ้นมา เรียกว่าความคิดปรุงแต่งที่เกิดขึ้นในใจเรา ที่เรา
สวดมนต์ว่า สังขารา อนิจจา สังขารา ทุกขา สังขารา อนัตตา สังขารตัวนี้แหละ



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[104] 

เรียกว่าปรุงแต่งจิต” (อยู่กับความดีของชีวิต: ศีล สมาธิ ปัญญา คือธรรมะช าระชีวิต: 
91) 

  จากตัวอย่างข้างต้น พบว่าการการอ้างถึงพระพุทธศาสนาและพุทธภาษิต
ของท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) เป็นการอ้างถึงค าตรัส
ของพระพุทธเจ้า และใช้การอธิบายถึงหลักธรรมค าสอนของพระองค์ เพื่อให้ผู้รับสาร
คล้อยตามและสนใจที่จะปฏิบัติ ซึ่งพบว่าท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อ
ปัญญานันทภิกขุ) ใช้การอ้างถึงพุทธศาสนาและพุทธภาษิตโดยใช้ภาษาไทยและภาษา
บาลีร่วมกัน 

  2.3 กลวิธีค าถามเชิงวาทศิลป์เป็นค าถามที่ไม่ต้องการค าตอบ เป็นการถาม
ค าถามที่คาดหมายให้ผู้รับสารคล้อยตาม และมีส่วนร่วมในการปาฐกถา มีจ านวน
ทั้งสิ้น 11 เรื่อง พบว่ากลวิธีการอ้างพุทธศาสนาและภาษิตมีจ านวนมาก รองลงมาคือ
กลวิธีค าถามเชิงวาทศิลป์ เช่น  

  “ไม่ใช่มันจะดีขึ้นเพราะเขาว่าดี ไม่ใช่ว่าจะช่ัวขึ้น เพราะเขาว่าเราช่ัว ไม่ใช่
จะเป็นสุขเพราะเขาว่าเป็นสุข ไม่ใช่เป็นทุกข์ เพราะเขาว่าเป็นทุกข์ แต่มันเป็นเพราะ
เราเป็น ใจเรามันเป็นเอง เราเป็นของเราเอง ไม่ได้ขึ้นกับบุคคลอื่น” (อยู่กับความดี
ของชีวิต: ทั้งหมดเราเป็นเองโดยใจเรา: 44) 

  “แต่ถ้าเราไม่เข้าถึงธรรมะ ไม่ปฏิบัติธรรมะ จะอยู่เย็นเป็นสุขกันอย่างไร” 
(อยู่อย่างไรให้ชีวิตสวัสดี: โลกนี้มืดเราจงแสวงหาประทีปธรรม: 59) 

  “ถามว่าพระพุทธศาสนาดีอย่างไร อาจารย์สุกิจ บอกว่าศาสนาพุทธดีตรงที่
สอนให้พุทธบริษัทเป็นคนใจกว้าง” (อยู่กับความพอใจชีวิตดีมีความสุข: ธรรมะคือสิทธิ
ที่ถูกต้องเป็นอุดมคติของชีวิตที่ไม่ทุกข์: 59) 

  จากตัวอย่างข้างต้น พบว่าการใช้ค าถามเชิงวาทศิลป์ของท่านพระพรหมมัง
คลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) เป็นการใช้ค าถามเชิงแบบข้อมูล 



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[105] 

อภิปรายผลการวิจัย 

 
จากผลของการวิจัยพบว่า กลวิธีการโน้มน้าวใจในปริเฉทปาฐกถาธรรม พระ

พรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) มีดังนี ้
1. ผลการวิจัยพบว่าองค์ประกอบในปริเฉทปาฐกถาธรรมที่น ามาวิเคราะห์  

  1.1 การตั้งช่ือเรื่องพบว่าการใช้ช่ือเรื่องที่มีค าศัพท์เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา
มีปรากฏมากที่สุด เช่น ธรรม พุทธะ เป็นต้น  

  1.2 บทน า ก่อนปาฐกถาธรรมท่านพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญา
นันทภิกขุ) บทน าขึ้นต้นด้วยการเกริ่นน าถึงความเป็นมาหรือสาเหตุของเรื่องมีการใช้
มากที่สุดเพื่อต้องการให้ผู้ที่รับสารได้เข้าใจและน าหลักที่ได้มาปฏิบัติให้เกิดประโยชน์
แก่ตน  

  1.3 เนื้อเรื่อง มีเนื้อเรื่องที่กล่าวถึงสาระและประเด็นส าคัญไว้ตอนต้นหรือ
แสดงธรรม เพื่อให้ผู้รับสารพินิจพิเคราะห์พิจารณาเรื่องแต่ละเรื่องที่น าเสนอ
โดยเฉพาะหลักธรรมค าสอนที่ได้ปาฐกถาไว้  

  1.4 บทสรุปที่แสดงทัศนะเป็นการสรุปสิ่งที่ได้แสดงไว้ในปาฐกถาธรรม ท า
ให้ผู้รับสารสามารถจับใจความส าคัญหรือประเด็นส าคัญของเรื่องนั้นๆ ได้ดียิ่งขึ้น อัน
จะน าไปสู่ความเข้าใจและมีผลต่อการโน้มน้าวให้ปฏิบัติ หรือเห็นจริง 

2. ผลการวิจัยพบกลวิธีโน้มน้าวใจที่น ามาวิเคราะห์ กลวิธีการโน้มน้าวที่ใช้การ
อ้างพุทธศาสนาและพุทธภาษิต พบว่ามีมากเพื่อช่วยจูงใจและให้ผู้รับสารสนใจ 
รวมทั้งเข้าใจข้อธรรมะที่จะน าไปปฏิบัติ ท าให้ผู้รับสารเกิดความสนใจในเนื้อหาและ
เข้าใจหลักค าสอน ก็คือธรรมะได้ดียิ่งข้ึน เช่น  

“พระพุทธเจ้าจึงสอนว่า “อะตีตัง นานวาคะเมยยะ นัปปฏิกังเข อะนาคะตัง-
อย่าคิดถึงสิ่งที่ล่วงแล้วด้วยความอาลัย” บอกว่าอย่าไปคิดถึงสิ่งที่ล่วงไปแล้วด้วยความ
อาลัย ค าว่า อาลัย หมายความว่าเสียดายเรื่องนี้ เรียกว่าอาลัย เป็นทุกข์ ถ้าคิดอย่าง
นั้นก็เป็นทุกข์ ท่านไม่ให้คิดอย่างนั้น ให้คิดว่ามันเป็นเรื่องธรรมดา ไม่มีอะไรๆ จะอยู่



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[106] 

กับเราถาวร เมื่อได้แล้วมันก็ต้องไม่ได้ พบแล้วมันก็ต้องจากกัน เป็นเรื่องธรรมดา คิด
ได้แล้วก็สบายใจ ยิ้มได้ไม่เป็นความทุกข์ในเรื่องนั้น” 
  

ข้อเสนอแนะ 

 
การศึกษาครั้งนี้เป็นการศึกษากลวิธีการโน้มน้าวใจกลวิธีการโน้มน้าวใจใน

ปริเฉทปาฐกถาธรรม พระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) พบว่ายังมี
ประเด็นอ่ืนท่ีน่าสนใจท่ีควรมีการศึกษาต่อดังนี ้

1. ควรมีการศึกษากลวิธีการแสดงความเด่นของข้อความในปาฐกถาธรรม 

2. ควรศึกษาโครงสร้างวจนะในปาฐกถาธรรมของพระพรหมมังคลาจารย์ 
(หลวงพ่อปัญญานันทภิกขุ) 
 

เอกสารอ้างอิง 

 
เถกิง พันธุ์เถกิงอมร. การเขียนเพ่ือการสื่อสาร (Writing for Communication). 

พิมพ์ครั้งที่ 2. สงขลา: ภาควิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 
สถาบันราชภัฎสงขลา. 

ธิดา โมสิกรัตน์. ประมวลสาระชุดภาษาไทยเพ่ือการสื่อสาร หน่วยที่ 8-15. นนทบุรี: 
สาขาวิชาศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

นวพรรณ พันธุเมธา. 2546. ไวยากรณ์ไทย. กรุงเทพมหานคร: รุ่งเรืองสาส์น. 
พระปัญญานันทภิกขุ. 2554. อยู่กับความดีของชีวิต (เล่มที่1). กรุงเทพมหานคร: 

สถาพร.   
________. 2554. อยู่กับความพอใจชีวิตดีมีสุข (เล่มที่2). กรุงเทพมหานคร: 

สถาพร. 
________. 2554. อยู่อย่างไรให้ชีวิตสวัสดี (เล่มที ่3). กรุงเทพมหานคร: สถาพร. 



วารสารสหวิทยาการวิจัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา       ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (ม.ค.-ม.ิย. 2557) 

[107] 

________. 2554. ชีวิตงามด้วยความดี (เล่มที่ 4). กรุงเทพมหานคร: สถาพร.  
พิชชาภา ล้อสกุลธรรม. 2550. บทบาทของพระพรหมมังคลาจารย์ (หลวงพ่อ

ปัญญานันทภิกขุ) ต่อการส่งเสริมสุขภาพ. วิทยานิพนธ์ ครุศาสตรบัณฑิต, 
มหาวิทยาลัยราชภัฏวไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ์.  

พัชราภรณ์ เอี่ยมสุทธา. 2547. การสื่อสารเพ่ือการโน้มน้าวใจ. กรุงเทพมหานคร: 
ภาควิชาการประชาสัมพันธ์ คณะนิเทศศาสตร์ มหาวิทยาลัยกรุงเทพ.  

ราชบัณฑิตยสถาน. 2546. พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2546. 
กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊คส์.  

สมทรง บุรุษพัฒน์. 2537. วจนวิเคราะห์: การวิเคราะห์ภาษาระดับข้อความ 
(Discourse Analysis). นครปฐม: สถาบันวิจัยภาษาและวัฒนธรรมเพื่อ
พัฒนาชนบท มหาวิทยาลัยมหิดล. 

อมรา ประสิทธิ์รัฐสินธุ์ . 2542. ภาษาในสังคมไทย: ความหลากหลาย การ
เปลี่ยนแปลง การพัฒนา. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

อรวรรณ ปิลันธน์โอวาท. 2542. การสื่อสารเพ่ือการโน้มน้าวใจ. พิมพ์ครั้งที่ 2. 
กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

อัญชลี ถิรเนตร. 2543. กลยุทธ์การสื่อสารเพ่ือการโน้มน้าวใจในหลักค าสอนของ
พระพุทธเจ้า. วิทยานิพนธ์ นิเทศศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชานิเทศศาสตร
พัฒนาการ, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 


