
 
 

220 

ความเมตตากรุณาตอตนเองกับการฟนคืนความสุขตามหลักสติและปญญา 

ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย0

1 

  (วันท่ีรับ: 29 พ.ค. 2567; วันท่ีแกไขเสร็จ: 4 ก.พ. 2568; วันท่ีตอบรับ: 4 ก.พ. 2568) 

บทคัดยอ 

ทุกอยางเปนไปตามเหตุปจจัยของมัน มันไมไดผิดไปจากเหตุปจจัยเลย แตเม่ือเราไมเขาใจและ 

ไมยอมรับความจริง เราก็เปนทุกขทันที การเขาใจและยอมรับความจริงเปนสิ่งท่ีชวยใหบุคคลไมหวั่นไหวเม่ือ

ตองประสบกับความเปลี่ยนแปลงในชีวิต และการท่ีบุคคลจะดำรงชีวิตอยางมีความสุขหรือปราศจากความทุกข

จำเปนตองมีสติและมีปญญาท่ีเพียงพอ โดยสติทำหนาท่ีระลึกรูถึงสิ่งท่ีเกิดข้ึนและระลึกถึงปญญา สวนปญญา

ทำหนาท่ีชวยใหบุคคลดำเนินชีวิตอยางเหมาะสม คุณลักษณะท่ีจะสนับสนุนใหบุคคลฟนคืนความสุข คือ  

ความเมตตากรุณาตอตนเอง เพราะความเมตตากรุณาตอตนเองเปนแนวคิดท่ีสงเสริมความถูกตองในการรับรู

และสนับสนุนใหบุคคลเขาใจและยอมรับความจริงมากข้ึนผาน 2 องคประกอบ คือ (1) การมีเมตตาตอตนเอง 

(ตระหนักรูเก่ียวกับตนเอง) และ (2) ความเปนมนุษยปุถุชน (ตระหนักรูเก่ียวกับโลกและชีวิต) โดยกระบวนการ

ฟนคืนความสุขตามหลักสติและปญญา มีดังนี้ 1) ตระหนักรูความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกข 2) ระบุประเภท

ของความคิดเชิงลบ 3) เสริมสรางความคิดท่ีเหมาะสม และ 4) เม่ือความคิดท่ีเหมาะสมมีน้ำหนักมากกวา 

ความทุกขท่ีกำลังประสบแลว อารมณทางลบจะคอย ๆ บรรเทาและแปรเปลี่ยนเปนอารมณทางบวก 

คำสำคัญ: ความเมตตากรุณาตอตนเอง; หลักสติและปญญา; การฟนคืนความสุข 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 นักวิชาการอิสระ 

  อีเมล: bo4pat11tham21@hotmail.com 



 
 

221 

The revival of happiness through self-compassion based on  

mindfulness and wisdom 

Pattarapong Thammarongpreechachai2 

(Received: May 29, 2024; Revised: February 4, 2025; Accepted: February 4, 2025) 

Abstract 

Everything happens for a reason, which is determined by its causes and 

consequences. People who do not understand reality and refuse to accept the truth are 

likely to suffer immediately. Understanding and accepting the truth would assist people to 

remain calm when confronted with a life-changing situation. Living a happy life or a life free 

of suffering requires adequate mindfulness and wisdom: mindfulness is the ability to be 

aware of both reality and wisdom, and wisdom is the key to living responsibly. The most 

fundamental aspect of happiness revival is self-compassion. It aims to promote cognitive 

accuracy, support individual comprehension, and develop the ability to embrace the truth 

through two components: self-kindness (self-perception) and common humanity (perception 

of the world and life). The process of happiness revival based on mindfulness and wisdom 

principles is as follows: 1) Being aware of thoughts is the cause of suffering. 2) Identifying 

types of negative thoughts. 3) Enhancing proper thinking. 4) Having more proper thinking 

than suffering can help reduce negative emotions and transform them into positive ones. 

Keywords: Self-compassion; Principle of mindfulness and wisdom; Happiness revival 

 

 

 

 

 

 

 

 
2 Independent Scholar 

  E-mail: bo4pat11tham21@hotmail.com 



 
 

222 

บทนำ 

ทุกอยางท่ีเกิดข้ึนกับเรานั้นถูกเสมอ 

- พระโพธิญาณเถร (หลวงปูชา สุภัทโท) 

“ทุกอยางท่ีเกิดข้ึนกับเรานั้นถูกเสมอ” หมายความวา ทุกอยางท่ีเกิดข้ึนกับเราลวนเปนไปตามเหตุ

ของมัน สิ่งท่ีเกิดข้ึนไมไดผิดไปจากเหตุของมันเลย แตเม่ือเราไมเขาใจความจริง เราก็เปนทุกขทันที  

(พระไพศาล วิสาโล, 2557) การเขาใจและยอมรับความจริงเปนสิ่งสำคัญท่ีจะชวยใหบุคคลเห็นสิ่งท้ังหลาย

ตามปกติวิสัยของมัน ซ่ึงชวยใหบุคคลเขาไปเก่ียวของกับสิ่งท้ังหลายอยางถูกตองโดยไมหวั่นไหวไปกับ 

ความเปลี่ยนแปลงท่ีเกิดข้ึน (พระพุทธทาสภิกขุ, 2558ข; สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2561ข, 2562) เม่ือใดท่ี

มีความเขาใจท่ีถูกตอง บุคคลจะคลายจากความรูสึกทุกขและเกิดความสุขสงบทางจิตใจ ความสุขท่ีเกิดข้ึนนี้

เปนสภาวะจิตใจท่ีสงบจากภายในท่ีไมถูกรบกวนจากปจจัยภายนอก (พระพุทธทาสภิกขุ, 2558ข; Rudaz et 

al., 2023) จากการทบทวนงานวิจัยท่ีผานมา พบวา ความเมตตากรุณาตอตนเอง (Self-compassion) เปน

แนวคิดหนึ่งท่ีชวยสงเสริมความถูกตองในการรับรูของบุคคลตอสถานการณท่ีเกิดข้ึน (Mosewich et al., 

2019) และสนับสนุนใหบุคคลเขาใจและยอมรับความจริงมากข้ึนผานการตระหนักรูความจริงเก่ียวกับตนเอง

และโลก (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2565; Jacquet et al., 2024; Wong, 2021) ความเมตตากรุณาตอ

ตนเองจึงเปนกลยุทธในการรับมือตอการเปลี่ยนแปลงท่ีชวยบรรเทาผลกระทบดานลบของความทุกขท่ีมีตอ

สุขภาพจิต (Larcombe et al., 2024; Levantini et al., 2025; Wu et al., 2023) ความเมตตากรุณาตอ

ตนเองเปรียบเสมือนเกราะปองกันความรูสึกเปราะบางทางจิตใจ และเปนกุญแจสำคัญท่ีจะนำไปสูการปรับ

สมดุลทางจิตใจ (สุพัตรา เกตุสุข, 2563; Dreisoerner et al., 2021) จากหลักฐานขางตน สอดคลองกับ 

ผลการศึกษาตาง ๆ ท่ีพบวา ความเมตตากรุณาตอตนเองมีความสัมพันธทางบวกกับความสุข (Bertrams & 

Blaise, 2025) สุขภาวะ (Shaw & Cassidy, 2022) ความอยูดีมีสุขเชิงอัตวิสัย (Bertrams & Blaise, 2025) 

และสุขภาวะทางจิต (Larcombe et al., 2024) และความเมตตากรุณาตอตนเองมีความสัมพันธทางลบกับ

ความทุกขทางอารมณ  (Wu et al., 2023) ความทุกขทางจิตใจ (Sessions et al., 2025) และปญหา

สุขภาพจิต (Kotera et al., 2021) 

บทความนี้มีวัตถุประสงคเพ่ือนำเสนอเก่ียวกับความเมตตากรุณาตอตนเองกับการฟนคืนความสุข

ตามหลักสติและปญญา ผูเขียนใชแนวคิดการพิจารณาตามหลักสติและปญญา (วิปสสนายานิก) เปนกรอบ

แนวคิด (พระราชสังวรญาณ, 2555) ซ่ึงการพิจารณาตามหลักสติและปญญาเปนแนวคิดท่ีสนับสนุนใหบุคคลมี

ความสุขท่ียั่งยืนจากการเขาใจความจริง และเปนแนวคิดท่ีใชระยะเวลาสั้นและเหมาะสมกับทุกคนเนื่องจากใช

สติท่ีบุคคลท่ัวไปยอมมีกันอยูบางในการดำรงชีวิต (พระพุทธทาสภิกขุ, 2564ง, 2565; สมเด็จพระพุทธโฆษา

จารย , 2561ข , 2562)  บทความนำเสนอในประเด็นท่ีเก่ียวของ ไดแก ความเมตตากรุณาตอตนเอง  

ความเมตตากรุณาตอตนเองกับหลักสติและปญญา การมีเมตตาตอตนเองกับการเชื่อมโยงภายใน ความเปน



 
 

223 

มนุษยปุถุชนกับการเชื่อมโยงภายนอก และข้ันตอนการใชความเมตตากรุณาตอตนเองในการฟนคืนความสุข

ตามหลักสติและปญญา มีรายละเอียดดังนี้ 

ความเมตตากรุณาตอตนเอง 

จุดเริ่มตนของแนวคิดความเมตตากรุณาตอตนเองนั้นเริ่มจากสาเหตุท่ีวา คนเรามักจะปลอยให 

ความเจ็บปวดครอบงำจิตใจและปลอยใหความนึกคิดทำรายตนเองทำใหเกิดการตำหนิตนเอง โทษตนเอง 

กดดันตนเอง รวมถึงรูสึกโดดเด่ียวและแปลกแยก (ปรินดา ตาสี, 2560; สุพัตรา เกตุสุข, 2563) ความเมตตา

กรุณาตอตนเองเปนแนวคิดหนึ่งท่ีชวยบุคคลในการเชื่อมโยงประสบการณท่ีเปลี่ยนแปลงตลอดเวลาของเรา

ดวยการเขาใจและยอมรับ โดยเฉพาะอยางยิ่งเม่ือเราลมเหลวหรือทุกข (Neff, 2023) ความเมตตากรุณาตอ

ตนเองเปนกลไกท่ีชวยใหบุคคลรับมือตอการเปลี่ยนแปลงทางความคิดและอารมณดานลบไปสูสภาวะปกติ 

(Hou et al., 2025; Wong et al., 2023; Wu et al., 2023) การเขาใจและการยอมรับชวยเพ่ิมความยืดหยุน

ทางจิตใจสงผลใหบุคคลสามารถปรับตัวและมีความม่ันคงทางอารมณมากข้ึน (Hou et al., 2025; Mairitsch 

et al., 2023; Thammarongpreechachai et al., 2021) บุคคลท่ีมีความเมตตากรุณาตอตนเองเม่ือตอง

เผชิญกับความทุกข เขาจะรับมือกับความทุกขดวยการใชปจจัยภายในท่ีตนสามารถควบคุมไดมากกวาท่ีจะ

อาศัยปจจัยภายนอกท่ีไมสามารถควบคุมได (Muris & Otgaar, 2023; O’Hara-Gregan, 2023; Szabolcs  

et al., 2023) ความเมตตากรุณาตอตนเองประกอบดวย 3 องคประกอบดังนี้ (1) การมีเมตตาตอตนเอง (Self-

kindness) คือ วิธีท่ีบุคคลตอบสนองตอความทุกขท่ีตนเองประสบดวยการเชื่อมโยงภายใน (2) ความเปน

มนุษยปุถุชน (Common humanity) คือ วิธีท่ีบุคคลเขาใจสถานการณท่ีตนเองประสบดวยการเชื่อมโยง

ภายนอก และ (3) การมีสติ (Mindfulness) คือ วิธีท่ีบุคคลรับรูเก่ียวกับความทุกข (Neff, 2023) อยางไรก็

ตาม พบวา แนวคิดดังกลาวมีความสอดคลองกับหลักมรรคในทางพุทธศาสนา กลาวคือ “มรรค” เปนความ

ถูกตองสวนเหตุ มี 8 อยางท่ีจะทำใหเกิดผล คือ ความรูแจง (สัมมาญาณ) และความหลุดพน (สัมมาวิมุตติ) 

(พระพุทธทาสภิกขุ, 2549ก, 2549ข, 2549ค) มรรคมีองคแปดเปนหลักความประพฤติท่ีสำคัญของพุทธศาสนา

ท่ีจะชวยใหมนุษยมีความสุขและเปนอิสระจากความทุกขได (เพริศพรรณ แดนศิลป, 2550) โดยมรรคท้ัง  

8 อยาง แบงเปน 3 หมวด คือ (1) หมวดปญญา ไดแก สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ (2) หมวดศีล ไดแก 

สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ และ (3) หมวดสมาธิ ไดแก สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ 

(พระพรหมคุณาภรณ, 2558; พระพุทธทาสภิกขุ, 2556; สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2562) ซ่ึงองคประกอบ

ท้ัง 3 สวนของความเมตตากรุณาตอตนเองสามารถจำแนกออกเปน 2 หมวด คือ (1) หมวดสมาธิ ไดแก  

การมีสติ และ (2) หมวดปญญา ไดแก การมีเมตตาตอตนเอง ความเปนมนุษยปุถุชน (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชา

ชัย, 2565) มีรายละเอียดดังนี้  

(1) การมีสติมีความสอดคลองกับสัมมาสติ กลาวคือ สัมมาสติมีความหมายวาความระลึกชอบ  

เปนการระลึกในทางท่ีจะไมใหลืมตัวจนเปนทุกข หรือการไมเผลอตัว การไมใหจิตใจออกนอกลูนอกทางก็

จัดเปนสัมมาสติดวยเหมือนกัน (พระพรหมคุณาภรณ, 2556; พระพุทธทาสภิกขุ, 2549ข) ซ่ึงการทำงานของ

การมีสติตามแนวคิดความเมตตากรุณาตอตนเองเปนคุณลักษณะท่ีสนับสนุนใหบุคคลรับรูความคิดความรูสึก



 
 

224 

อยางเปนปจจุบันขณะ สามารถควบคุมอารมณและการแสดงออกใหเปนปกติ โดยไมหมกมุนหรือจมดิ่งไปกับ

อารมณความรูสึกท่ีเกิดข้ึน (Neff, 2003) จัดเปนสัมมาสติ เนื่องจากการท่ีบุคคลนำสติมาตั้งอยูกับสิ่งท่ีเกิดข้ึน

โดยมีวัตถุประสงคเพ่ือใหเกิดความสงบหรือใหจิตหยุดอยูท่ีนั่นไมหวั่นไหวไปตามสิ่งท่ีเขามากระทบจัดอยูใน

หมวดสมาธิหรือสมถะ (คณาจารย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2559ก; พระคําเขียน สุวัณโณ, 

2561; พระพุทธทาสภิกขุ, 2565; สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2562) 

(2) การมีเมตตาตอตนเอง และความเปนมนุษยปุถุชนมีความสอดคลองกับสัมมาทิฏฐิและสัมมา

สังกัปปะ (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2564, 2565; Tiwari et al., 2020) กลาวคือ (1) สัมมาทิฏฐิ คือ  

ความเห็นชอบ ซ่ึงความหมายโดยตรงหมายถึง ความเห็นท่ีถูกตองในเรื่องอริยสัจสี่ และในความหมายโดยออม

หมายถึง ความเห็น แนวคิด ท่ีเปนเหตุชักจูงใหบุคคลมองสิ่งท้ังหลายสอดคลองกับความเปนจริงหรือตรงตาม

สภาวะก็จัดเปนสัมมาทิฏฐิไดท้ังสิ้น (พระพุทธทาสภิกขุ, 2549ข; สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2562) และ  

(2) สัมมาสังกัปปะ คือ ความถูกตองทางความตองการ (พระพุทธทาสภิกขุ, 2558ก) เปนความนึกคิดท่ีไม

เปนไปเพ่ือเบียดเบียนตนเองและผูอ่ืน (พระพรหมคุณาภรณ, 2556; สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2562) สัมมา

สังกัปปะจำแนกออกเปน 3 อยาง คือ 1) ความนึกคิดท่ีปราศจากราคะ เปนความนึกคิดท่ีปราศจากความเห็น

แกตัว (พระพุทธทาสภิกขุ, 2549ข) 2) ความนึกคิดท่ีไมมีความเคียดแคนขัดเคือง เปนความคิดท่ีปรารถนาให

ผู อ่ืนมีความสุข (เมตตา) (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2561ข, 2562) 3) ความนึกคิดท่ีไมเบียดเบียน  

เปนความนึกคิดจะชวยเหลือผู อ่ืนใหพนทุกข (กรุณา) (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย , 2561ข , 2562)  

จากหลักฐานขางตน สอดคลองกับผลการศึกษาของ Thammarongpreechachai et al. (2021) ท่ีพบวา 

ความเมตตากรุณาตอตนเองสงเสริมใหบุคคลมีความสุขผานการมีความเขาใจความเปนจริงตามธรรมชาติ และ

มีความคิดท่ีดีงามผานการมีความคิดท่ีปราศจากราคะ ความนึกคิดไมมุงราย และความนึกคิดท่ีไมเบียดเบียน 

และสัมพันธกับการศึกษาของ Dreisoerner et al. (2021) ท่ีพบวา กลุมผู เขารวมท่ีไดรับแบบฝกหัดใน 

การเสริมสรางความเปนมนุษยปุถุชนโดยปราศจากการฝกสมาธิ ภายหลังการทดลองมีระดับการมีเมตตาตอ

ตนเองและการมีสติเพ่ิมข้ึนและระดับการตำหนิตนเองลดลง ซ่ึงการคนพบดังกลาวสอดคลองกับทัศนะของ

คณาจารย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (2559ก); พระพุทธทาสภิกขุ (2564ค) ท่ีกลาววา  

การพิจารณาใหเห็นความจริงของสิ่งท่ีเกิดข้ึนจัดอยูในหมวดปญญา เม่ือบุคคลพิจารณาความจริงเก่ียวกับสิ่ง

ท้ังหลายอยางถูกทางแลว จิตจะสงบข้ึนเกิดสติและสมาธิตามมาเอง นอกจากนี้ การศึกษาของ Li et al. 

(2024); Sahdra et al. (2010); Whitehead et al. (2021) ท่ีพบวา การมีเมตตาตอตนเองมีความสัมพันธ

ทางบวกกับการไมยึดติด (Nonattachment) อยางมีนัยสำคัญ และการศึกษาของ Whitehead et al. (2020) 

ท่ีพบวา การไมยึดติดมีความสัมพันธทางบวกกับปญญาอยางมีนัยสำคัญ สอดคลองกับแนวคิดเก่ียวกับการไม

ยึดติดท่ีเปนปจจัยบงชี้การพัฒนาตนเองบนเสนทางพุทธศาสนา (Whitehead et al., 2020, 2021)  

ตามแนวคิดพุทธจิตวิทยานั้นประสบการณท้ังหลายถูกมองวาเปนเพียงสิ่งชั่วคราว ซ่ึงการพยายามยึดติดเปนตน

ตอของความทุกข ดังนั้น การไมยึดติดจึงเปนการยุติความทุกข (คณาจารย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย , 2559ข ; Whitehead et al., 2020; Yu et al., 2025 ) สภาวะท่ีอยูตรงขามกับการยึดติด  



 
 

225 

คือ “นิพพิทา” เปนสภาวะท่ีเกิดจากความเขาใจในสิ่งท่ีเคยยึดติดวาเปนสิ่งท่ีไมนาเอาตัวเขาไปผูกพัน (สมเด็จ

พระพุทธโฆษาจารย, 2562, น. 492) นิพพิทาตองเกิดมาจากสัมมาทิฏฐิ คือ เม่ือเห็นความจริงจึงเกิดความเบื่อ

หนายข้ึน เพราะฉะนั้น นิพพิทาจึงเปนเรื่องท่ีเกิดตอจากปญญา (พระพุทธทาสภิกขุ, 2558ข; สมเด็จพระพุทธ

โฆษาจารย, 2562) จากหลักฐานขางตน จะเห็นไดวา การมีเมตตาตอตนเอง และความเปนมนุษยปุถุชนอยูใน

หมวดปญญา 

ความเมตตากรุณาตอตนเองกับหลักสติและปญญา  

ในการพัฒนามนุษยตามแนวคิดพุทธจิตวิทยา (Buddhist Psychology) แบงการพัฒนาออกเปน  

2 สวน คือ (1) การพัฒนาความสุขดวยสมาธิท่ีเรียกวา “สมถะ” และ (2) การพัฒนาความสุขดวยปญญาท่ี

เรียกวา “วิปสสนา” (พระพุทธทาสภิกขุ, 2564ง) จากการศึกษางานวิจัยท่ีผานมา พบวา การเสริมสราง 

ความเมตตากรุณาตอตนเองในปจจุบันสวนใหญมุงเนนพัฒนาดานสมาธิมากกวาดานปญญา ตัวอยาง 

การพัฒนาดานสมาธิ เชน การฝกสมาธิ (Bluth et al., 2021; Jiménez‑Gómez et al., 2022; Serpa et 

al., 2021) การกำหนดลมหายใจ (สุพัตรา เกตุสุข, 2563; Farzanfar et al., 2020; Trindade et al., 2025) 

การแผเมตตา (จินดามาศ ซีมหาสัจคุณ, 2559) การบริกรรมและวลีเยียวยาจิตใจ (จินดามาศ ซีมหาสัจคุณ, 

2559; Germer & Neff, 2013) เปนตน ซ่ึงการพัฒนาดานสมาธิและดานปญญานั้นมีขอแตกตางกัน ดังนี้  

(1) สมาธิมุงเปลี่ยนแปลงจิตใจท่ีไมสงบสุขใหเปนจิตใจท่ีสงบสุขดวยสมาธิ ในขณะท่ีปญญามุงเปลี่ยนแปลง

จิตใจท่ีไมสงบสุขใหเปนจิตใจท่ีสงบสุขดวยปญญา (พระพุทธทาสภิกขุ, 2565) และ (2) สมาธิชวยใหจิตใจสงบ

สุขไดเพียงชั่วคราว ซ่ึงแตกตางจากปญญาท่ีชวยใหจิตใจสงบสุขไดม่ันคงถาวรกวาสมาธิ (พระพุทธทาสภิกขุ, 

2564ง) หลักฐานขางตน สอดคลองกับทัศนะของ Dreisoerner et al. (2021) ท่ีไดใหความเห็นเก่ียวกับ 

การเสริมสรางความเมตตากรุณาตอตนเองในปจจุบันไววา การฝกใหกำลังใจตนเองไมวาจะเปน “คุณทำได 

คุณเกง ไม เปนไรนะ ทำตอไปเถอะ” ความคิดเหลานี้ยังขาดการรับรูความทุกขตามความเปนจริง 

(Dreisoerner et al., 2021, pp. 33-38) เปนเพียงการบริกรรมเพ่ือใหบุคคลจดจอหรือแนวแนอยูท่ีความคิด

ใดความคิดหนึ่งเทานั้นจัดอยูในระดับสมาธิ ซ่ึงไมสามารถสนับสนุนใหบุคคลรับรูถึงความทุกขตามความเปน

จริงไดเลย สอดคลองกับความเห็นของภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย (2564) ท่ีกลาววา การใชวลีหรือความคิด

เพ่ือเสริมสรางการรับรูถึงปจจุบันขณะ หากเปนวลีท่ีปราศจากการพิจารณาถึงความเปนจริงของชีวิต  

วลีดังกลาวจะชวยใหบุคคลหลุดพนจากปญหาไดเพียงชั่วคราวเทานั้น แตถาวลีดังกลาวประกอบดวยปญญาจะ

ชวยใหบุคคลหลุดพนจากปญหาไดยาวนานกวา ตามท่ีกลาวมาขางตน จะเห็นไดวา การสงเสริมความเมตตา

กรุณาตอตนเองแบบปญญาจะชวยใหบุคคลมีความสุขท่ีม่ันคงมากกวาการฝกความเมตตากรุณาตอตนเองแบบ

สมาธิ นอกจากการเสริมสรางความเมตตากรุณาตอตนเองในปจจุบันสวนใหญจะมุงเนนพัฒนาดานสมาธิ

มากกวาดานปญญาแลว การเสริมสรางความเมตตากรุณาตอตนเองในปจจุบันมักจะฝกควบคูกับการเสริมสราง

สติผานการฝกสมาธิ (Bian et al., 2025; Bluth et al., 2021; Neff & Germer, 2018; Serpa et al., 2021; 

Trindade et al., 2025) ซ่ึงการเสริมสรางสติผานการฝกสมาธิมีขอจำกัดอยู 2 ประการ คือ (1) การฝกสมาธิ

ในแตละโปรแกรมใชระยะเวลาในการฝกท่ีคอนขางยาวนาน เม่ือบุคคลฝกสมาธิเสร็จแลว บุคคลจำเปนตอง



 
 

226 

อบรมปญญาหรือความรูตออีก จะเห็นไดวา การฝกสมาธิแลวคอยอบรมความรูนั้นใชระยะเวลามาก 

(Jiménez‑Gómez et al., 2022) และ (2) วิธีการฝกสมาธิอาจจะไมใชวิธีท่ีเหมาะสมกับบุคคลทุกประเภท 

อยางเชน 1) บุคคลท่ีไมถนัดท่ีจะฝกสมาธิ และ 2) บุคคลท่ีถนัดในการระลึกหลายอารมณมากกวาท่ีจะระลึกอยู

เพียงอารมณเดียว  เม่ือบุคคลเหลานั้นตองฝกสมาธิจะทำใหเกิดความติดขัดและเกิดประโยชนชา ซ่ึงขอจำกัด

ท้ัง 2 ประการสามารถแกไขไดดวยการพิจารณาตามหลักสติและปญญา (การอบรมปญญาทันทีโดยไมตองฝก

สมาธิ) เปนการใชสติและปญญาในการไตรตรองสิ่งท่ีเกิดข้ึน โดยใชสติในการตระหนักรูแลวนำปญญาเขามา

พิจารณา ซ่ึงสติท่ีใชในแนวคิดนี้เปนสติท่ีบุคคลท่ัวไปยอมมีกันอยูบางในการดำรงชีวิตท่ีเรียกวา “ขณิกสมาธิ” 

ดังนั้น วิธีการนี้จึงใชระยะเวลาสั้นและเหมาะสมกับทุกคน (พระพุทธทาสภิกขุ, 2549ค, 2564ง; พระราชสังวร

ญาณ, 2555; สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2561ข, 2562) จากหลักฐานขางตน สามารถสรุปไดวา หลักสติและ

ปญญาเปนแนวคิดท่ีสนับสนุนใหบุคคลมีความสุขท่ียั่งยืนจากการเขาใจความจริง และเปนแนวคิดท่ีใช

ระยะเวลาสั้นและเหมาะสมกับทุกคน 

หลักสติและปญญาชวยใหมนุษยรอดพนจากปญหา หรือแมทุกขใจจะสามารถไถถอนความทุกขไดไว 

(พระพุทธทาสภิกขุ, 2549ค, 2558ข; สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2567

ก; สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2561ก) โดยความหมายของสติและปญญา มีดังนี้ (1) สติ (Mindfulness)  

สติตามแนวคิดพุทธมีความหมายแตกตางจากสติท่ีเปนองคประกอบของความเมตตากรุณาตอตนเอง เนื่องจาก

สติในความเมตตากรุณาตอตนเองนั้นมุงเนนการรับรูเก่ียวกับประสบการณดานลบ (Dreisoerner et al., 

2021; Neff, 2003) ในขณะท่ีสติตามแนวคิดพุทธจิตวิทยาเปนการรับรูเก่ียวกับประสบการณท้ังดานบวกและ

ดานลบ ท้ังนี้ สติทางพุทธจิตวิทยา หมายถึง ความระลึกได ความรูตัว ความไมเผลอ ความไมใจลอย หรือเปน

ภาวะท่ีพรอมอยูเสมอในอาการคอยรับรูตอสิ่งท่ีเราเก่ียวของ (คณาจารย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย, 2559ค; สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2561ข, 2562 ,2563ก) เม่ือสติมีความหมายวาความระลึกหรือ

การตระหนักรู การฝกสติเพียงอยางเดียวยอมไมสามารถนำพาบุคคลไปสูความสุขได (อัจฉราวดี วงศสกล, 

2565) แตการท่ีจะหลุดพนจากความคิดและความรูสึกท่ีเกิดข้ึนนั้นเปนหนาท่ีของปญญา กลาวคือ สตินอกจาก

มีหนาท่ีระลึกถึงสิ่งท่ีเกิดข้ึนแลวยังมีอีก 1 หนาท่ี คือ การระลึกถึงปญญา (สมบัติ ทารัก และประชา หุตานุวัตร

, 2564) ถาเปรียบใหเห็นงาย ๆ ตองเปรียบกับเหตุเพลิงไหม ถึงแมบางคนจะมีสติระลึกรูถึงเพลิงท่ีกำลังไหม

เปนอยางดี แตหากขาดความรูในการดับเพลิง ขาดความรูในการปองกันควันไฟ หรือขาดความรูในการอพยพ

ไปสูท่ีปลอดภัย บุคคลนั้นอาจถูกไฟคลอกหรือไดรับอันตรายได ดังนั้น สติจึงมี 2 หนาท่ี คือ ระลึกรูถึงสิ่งท่ี

เกิดข้ึน และระลึกรูถึงปญญา และ (2) ปญญา (Wisdom) ปญญาตามแนวคิดพุทธจิตวิทยาไมไดหมายถึง

ปญญาท่ีเกิดจากหลักของเหตุผลเหมือนวงการศึกษาอ่ืน ๆ ปญญาทางพุทธจิตวิทยาเปนความรูท่ีชวยในการดับ

ทุกข หรือความรูท่ีชวยใหเราตอบสนองตอปญหาไดอยางเหมาะสม (เพริศพรรณ แดนศิลป, 2550; สมเด็จพระ

ญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2567ก) กลาวอีกนัยหนึ่ง ปญญาเปนความเขาใจโลก

และชีวิตตามความเปนจริงท่ีชวยใหบุคคลดำเนินชีวิตอยางเหมาะสม (พูลทรัพย อารีกิจ, 2561; Whitehead 

et al., 2020) ถึงแมปจจัยภายนอกจะเปนอยางไรก็เปนไปตามเหตุผลตามความเหมาะสมของมัน แตปจจัย



 
 

227 

ภายในจิตใจของบุคคลนั้นยอมเปนอิสระ ไมหวั่นไหวไปตามสิ่งท่ีเปลี่ยนแปลงไป นี่แหละคือประโยชนของ

ปญญา (พระพุทธทาสภิกขุ, 2558ข) หากจะอธิบายการทำงานของสติและปญญาสามารถเปรียบเทียบไดดังนี้ 

ปญญาเปรียบเสมือนเครื่องมือ เชน 1) ชอนและสอม 2) ตะเกียบและชอน 3) มีดและสอม เปนตน สวนสติ

เปรียบเสมือนการไปหยิบเอาเครื่องมือเหลานั้นมาใชใหทันทวงที โดยสติชวยใหบุคคลมองเห็นสถานการณได

อยางชัดเจนและเลือกท่ีจะตอบสนองอยางเหมาะสม ตัวอยางเชน ขณะท่ีเรานั่งรออาหารม้ือค่ำอยูแลวมีอาหาร

จานแรกมาเสิรฟเปนขาวแกงเขียวหวาน สติจะทำหนาท่ีระลึกรูวาสิ่งท่ีอยูตรงหนานั้นคือขาวแกงเขียวหวาน 

และสติจะระลึกถึงปญญาท่ีจะชวยใหทานขาวแกงเขียวหวานไดอยางราบรื่นนั่นคือชอนและสอม ดังนั้น บุคคล

จึงหยิบชอนและสอมข้ึนมาเพ่ือใชในการทานขาวแกงเขียวหวาน เม่ือเราทานอาหารจานแรกเสร็จ อาหาร 

จานท่ีสองมาเสิรฟ คือ กวยเตี๋ยว สติจะระลึกถึงตะเกียบและชอนท่ีเปนเครื่องมือท่ีชวยใหเราทานกวยเตี๋ยว

อยางราบรื่น และอาหารจานสุดทายมาเสิรฟ คือ เนื้อสเต็กชิ้นโต สติจะระลึกถึงมีดและสอมท่ีเปนเครื่องมือท่ี

ชวยใหบุคคลทานเนื้อสเต็กชิ้นโตไดอยางราบรื่น จากท่ีกลาวมาขางตน สามารถสรุปการทำงานของสติและ

ปญญาไดดังนี้  (1) สติมุงเนนตระหนักรูถึงเหตุการณท่ีกำลังเกิดข้ึน สวนปญญามุงเนนการดูแลเจาของ

ประสบการณ และ (2) สติชวยใหบุคคลตั้งคำถามวาตอนนี้ฉันกำลังประสบกับอะไรอยู ในขณะท่ีปญญาชวยให

บุคคลตั้งคำถามวาตอนนี้ฉันตองการอะไร เชน ตองการความเขาใจ ตองการยอมรับ ตองการโอกาส (Neff & 

Germer, 2018) 

ถึงแมวาจะมีเครื่องมือมากมายท่ีชวยใหเราดำรงชีวิตอยางมีความสุขบนโลกใบนี้ แตจากการศึกษา

และทบทวนวรรณกรรมท่ีผานมาพบวา ความเมตตากรุณาตอตนเองเปนเครื่องมือท่ีสำคัญท่ีชวยใหบุคคลเกิด

ความสุข โดยผลการศึกษาสวนใหญคนพบวา ความเมตตากรุณาตอตนเองมีอิทธิพลทางตรงตอความสุข 

(Bertrams & Blaise, 2025; Neff & Germer, 2013; Nemati et al., 2024; Thammarongpreechachai 

et al., 2021) ซ่ึงแสดงใหเห็นวายิ่งบุคคลมีความเมตตากรุณาตอตนเองมากข้ึนเทาไรจะสงผลใหบุคคลมี

ความสุขมากข้ึนเทานั้น (Sessions et al., 2025) และนอกจากความเมตตากรุณาตอตนเองจะเปนเครื่องมือ

หนึ่งท่ีชวยใหบุคคลเกิดความสุขแลวยังพบวา 2 องคประกอบของความเมตตากรุณาตอตนเองเปนปญญาชนิด

หนึ่งท่ีชวยใหบุคคลตระหนักรูตามความจริง คือ (1) การมีเมตตาตอตนเอง สนับสนุนใหบุคคลมีการเชื่อมโยง

ภายใน และ (2) ความเปนมนุษยปุถุชน สนับสนุนใหบุคคลมีการเชื่อมโยงภายนอก (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย

, 2565; Jacquet et al., 2024) มีรายละเอียดดังนี้ 

การมีเมตตาตอตนเองกับการเช่ือมโยงภายใน 

เม่ือใดก็ตามท่ีเราไมสามารถดำเนินชีวิตใหเปนไปตามมาตรฐานท่ีตั้งไวได หรือสิ่งท่ีเกิดข้ึนนั้นไม

เปนไปอยางท่ีเราคาดหวัง เรามักจะตำหนิตนเอง วิพากษวิจารณตนเอง และตัดสินตนเองในลักษณะท่ีเปนศัตรู

ตอตัวเอง (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2564; Neff & Germer, 2018) เวลาท่ีเราเจ็บปวดเปนชวงเวลาท่ีเรา

ตองการความรักมากท่ีสุดไมใชการถูกกระหน่ำซ้ำเติม ซ่ึงสิ่งท่ีแยไปกวาสถานการณท่ียากลำบาก คือ จิตใจท่ี

กลายเปนคนแปลกหนา การกระทำเชนนี้เปนการสรางความรูสึกไรคาแกตนเองและสงผลใหบุคคลคิดวาตนเอง

เปนตัวปญหา (Neff, 2015) ในขณะท่ีการมอบความรักและการใหอภัยแกตนเองเม่ือตองเผชิญกับ 



 
 

228 

ความลมเหลวและความผิดพลาด ชุดความคิดดังกลาวนี้ ถาคิดแบบผิวเผินเหมือนวาจะเปนคนเห็นแกตัว แต

หากมองในบริบทของการพัฒนาตนเองแลว สิ่งเหลานี้เปนสิ่งท่ีชวยยกระดับตนเองใหพัฒนาข้ึน ถาบุคคล

ตองการจะพัฒนาตนเองแลว เราจำเปนตองรูจุดออนและจุดแข็งของตนเอง รวมถึงรูจักมอบความรักและ 

ความเขาใจแกตนเอง การท่ีบุคคลจะพัฒนาตนเองตองใชการมอบความรักแกตนเองเปนหลักยึด เพราะ 

ความรักตอตนเองจะชวยใหบุคคลยืนหยัดและฟนฝาอุปสรรคท่ีเขามาในชีวิต (จิราภรณ ศรไชย, 2563)  

จากการศึกษาพบวา การมีเมตตาตอตนเองเปนปจจัยสำคัญท่ีชวยใหบุคคลหยุดพักชั่วคราวเก่ียวกับปญหาท่ี

เกิดข้ึน แตมุงมาดูแลจิตใจตนเองเสียกอน กลาวคือ บุคคลหันกลับมามอบความรัก ความเขาใจ และ 

การยอมรับแกตนเองเสียกอน เม่ือเรามอบใหตัวเองเสร็จแลว เราจะไปแกไขปญหาภายนอกในลำดับถัดไป 

(Smeets et al., 2014) ซ่ึงการกระทำเชนนี้ มีลักษณะคลายคลึ งกับการยอมรับอย างไม มี เง่ือนไข 

(Unconditional positive regard) ท่ีจะชวยใหบุคคลมอบความรักโดยไมคำนึงถึงปจจัยภายนอก (ภัทรพงษ 

ธำมรงคปรีชาชัย, 2565; Dreisoerner et al., 2021) การยอมรับอยางไมมีเง่ือนไขเปนกลไกทางธรรมชาติท่ี

ชวยใหบุคคลผอนคลายจากความยึดม่ันถือม่ันในกฎเกณฑตาง ๆ ท่ีตนเองเผลอสรางข้ึน รวมถึงชวยใหบุคคล

เขาใจในขอดีและขอจำกัดของตนเองตามความเปนจริง (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2564, 2565; สุพัตรา 

เกตุสุข, 2563) บุคคลท่ีไมมีความยึดม่ันถือม่ันมีแนวโนมท่ีจะมีสภาพจิตใจและสุขภาวะทางอารมณท่ีดี (Li et 

al., 2024) เนื่องจากบางครั้งเราเผลอยึดติดกับความสมบูรณแบบ เชน พอแมท่ีสมบูรณแบบ ลูกท่ีสมบูรณแบบ 

แฟนท่ีสมบูรณแบบ วันท่ีสมบูรณแบบ การกระทำท่ีสมบูรณแบบ เปนตน การยึดติดเหลานี้จะนำพาบุคคลไปสู

ความทุกข เพราะในความเปนจริงทุกอยางลวนเปลี่ยนแปลงและไมมีอะไรคงท่ีอยางสมบูรณ (Sahdra & 

Shaver, 2013)  

อยางไรก็ดี แมวาจะมีงานวิจัยจำนวนมากใชการมีเมตตาตอตนเองในการเสริมสรางสุขภาวะ (Bian 

et al., 2025; Germer & Neff, 2019 ; Jiménez‑Gómez et al., 2022 ; Neff & Germer, 2018) แต

งานวิจัยสวนใหญอธิบายเพียงกระบวนการสั้น ๆ ไมไดอธิบายกระบวนการภายในท่ีชัดเจน (Wong et al., 

2023) จากการทบทวนวรรณกรรมท่ีผานมาพบวา กระบวนการมีเมตตาตอตนเองมี 3 ชวง (ภัทรพงษ ธำมรงค

ปรีชาชัย, 2564, 2565; Wong et al., 2023) ซ่ึงมีรายละเอียด ดังนี้ 



 
 

229 

 
ภาพท่ี 1 กระบวนการมีเมตตาตอตนเอง 

(1) การเขาใจตนเอง หากมองเพียงผิวเผินการตำหนิตนเองเก่ียวกับปญหาท่ีเกิดข้ึนอาจเปนเรื่อง

ปกติ แตถามองใหลึกลงไปแลว จะพบวา มันอาจเปนสัญญาณเตือนวาคุณยังไมเขาใจตนเองมากพอ เชน คุณไม

เขาใจเหตุผลของตนเอง คุณไมเขาใจการกระทำของตนเอง คุณไมเขาใจเรื่องราวของตนเอง เปนตน คนท่ี

วิจารณตนเองสูงมักจะมีความคิดวาการตำหนิตนเองเปนสิ่งจำเปน แตโดยปกติแลว เม่ือเราทุกข เรามักจะ

ตองการพูดคุยกับคนท่ีเขาใจเรา (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2567ข; 

Neff & Germer, 2018) และในบางครั้งเราดำเนินชีวิตไปตามกฎเกณฑท่ีเราสรางข้ึนโดยไมรูตัว เม่ือใดก็ตามท่ี

เราทำผิดไปจากความเชื่อของตนหรือไมสามารถดำรงชีวิตใหเปนไปตามมาตรฐานท่ีตนตั้งไวได เรามักจะตำหนิ

ตนเอง เพราะจิตสำนึกบอกเราวา เราไมควรทำผิด เราไมควรเปนอยางนั้นอยางนี้ แตจิตสำนึกไมไดบอกเราวา 

เราสามารถทำผิดได เราสามารถมีขอบกพรองและจุดออนได (Neff, 2023) จะเห็นไดวา การตำหนิตนเองนั้น

เกิดจากการท่ีบุคคลไมเขาใจตนเองดีพอ ดังนั้น ข้ันตอนแรกของการมีเมตตาตอตนเอง คือ การท่ีบุคคลหัน

กลับมาทำความเขาใจเรื่องราวตาง ๆ ของตนเองตามความเปนจริง ซ่ึงการท่ีบุคคลมีความเขาใจตนเองจะชวย

ใหบุคคลรูเทาทันความคิด ความรูสึกและอารมณของตนเองอยางแทจริง ตลอดจนเขาใจขอดีขอเสียของตนเอง

ตามความเปนจริง (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย , 2564, 2565) แตการเขาใจตนเองท่ีเปนสวนหนึ่งใน

กระบวนการมีเมตตาตอตนเองนั้นเปนการมอบความเขาใจแกตนเองโดยไมคำนึงถึงปจจัยภายนอก กลาวคือ 

เปนการมุงทำความเขาใจตนเองโดยไมนำปจจัยภายนอก (อาทิ เพ่ือน พอแม ญาติ หรือคนอ่ืน) เขามามีสวน

รวมในกระบวนการ (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2565; Dreisoerner et al., 2021) ซ่ึงการมุงทำความเขาใจ

ตนเองโดยไมนำปจจัยภายนอกเขามามีสวนรวมในกระบวนการนั้นเปนสิ่งสำคัญท่ีจะชวยใหบุคคลตระหนักรู

เก่ียวกับตนเองอยางแทจริงและชวยปดก้ันการรบกวนเก่ียวกับการเห็นคุณคาในตนเอง (Self-esteem) ท้ังนี้

เนื่องจากการเห็นคุณคาในตนเองเกิดจากการประเมินตนเองเชิงบวกหรือการเปรียบเทียบตนเองกับผูอ่ืน 

(Muris & Otgaar, 2023; Neff, 2023; Neff & Tirch, 2013; Zhang et al., 2020) ดังนั้น การเห็นคุณคาใน

ตนเองจะข้ึนอยูกับวาเราเหมือนหรือแตกตางจากผูอ่ืนเพียงใด บุคคลจึงพยายามสรางความเหมือนหรือ 

การตอบสนองอย่างเหมาะสม 

การยอมรับตนเอง 

การเข้าใจตนเอง 



 
 

230 

ความแตกตางใหไดมากท่ีสุดเพ่ือท่ีจะรูสึกดีกับตนเอง ในขณะท่ีการมีเมตตาตอตนเองไมได ข้ึนอยู กับ 

การประเมินตนเองในเชิงบวกหรือเปรียบเทียบตนเองกับผูอ่ืน แตเปนการเห็นคุณคาในตนเองอยางแทจริง 

(True self-esteem) ท่ีเกิดจากการเขาใจในความจริงของตนเองโดยไมคำนึงถึงปจจัยภายนอก (Levantini et 

al., 2025; Muris & Otgaar, 2023; Neff, 2023; Neff & Tirch, 2013; Wong, 2021) ดังนั้น การนำปจจัย

ภายนอกเขามามีสวนรวมในกระบวนการมีเมตตาตอตนเองอาจทำใหบุคคลบิดเบือนการเห็นคุณคาในตนเอง

อยางแทจริงได (Wong, 2021) ตัวอยางการเห็นคุณคาในตนเองเชน นายพัดรูสึกวาเขามีคุณคา จากงานท่ี

ประสบความสำเร็จและเพ่ือนมักจะขอความชวยเหลือจากเขาเสมอ หากในอนาคต งานลมเหลวหรือเพ่ือนไม

มาปรึกษา ระดับการเห็นคุณคาในตนเองของเขาจะลดลง เนื่องจากการเห็นคุณคาในตนเองข้ึนอยู กับ 

การประเมินตนเองเชิงบวกและปจจัยภายนอก ซ่ึงความรูสึกมีคุณคาเก่ียวของกับการไดรับรางวัลหรือ 

การหลีกเลี่ยงการถูกลงโทษ (Muris & Otgaar, 2023) จากท่ีกลาวมาขางตน จะเห็นไดวา การเขาใจตนเอง

เปนปจจัยสำคัญตอการดำรงชีวิตท่ีจะชวยใหบุคคลรูเทาทันความคิด ความรูสึก และพฤติกรรมของตนเองอยาง

แทจริง (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2564) โดยวิธีการหนึ่งท่ีจะชวยใหบุคคลเขาใจตนเอง คือ การตั้งคำถาม

หรือการสืบสาวถึงเหตุปจจัย (อิทัปปจจยตา) (พระพุทธทาสภิกขุ, 2549ค; สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จ

พระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2567ข) การต้ังคำถามกับตัวเองวา “ทำไมฉันถึงมีความคิดเชนนี้ เรามี

เหตุผลใดถึงไดกระทำพฤติกรรมนั้น” การตั้งคำถามเชนนี้จะชวยดึงเหตุผลออกมาได เนื่องจากทุกสิ่งทุกอยางมี

เหตุมีผลในตัวของมันเอง การถามและการคิดตามเปนวิธีการหนึ่งท่ีจะชวยใหบุคคลเขาใจเหตุผลของตัวเองมาก

ข้ึน (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2564) วิธีนี้จัดเปนการพิจารณาแบบวิปสสนา (พระราชสังวรญาณ, 2555) 

เนื่องจากการถามตัวเองเชนนี้ชวยใหบุคคลเขาใจในเรื่องตาง ๆ ของตนเองอยางถูกตองตามสภาพท่ีเปนจริง 

(พระพรหมมังคลาจารย, 2555) 

(2) การยอมรับตนเอง ทุกคนยอมมีเรื่องราวท่ีเจ็บปวดผานเขามาเปนสวนหนึ่งของชีวิต คนเราสวน

ใหญมักจะปฏิเสธเรื่องราวเหลานั้น โดยไมยอมรับมันบาง โดยทำเปนลืมบาง หรือบอกกับตนเองวาไมใชไมมี

บาง ซ่ึงสิ่งเหลานี้ทำใหชีวิตบางคนกาวไปขางหนาไมได (ดวงมณี จงรักษ, 2559) การไมยอมรับตนเองเปน

กระบวนการภายในท่ีเกิดข้ึนเม่ือสิ่งท่ีเกิดข้ึนไมเปนไปตามความคาดหวัง แลวบุคคลไมยอมรับในความจริงนั้น 

(พูลทรัพย อารีกิจ, 2561) เม่ือใดท่ีคุณยึดติดอยูกับตัวตนเพียงดานเดียวของคุณมากเทาไร คุณจะยิ่งเปราะบาง

และออนแอลงมากเทานั้น การยอมรับตนเองเปนทัศนคติท่ีดีตอตนเองท่ีจะชวยใหบุคคลรับรูตอประสบการณ

ตาง ๆ ท่ีเก่ียวกับตนเองท้ังดานบวกและดานลบโดยปราศจากการตัดสินหรือประเมินวาชอบไมชอบ (ปรินดา 

ตาสี, 2560; ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2564) การยอมรับตนเองตามความเปนจริงชวยใหเราตระหนักถึงสิ่ง

ท่ีควรจะพัฒนา (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2560) และชวยใหบุคคลเขาใจขอจำกัดของตนเองรวมถึงใหอภัย

ตอขอจำกัดเหลานั้น (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2564, 2565) สอดคลองกับการศึกษาเชิงคุณภาพของ 

O’Hara-Gregan (2023) ท่ีพบวา ผูเขารวมการฝกโปรแกรมเสริมสรางความเมตตากรุณาตอตนเอง ทานหนึ่ง

กลาววา เม่ือฉันอารมณเสียกับเด็กมาไดระยะหนึ่งและฉันรูวาการทำใหเด็กสงบลงไมไดชวยอะไร ฉันตองการ

จะหยุดพักเพราะฉันเริ่มหงุดหงิดแลว แทนท่ีฉันจะกดดันตนเอง ฉันกลับยอมรับความรูสึกของตนเอง ดังนั้น 



 
 

231 

ข้ันตอนท่ี 2 ของการมีเมตตาตอตนเอง คือ การยอมรับตนเองท้ังขอดีและขอจำกัดโดยปราศจากการตัดสิน

หรือประเมิน เพราะถึงแมวาบุคคลจะมีความเขาใจอารมณ ความคิด และเรื่องราวตาง ๆ ของตนเอง แตหาก

ขาดการยอมรับตนเองแลว การตำหนิตนเอง กดดันตนเองและการไมใหอภัยตนเองจะยังคงดำเนินอยู 

(3) การตอบสนองอยางเหมาะสม การเขาใจตนเองและการยอมรับตนเองเปนปจจัยสำคัญท่ีชวยให

บุคคลผานพนชวงเวลาท่ียากลำบาก เนื่องจากการตระหนักถึงขอดีและขอบกพรองของตนเองเปนหนทางไปสู

การปรับตัวเขากับโลกความเปนจริง (Whitehead et al., 2021) นอกจากการเขาใจและยอมรับตนเองตาม

ความเปนจริงจะสนับสนุนใหบุคคลหยุดการวิพากษวิจารณตนเอง ตัดสินตนเอง และโทษตนเองแลว การเขาใจ

และยอมรับตนเองตามความเปนจริงยังชวยใหบุคคลใหอภัยตอขอจำกัดของตนเองอีกดวย บุคคลท่ีมี 

ความเมตตากรุณาตอตนเองจะไมนำตนเองในปจจุบันไปตำหนิตนเองในอดีตวา ทำไมได หรือทำไดไมดี 

เนื่องจากทุกคนลวนทำดีท่ีสุด ณ ชวงเวลาขณะนั้นแลว (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2564) เม่ือบุคคลรับรูวา

ตนเองไดทำเต็มท่ีแลว เชน ทำดีกับคนรักอยางสุดความสามารถแลว หรือ ถาเราใหเวลากับพอแมอยางเต็มท่ี

แลว เม่ือเราทำสุดความสามารถแลวก็ถึงเวลาท่ีจะตองปลอยวาง (พระไพศาล วิสาโล, 2562; สมเด็จพระญาณ

สังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2567ข)  ฉะนั้น การคิดวาสิ่งท่ีตนเองกระทำนั้นเต็มท่ีแลว

หรือสุดความสามารถแลวเปนการคิดท่ีชวยใหบุคคลหลุดพนจากอารมณทางลบ ซ่ึงจะชวยใหบุคคลไมขาดทุน 

2 ตอ กลาวคือ ประสบเพียงโลกธรรมฝายยินรายเทานั้นแตไมตองมาทุกขทรมานทางจิตใจ (พระพุทธทาสภิกขุ, 

2564ง) นอกจากนี้ บุคคลท่ีมีการเมตตาตอตนเองจะไมรูสึกกดดันตนเอง เนื่องจากพวกเขาไมตองตอสูกับ

ความคิดและความรูสึกของตนเองเม่ือพวกเขาตองลมเหลว เพราะพวกเขาพรอมท่ีจะใหกำลังใจและใหโอกาส

ตนเองไดเริ่มตนใหม (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2564) การใหโอกาสตนเองไดเริ่มตนใหมเปนกระบวนการ

ของการปลดปลอยความขุนเคืองใจท่ีมีตอตนเอง การใหอภัยจึงเปนมิติทางความคิดท่ีเกิดจากการเขาใจและ

ยอมรับการกระทำท่ีผิดพลาดของตนเอง ซ่ึงชวยยับยั้งกระทำในเชิงลบตาง ๆ ไมวาจะเปนการทำรายตนเอง 

การตำหนิตนเอง การโทษตนเอง (ปรินดา ตาสี, 2560; มาริษา อัจฉะวงค, 2565) นอกจากการเขาใจและ

ยอมรับการกระทำท่ีผิดพลาดของตนเองจะชวยยับยั้งการกระทำเชิงลบตาง ๆ แลว ยังชวยลดการนิยม 

ความสมบูรณแบบ (Perfectionist) อีกดวย (Crego et al., 2022) บุคคลท่ีนิยมความสมบูรณแบบจะตัดสินใจ

กระทำสิ่งตาง ๆ โดยคำนึงถึงโอกาสในการบรรลุความสำเร็จและจะมีความเชื่อท่ีวาอารมณดานลบเปนสิ่งท่ี

ยอมรับไมได (James & Rimes, 2018) ในขณะท่ีบุคคลท่ีมีความเมตตากรุณาตอตนเองจะตัดสินใจกระทำโดย

คำนึงถึงความตองการของตนเอง เชน หากทำแลวตนมีความสุข เขาจะทำ เพราะมันเปนสิ่งท่ีฉันอยากทำ  

สวนความลมเหลวหากมันจะเกิดข้ึน ฉันยอมรับไดและฉันพรอมท่ีจะใหอภัยตนเอง ซ่ึงการใหอภัยหรือการให

โอกาสตนเองไดเริ่มตนใหมนั้นไมไดหมายความวาเราจะลืมเหตุการณท่ีเจ็บปวด แตหมายถึง การไมยอมให

เหตุการณท่ีเจ็บปวดเหลานั้นมาทำรายเราได (พระไพศาล วิสาโล, 2561) การใหอภัยเปนการเปลี่ยนแปลงทาง

ความคิดและชวยระงับความรูสึกดานลบ (สุพัตรา เกตุสุข, 2563) กลาวอีกนัยหนึ่งคือ การใหอภัยและการให

โอกาสตนเองชวยปลดเปลื้องความโกรธ ความเกลียด และความพยาบาทใหออกไปจากจิตใจของเรา  

(พระไพศาล วิสาโล, 2565) สอดคลองกับการศึกษาเชิงคุณภาพของจินดามาศ ซีมหาสัจคุณ (2559) ท่ีพบวา 



 
 

232 

บุคคลท่ีมีเมตตาตอตนเองเม่ือประสบกับความลมเหลวจะไมตำหนิตนเอง แตจะยอมรับสิ่งท่ีเกิดข้ึนตาม 

ความเปนจริง พวกเขาจะบอกกับตัวเองวา ฉันใหอภัยตัวเองเพ่ือท่ีจะไดเริ่มตนใหมอีกครั้ง อยางไรก็ดี แมวา

บุคคลท่ีมีเมตตาตอตนเองจะตัดสินใจกระทำโดยคำนึงถึงความตองการของตนเอง จนบางครั้งเราอาจเขาใจผิด

คิดวาการมีเมตตาตอตนเองเปนการเอาแตใจตนเองและอาจนำพาเราไปสูการตามใจตนเอง (Self-indulgent) 

(Neff, 2023; Neff & Tirch, 2013) แตในความเปนจริงแลว การมีเมตตาตอตนเองไมใชการตามใจตัวเอง  

แตเปนการมอบความรักและสุขภาวะระยะยาวแกตนเอง เชนเดียวกับท่ีพอแมท่ีรักลูกไมแนะนำใหลูกทาน

ไอศกรีมแตแนะนำใหลูกทานผักแทน (Neff, 2023; Neff & Germer, 2018) ในขณะท่ีการตามใจตนเองเปน

การสรางความสุขระยะสั้นแตสงผลเสียระยะยาว บุคคลท่ีมีเมตตาตอตนเอง พวกเขาจะไมทำพฤติกรรมท่ีทำ

รายตนเองท้ังในระยะสั้นและระยะยาว พวกเขาจะพยายามทำทุกวิถีทางเพ่ือสุขภาวะท่ีดี (Neff, 2023) 

ตัวอยางการตามใจตนเองเชน อยากกินอะไรก็กิน ระยะสั้นเกิดความสุขแตระยะยาวอาจเสี่ยงตอการเปนโรค

อวน อยากลาพักรอนเม่ือไหรก็ลา ระยะสั้นเกิดความสุขแตระยะยาวอาจสงผลกระทบตอหนาท่ีการงาน หรือ

อยากซ้ืออะไรก็ซ้ือ ระยะสั้นเกิดความสุขแตระยะยาวอาจเกิดภาระหนี้สิน โดยงานวิจัยในปจจุบันพบวา  

ความเมตตากรุณาตอตนเองมีความสัมพันธทางบวกกับพฤติกรรมสุขภาพ อาทิ การกินเพ่ือสุขภาพ การเลิก

บุหรี่ การออกกำลังกายเพ่ือสุขภาพ การไปพบแพทย การมีเพศสัมพันธอยางปลอดภัย เปนตน (Gedik, 2019; 

Homan & Sirois, 2017; Horan & Taylor, 2018; Neff, 2023; Sirois et al., 2015) อยางเชน การศึกษา

ของ Diac  et al.  (2017) ท่ีพบวา พฤติกรรมการเสพติดช็อตโกแลตมีความสัมพันธทางลบกับความเมตตา

กรุณาตอตนเองอยางมีนัยสำคัญ ท้ังนี้เนื่องจากบุคคลท่ีมีเมตตาตอตนเองจะมีความปรารถนาท่ีจะใหตนเองมี

ความสุขและมีสุขภาพรางกายท่ีแข็งแรงในระยะยาว ดวยเหตุนี้ พวกเขาจึงไมกระทำพฤติกรรมท่ีอาจจะเปน

อันตรายตอสุขภาพ ดังนั้น จะเห็นไดวาข้ันตอนท่ี 3 ของการมีเมตตาตอตนเอง คือ การตอบสนองอยาง

เหมาะสม เพราะเม่ือบุคคลเขาใจตนเองและยอมรับตนเองตามความเปนจริงแลวจะเกิดการตอบสนองตอ

สถานการณอยางเหมาะสมมากข้ึน ไมวาจะเปนการมอบความรักแกตนเอง การใหอภัยตนเอง การไมตำหนิ

ตนเอง การใหกำลังใจตนเอง การไมกดดันตนเอง การใหโอกาสตนเอง การเห็นคุณคาในตนเอง เปนตน  

ดังตัวอยางตอไปนี้ 

สถานการณของสมชาย 

สมชายเรียนจบสาขาบัญชี หลังจากทำงานบัญชีมาเปนระยะเวลา 5 ป เขาคนพบวาเขาไมไดมี

ความสุขในสายงานนี้ เขาอยากจะลองทำอาชีพใหม ๆ ท่ีทำใหเขาเกิดความสุข แตเขากังวลและกลัวเก่ียวกับ

ความลมเหลวและความไมแนนอนท่ีอาจเกิดข้ึนในอนาคต 

- ชวงท่ี 1 การเขาใจตนเอง เปนข้ันตอนท่ีบุคคลพยายามเขาใจในเรื่องราวตาง ๆ ท่ีเก่ียวกับตนเอง

ตามความเปนจริง โดยไมคำนึงถึงความคิดเห็นหรือความตองการของผูอ่ืน อยางเชน  

“ฉันเขาใจนะวา ตอนนี้นายไมมีความสุขในการทำบัญชี” 

“ฉันเขาใจนะวา นายกำลังกังวลและกลัวเก่ียวกับความลมเหลวและความไมแนนอนท่ีอาจเกิดข้ึน” 



 
 

233 

“ฉันเขาใจนะวา การท่ีนายไปทำอาชีพท่ีนายไมถนัดอาจจะเกิดความเสี่ยงและความลมเหลว” 

- ชวงท่ี 2 การยอมรับตนเอง เปนข้ันตอนท่ีบุคคลพยายามประเมินขอดีและขอเสียท่ีเกิดจาก 

การตัดสินใจของตน อยางเชน  

“นายยอมรับไดไหม หากเงินเดือนจากงานใหมจะนอยกวาเงินเดือนท่ีนายไดรับในปจจุบัน” 

“นายยอมรับไดไหม ถานายตัดสินใจเปลี่ยนงานแลว นายจะตองเผชิญกับความเครียดและ 

ความกดดันท่ีเกิดจากการเปลี่ยนแปลง” 

“นายยอมรับไดไหม หากนายตัดสินใจไปทำอาชีพท่ีนายไมถนัดแลว นายอาจตองประสบกับ

อุปสรรค” 

- ชวงท่ี 3 การตอบสนองอยางเหมาะสม เม่ือสมชายเขาใจแงมุมตาง ๆ ท่ีเก่ียวกับอาชีพของเขา และ

เกิดการยอมรับความเสี่ยงหรือผลท่ีอาจเกิดข้ึนจากการเปลี่ยนงานไดแลว เขาจะเกิดการตอบสนอง

อยางเหมาะสม คือ การลาออกจากงานปจจุบัน 

สถานการณของสมหญิง 

สมหญิงคบกับแฟนมา 3 ป ตลอดระยะเวลาท่ีคบกัน ท้ังคูทะเลาะกันอยูบอยครั้ง เธอพยายามลด

และปรับความตองการของตนเองเพ่ือใหอยูกับเขาไดอยางสงบสุข แตถึงแมวาสมหญิงจะพยายามปรับตัว

มากมายเพียงใดก็ตาม มันก็ไมชวยใหความสัมพันธของท้ังคูแนนแฟนกันยิ่งข้ึน ในทางกลับกัน ความสัมพันธ

ของท้ังคูยิ่งหางเหินกันมากข้ึน จนกระท่ังปจจุบัน สมหญิงรูสึกวาตนเองไมมีความสุขในความสัมพันธนี้ 

- ชวงท่ี 1 การเขาใจตนเอง 

“ฉันเขาใจนะวา ตลอดเวลา 3 ป เธอพยายามสุดความสามารถแลว” 

“ฉันเขาใจนะวา เธอกับเขามีความตองการท่ีแตกตางกัน เชน เธอตองการมีบุตรแตเขาไมตองการ 

มีบุตร หรือเธออยากจะใชเวลาวางอยูกับเขา สวนเขาตองการใชเวลาสังสรรคกับเพ่ือน ดังนั้น  

เม่ือเธอพยายามปรับแลว แตความสัมพันธก็ยังไมดีข้ึน การเลิกกันก็อาจเปนคำตอบท่ีเหมาะสม

สำหรับเธอ” 

“ฉันเขาใจนะวา เธอจะตองเจ็บปวดและเสียใจมากเลย หากเธอตัดสินใจยุติความสัมพันธ” 

- ชวงท่ี 2 การยอมรับตนเอง 

“เธอยอมรับไดไหม หากเธอตองกลับมาใชชีวิตโสดอีกครั้ง” 

“เธอยอมรับไดไหม หากเธอตัดสินใจเลิกราแลว เธอจะตองประสบกับความทุกขทรมานในชวงแรก” 

“เธอยอมรับไดไหม เม่ือเธอยุติความสัมพันธแลว เธออาจตองสูญเสียบางสิ่งบางอยาง เชน เพ่ือน 

สังคม งาน” 



 
 

234 

- ชวงท่ี 3 การตอบสนองอยางเหมาะสม หากสมหญิงเกิดการเขาใจรายละเอียดตาง ๆ ท่ีเก่ียวกับ

ความสัมพันธของเธอกับแฟน และเกิดการยอมรับอุปสรรคและผลท่ีจะเกิดข้ึนจากการตัดสินใจของ

เธอไดแลว สมหญิงจะเกิดการตอบสนองอยางเหมาะสม คือ การยุติความสัมพันธกับแฟน 

อยางไรก็ดี เม่ือกลาวถึงกระบวนการมีเมตตาตอตนเองจำเปนตองพูดถึงอุปสรรคท่ีอาจเกิดข้ึน

ระหวางการเสริมสรางการมีเมตตาตอตนเอง เนื่องจากศึกษากระบวนการเพียงอยางเดียวโดยไมรูถึงอุปสรรค

อาจจะทำใหเกิดความสับสนและปญหาข้ึนได โดย Crego et al. (2022); Dreisoerner et al. (2021); Neff 

(2023) ไดกลาวถึงอุปสรรคท่ีอาจเกิดข้ึนระหวางการเสริมสรางการมีเมตตาตอตนเองไววา การฝกมอบความรัก

และความเขาใจแกตนเองอาจจะขัดแยงตอบางวัฒนธรรมหรือขัดแยงตอทัศนคติของผูฝกบางคน อาทิ ผูฝก

อาจคิดวาการเสริมสรางการมีเมตตาตอตนเองเปนสิ่งท่ียากเนื่องจากพวกเขาวิจารณตนเองมาเกือบท้ังชีวิต 

(Dreisoerner et al., 2021) หรือ ผูฝกอาจคิดวาการมอบความรักใหแกตัวเองนั้นเปนพฤติกรรมของการเห็น

แกตัว (Crego et al., 2022; Neff, 2023) ซ่ึงสิ่งท่ีขัดขวางการเสริมสรางการมีเมตตาตอตนเองท่ีพบบอยท่ีสุด 

คือ การมีความเชื่อท่ีวาการมอบความรักใหแกตนเองนั้นเปนการเห็นแกตัว (Selfish) บางคนกลัววาการใจดี

หรือรักตนเองมากข้ึนจะสงผลใหเขาเอาใจใสคนอ่ืนนอยลง ซ่ึงเปนความเชื่อท่ีผิดเพราะวาความเมตตากรุณาตอ

ตนเองไมใชการเห็นแกตัวหรือการถือตนเองเปนศูนยกลาง บุคคลท่ีมีความเห็นแกตัวหรือยึดตนเองเปน

ศูนยกลางจะคิดเขาขางตนเองและคิดวาตนเองแตกตางจากผูอ่ืน (Levantini et al., 2025; Neff, 2023; 

O’Hara-Gregan, 2023) ในขณะท่ีบุคคลท่ีมีความเมตตากรุณาตอตนเองจะมีพ้ืนฐานการมองโลกตาม 

ความเปนจริงวาความทุกขและความสุขเปนสิ่งท่ีมนุษยทุกคนตองประสบ เม่ือบุคคลท่ีมีความเมตตากรุณาตอ

ตนเองตองตกอยูในสถานการณท่ียากลำบาก เขาจะมอบความรักและความเขาใจแกตนเองเสียกอน หลังจากท่ี

เขาฟนคืนความสุขแลว เขาจะไปดูแลและชวยเหลือผูอ่ืนในลำดับถัดไป (Smeets et al., 2014) สอดคลองกับ

หลักการการรักษาความปลอดภัยบนเครื่องบินท่ีระบุไววา “เม่ือเกิดเหตุฉุกเฉิน คุณควรสวมหนากากออกซิเจน

ใหตัวเองกอนท่ีจะสวมใหกับผูอ่ืน” ถึงแมวาฉันจะรักผูอ่ืนมากเพียงใดก็ตาม แตถาฉันไมใสหนากากออกซิเจน

ใหกับตนเองกอน ฉันอาจจะไมสามารถชวยใหผูอ่ืนสวมหนากากออกซิเจนของเขาไดและเราท้ังคูอาจเปน

อันตรายได วิธีท่ีดีท่ีสุดสำหรับฉันท่ีจะดูแลผูอ่ืน คือ การดูแลตนเองเสียกอน ดังนั้น การมีเมตตาตอตนเองจึง

ไมใชการเห็นแกตัวแตเปนการเติมเต็มความรูสึกภายในจิตใจของเรากอนท่ีเราจะมอบสิ่งดี ๆ ใหแกผูอ่ืน (Neff, 

2015; Thammarongpreechachai et al., 2021) 

จากท่ีกลาวมาขางตน จะเห็นไดวา การมีเมตตาตอตนเองชวยบุคคลในการเชื่อมโยงภายในตนเอง

มากข้ึนผานการเปนเพ่ือนท่ีนารักกับตนเองดวยการมอบความรักและความเขาใจนั้นกลับมาท่ีตัวเองในชวงเวลา

ท่ีเราตองการมากท่ีสุด โดยกระบวนการนี้เรียกวา “เพ่ือนในจินตนาการ (Imaginary friend)” (Neff, 2015) 

กลาวคือ ถาบุคคลตองการโอบกอด เพ่ือนคนนี้จะโอบกอด หากบุคคลตองการเขาใจ เพ่ือนคนนี้จะรับฟง 

เม่ือไหรท่ีบุคคลตองการการเห็นคุณคา เพ่ือนคนนี้จะมอบให ซ่ึงการมีเมตตาตอตนเองชวยใหบุคคลมองตนเอง

เปนมนุษยท่ีควรคาท่ีจะดูแลมากกวาท่ีจะมองวาตนเองเปนตัวปญหา (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2564; Neff, 



 
 

235 

2015) เปนความสามารถของการดูแลและมอบความเขาใจแกตนเอง แทนท่ีจะตัดสินหรือวิพากษวิจารณ

ตนเองเก่ียวกับความผิดพลาดและความลมเหลว (Shaw & Cassidy, 2022; Smeets et al., 2014) 

ความเปนมนุษยปุถุชนกับการเช่ือมโยงภายนอก 

ถึงแมวาเราจะไมโทษตนเองเก่ียวกับความทุกข ความผิดพลาด และความลมเหลวท่ีเกิดข้ึน แตเรา

มักจะคิดวาคนอ่ืนมีชวงเวลาท่ีราบรื่นกวาเรา การตอบสนองหรือการคิดเชนนี้ เกิดจากการท่ีเราขาด 

การเชื่อมโยงกับภายนอก กลาวคือ ขาดการเขาใจความจริงของชีวิตท่ีวาความยากลำบากเปนสวนหนึ่งของ

มนุษย (Neff, 2023) เราทุกคนท่ีเกิดมาในโลกใบนี้ตองประสบพบเจอกับความทุกข ความลมเหลว และ 

ความผิดพลาด ซ่ึงหมายถึง “โลกธรรม” ถาพบแลวสามารถรับมือได โลกธรรมจะยังคงอยูเปนธรรมดาของโลก 

แตหากเรารับมือกับโลกธรรมไมได โลกธรรมนี้จะกลายเปนโลกกระทำ คือ โลกจะกระทำตอเราใหเราเปนทุกข 

(พระเมธีวชิโรดม, 2558) สิ่งท่ีมนุษยสวนมากมักนึกถึงจะไมใชกฎความเปนจริงแตจะเปนกฎท่ีมนุษยสรางข้ึน 

อยางเชน ในการดำรงชีวิตยอมสามารถประสบไดท้ังสุขทุกข สมหวังผิดหวัง สำเร็จลมเหลว นี่เปนกฎของ

ธรรมชาติ แตมนุษยเรามักนึกถึงกฎของมนุษยท่ีวา “การดำเนินชีวิตควรประสบความสุข สมหวัง และสำเร็จ

เทานั้น เราไมควรทุกข ลมเหลว หรือผิดหวัง” สิ่งเหลานี้เปนกฎท่ีมนุษยสรางข้ึน เม่ือใดท่ีกฎท่ีมนุษยสรางข้ึนไม

สอดคลองกับความเปนจริงท่ีเกิดข้ึน มนุษยยอมเกิดความทุกข (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2561ข)  

เม่ือคนเราตองเผชิญกับสิ่งตาง ๆ ท่ีไมเปนไปตามความตองการ พวกเขามักจะรูสึกวาประสบการณเหลานั้นเปน

เรื่องสวนตัวและไมเหมือนใคร และเม่ือบุคคลรับรูเชนนี้ยอมสงผลใหเขามีความคิดท่ีบิดเบือน พวกเขามักคิดวา 

เราเหนื่อยกวาคนอ่ืน ทุกขกวาคนอ่ืน เศรากวาคนอ่ืน หรือเราเปนคนเดียวท่ีทำมันพัง ความคิดเหลานี้ไมใช

ความคิดท่ีถูกตองตามกระบวนการเชิงตรรกะ แตเปนปฏิกิริยาทางอารมณท่ีทำใหความเขาใจของเราแคบลง

และบิดเบือนจากความเปนจริง (Neff, 2023) การคิดเชนนี้เกิดจากการท่ีเราเอาตนเองเปนมาตรฐานในการวัด 

ซ่ึงหากเรามองโลกตามความเปนจริงแลว เราจะพบวามนุษยทุกคนมีโอกาสสุขและทุกขเทากัน (ภัทรพงษ 

ธำมรงคปรีชาชัย, 2564, 2565) ดังนั้น สิ่งเดียวท่ีจะชวยใหเรามีความสุขและรอดพนจากความทุกขได คือ  

การดำรงชีวิตอยูบนหลักพ้ืนฐานของความจริง (ปณณธร เธียรชัยพฤกษ และคณะ, 2564) จากการทบทวน

วรรณกรรมท่ีผานมา พบวา ความเปนมนุษยปุถุชนเปนคุณลักษณะหนึ่งท่ีสนับสนุนใหบุคคลเขาใจความเปน

ธรรมดาของโลก และเปนปจจัยสำคัญท่ีชวยหลอมรวมบุคคลเขากับโลกภายนอกดวยการลดการใชตนเองเปน

ศูนยกลาง (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2565) การมีความเปนมนุษยปุถุชน คือ การมีมุมมองความเขาใจท่ีวา 

ความทุกขเปนสวนหนึ่งของการเปนมนุษยและเปนสวนหนึ่งของชีวิตท่ีมนุษยทุกคนตองประสบ (Dreisoerner 

et al., 2021) ความเปนมนุษยปุถุชนเปนองคประกอบท่ีชวยเปลี่ยนจุดสนใจแตตัวเองออกไปสูการเชื่อมโยง

ตนเองกับผูอ่ืน (Neff, 2023; Wong et al., 2023) ซ่ึงชวยตีกรอบความทุกขของตนเองใหเปนเพียงสวนหนึ่ง

ของการเปนมนุษย ความคิดเชนนี้ไมไดทำใหความเจ็บปวดลดลง แตทำใหเราไมรูสึกโดดเดี่ยวและแปลกแยก 

(Hou et al., 2025; Jacquet et al., 2024; Mairitsch et al., 2023; Neff, 2023) จะเห็นไดวา บุคคลท่ีมี

ความเปนมนุษยปุถุชนจะมีการเชื่อมโยงตนเองกับภายนอกมากข้ึนผานการเขาใจและยอมรับความจริง 

กลาวคือ (1) การเขาใจความจริงท่ีวาความทุกข ความเจ็บปวด ความลมเหลว และความผิดหวังเปนเรื่องปกติ



 
 

236 

ของมนุษย (2) การยอมรับความจริงไมใชการยอมแพตอความเจ็บปวดท่ีเกิดข้ึน แตเปนการยอมรับวา 

ความทุกข ความเจ็บปวด และความลมเหลวสามารถเกิดข้ึนไดกับทุกคน การมีมุมมองความคิดเชนนี้ถือเปน

หลักของอนิจจังอยางหนึ่ง (ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2564) และ (3) เม่ือบุคคลเขาใจและยอมรับสิ่งท่ี

เกิดข้ึนตามความเปนจริงไดแลวจะสงผลใหเกิดการตอบสนองอยางเหมาะสม คือ บุคคลจะปลอยวาง  

ผอนคลาย และเปนอิสระ (พระพรหมคุณาภรณ, 2556) สอดคลองกับการศึกษาเชิงคุณภาพของมาริษา  

อัจฉะวงค (2565) ท่ีพบวา ผูตองขังหลายคนมีวิธีการจัดการอารมณโดยเลือกมองเพ่ือนผูตองขังท่ีเจอปญหาท่ี

หนักหนากวาตน ซ่ึงชวยใหพวกเขารูสึกวาตนเองเปนบุคคลท่ีโชคดีสงผลใหบุคคลผอนคลายและเกิดกำลังใจใน

การใชชีวิต สัมพันธการศึกษาเชิงคุณภาพในระยะตอมาของ O’Hara-Gregan (2023) ท่ีพบวา ผูเขารวม 

การฝกโปรแกรมทานหนึ่งกลาววา การคิดเรื่องความเปนมนุษยปุถุชนชวยใหตนผอนคลายมากข้ึนเม่ือคิดวาฉัน

ไมไดเปนคนเดียวท่ีรูสึกเชนนี้ คนอ่ืน ๆ ก็มีความรูสึกแบบนี้เหมือนกัน ในขณะเดียวกัน ผูเขารวมอีกทานหนึ่ง

กลาววา นี่เปนเรื่องยากนะ แตก็ไมเปนไร คนอ่ืนก็พบวาสิ่งนี้ยากเชนกัน นี่เปนสถานการณท่ียากลำบาก คำพูด

นี้ชวยฉันไดคอนขางมาก จากท่ีกลาวมาขางตน สามารถสรุปไดวา ความเปนมนุษยปุถุชนชวยบุคคลใน 

การเชื่อมโยงภายนอกตนเองมากข้ึนผานการเขาใจและยอมรับความจริงวา ความทุกข ความลมเหลว  

ความผิดพลาด และความผิดหวังเปนสวนหนึ่งของมนุษย สิ่งเหลานั้นสามารถเกิดข้ึนไดกับทุกคน 

ข้ันตอนการใชความเมตตากรุณาตอตนเองในการฟนคืนความสุขตามหลักสติและปญญา 

สติและความเมตตากรุณาตอตนเองเปนปจจัยสำคัญในการจัดการความทุกข (Jiménez‑Gómez et 

al., 2022; Rudaz et al., 2023) โดยรูปแบบการทำงานของสติและปญญา มีดังนี้ สติเปนเรื่องท่ีตองเกิดทันที

เม่ือมีอะไรเกิดข้ึน พอรูสึกตัวทันทีใหรีบแกไขโดยใชปญญาเปนเครื่องแก (สติรูทัน ปญญารูเทา) (พรชนก  

ชาติชำนิ, 2558; พระพรหมคุณาภรณ, 2556; สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2560, 2562) อยางไรก็ตาม แม

ภาคทฤษฎีจะกลาวเชนนั้น แตในทางปฏิบัติ บุคคลท่ัวไปเปนเรื่องยากท่ีจะสามารถหยิบนำปญญามาใชได

ทันเวลาและเปนเรื่องยากท่ีบุคคลจะสามารถควบคุมมิใหความทุกขครอบงำได (พระพุทธทาสภิกขุ, 2564ก; 

ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย, 2565) ซ่ึงกระบวนการฟนคืนความสุขจะเริ่มหลังจากบุคคลรับรูแลวเกิดความรูสึก 

กลาวคือ เม่ืออารมณทางลบเกิดข้ึนแลวใหใชสติและใชปญญา (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช 

สกลมหาสังฆปริณายก, 2567ข; สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย, 2562) ดังนั้น การใชความเมตตากรุณาตอตนเอง

ในการฟนคืนความสุขตามหลักสติและปญญา คือ การใชสติในการตระหนักรูถึงความทุกขท่ีเกิดข้ึนแลวใช

ปญญาในการฟนคืนความสุข เพ่ือใหเกิดประโยชนและความเขาใจท่ีชัดเจนยิ่งข้ึน ผูเขียนจึงขออธิบายข้ันตอน

การใชความเมตตากรุณาตอตนเองในการฟนคืนความสุขตามหลักสติและปญญา ดังนี้ 

(1) เม่ือเกิดความรูสึกหรืออารมณทางลบใหบุคคลคนหาความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกข 

(2) เม่ือทราบความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกขแลว ใหบุคคลระบุวาความคิดนั้นจัดอยูในประเภทใด 

ระหวางความคิดท่ีขาดการมีเมตตาตอตนเอง หรือความคิดท่ีขาดความเปนมนุษยปุถุชน โดย 

การระบุประเภทของความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกขคอนขางสำคัญ เนื่องจากหากบุคคลไมสามารถระบุไดวา



 
 

237 

ความคิดท่ีเกิดข้ึนอยูในประเภทใดจะสงผลกระทบตอการฟนคืนความสุข (Neff, 2023; Neff & Germer, 

2018) เปรียบเสมือน การเจ็บไขไดปวย หากเราไมทราบอาการท่ีแนชัดของตนเองอาจสงผลตอการรักษาได 

ในทางตรงกันขาม ถาเราทราบอาการท่ีแนชัดของตนเองแลว เราจะสามารถเลือกสรรยาท่ีเหมาะสมกับโรค

ไดมากข้ึน เชน ถาเราน้ำมูกไหลตองกินยาลดน้ำมูกไมใชกินยาลดไข หรือถาเราตัวรอน เราควรทานยาลดไข

ไมใชยาลดน้ำมูก เปนตน โดยพระพุทธทาสภิกขุ (2564ข); สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (2563ข); Neff (2023) 

ไดกลาวเสริมเก่ียวกับกระบวนการในข้ันนี้ไววา บุคคลตองรูวาสิ่งท่ีเกิดข้ึนนั้นเปนสิ่งใด เพราะเม่ือเรารูวาสิ่งนั้น

เปนสิ่งใด เราจะสามารถปฏิบัติตอสิ่งนั้นไดอยางเหมาะสม ตัวอยางเชน ถาบุคคลมีความคิดวา “ฉันไมควรทำ

ผิดเชนนี้ ฉันเปนคนไมเอาไหน ทำไมฉันถึงไมรอบคอบแบบนี้” ความคิดเหลานี้มีลักษณะเปนการตำหนิและไม

ยอมรับตนเอง แสดงใหเห็นวา ณ ขณะนั้น บุคคลกำลังขาดการมีเมตตาตอตนเอง ในทางตรงกันขาม หาก

บุคคลเกิดความคิดท่ีวา “ฉันแยและโชครายท่ีสุด ทำไมฉันถึงตองประสบเรื่องแบบนี้ ไมยุติธรรมเลยท่ีฉันตอง

มาทำงานยากเชนนี้” ความคิดดังกลาวมีลักษณะเปนการคิดวาตนเองนาสงสาร โดดเด่ียว และแปลกแยก 

แสดงใหเห็นวา บุคคลกำลังขาดความเปนมนุษยปุถุชน ท้ังนี้ ประเภทของความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกข  

แสดงไวในตารางท่ี 1 

ตารางท่ี 1 แสดงประเภทของความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกข 

ประเภทของความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกข 

ความคิดท่ีขาดการมีเมตตาตอตนเอง  ความคิดท่ีขาดความเปนมนุษยปุถุชน  

การไมเขาใจตนเอง  

การไมยอมรับตนเอง  

การตำหนิตนเอง 

การกดดันตนเอง 

การไมมั่นใจในตนเอง  

การไมเห็นคณุคาในตนเอง 

การไมใหอภัยตนเอง 

โดดเดี่ยว  

แปลกแยก  

ตนเองนาสงสาร 

 

(3) เม่ือสามารถระบุประเภทของความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกขไดแลว ใหบุคคลนำองคประกอบนั้น

มาใชในการเสริมสราง ซ่ึงข้ันตอนนี้ บุคคลจำเปนตองเสริมสรางความคิดท่ีเหมาะสมใหมีน้ำหนักมากกวา 

ความทุกขท่ีกำลังประสบ ท้ังนี้ ถาความคิดท่ีเหมาะสมมีน้ำหนักนอยกวาความทุกขท่ีกำลังประสบ ความทุกข

จะยังคงอยูและไมถูกขจัดไป อยางเชน ถาความเสียใจมีน้ำหนัก 10 กิโลกรัม หากความคิดท่ีเหมาะสมมีน้ำหนัก

นอยกวา 10 กิโลกรัม บุคคลยังคงมีความเสียใจอยู แตเม่ือใดก็ตามท่ีความคิดท่ีเหมาะสมมีน้ำหนักมากกวา  

10 กิโลกรัม ความเสียใจจะหายไป สามารถสรุปไดวา บุคคลจะฟนคืนความสุขไดก็ตอเม่ือความคิดท่ีเหมาะสม 

(ความคิดบวก) มีน้ำหนักมากกวาความทุกข (อารมณลบ) อยางไรก็ดี นอกจากเรื่องน้ำหนักของความคิดท่ี



 
 

238 

เหมาะสมท่ีตองมากกวาความทุกขแลว ความคิดท่ีเหมาะสมอาจมีน้ำหนักท่ีแตกตางกันไปตามอุปนิสัยของแต

ละบุคคลอีกดวย จากความเสียใจ 10 กิโลกรัม เชน ความคิดท่ีวาเธอทำสุดความสามารถแลวนะ ขอความนี้

อาจจะมีน้ำหนัก 50 กิโลกรัมสำหรับนายเอ กลาวคือ เม่ือนายเอคิดขอความนี้จะรูสึกปลอดโปรงข้ึนมาทันที

เนื่องจากน้ำหนักของความคิดท่ีเหมาะสมมากกวาความทุกข ในขณะท่ีขอความนี้อาจมีน้ำหนัก 6 กิโลกรัม

สำหรับนายบีและมีน้ำหนัก 0.5 กิโลกรัมสำหรับนายซี จะเห็นไดวา ขอความเพียงขอความเดียวไมสามารถชวย

ใหนายบีและนายซีฟนคืนความสุขไดเนื่องจากความคิดท่ีเหมาะสมยังคงมีน้ำหนักนอยกวาความทุกข ดังนั้น 

นายบีและนายซีจึงจำเปนตองสะสมความคิดท่ีเหมาะสมเพ่ิม เพ่ือใหมีน้ำหนักมากกวาความทุกข โดยภัทรพงษ 

ธำมรงคปรีชาชัย (2565); Neff and Germer (2018) ไดกลาวเสริมเก่ียวกับกระบวนการในข้ันนี้ ไววา  

หากบุคคลคนพบขอความท่ีถูกจริตกับตนไดแลว ขอความเหลานั้นจะชวยเพ่ิมความสามารถในการฟนคืน

ความสุขเม่ือบุคคลตองเผชิญกับสถานการณท่ียากลำบากในอนาคต อยางเชน นายเอใชความคิดท่ีเหมาะสม

เพียงขอความเดียวสามารถหลุดพนจากความเสียใจ สวนนายบีใชความคิดท่ีเหมาะสม 2 ขอความ ในขณะท่ี

นายซีตองใชความคิดท่ีเหมาะสมมากถึง 3 ขอความถึงจะหลุดพนจากความเสียใจ ท้ังนี้ ผูเขียนจึงไดนำ

รายละเอียดขางตน จัดทำตารางดังนี้  

ตารางท่ี 2 แสดงความคิดท่ีเหมาะสมและน้ำหนกัของความคิดท่ีแตละบุคคลใชในการฟนคืนความสุข 

สถานการณ: ทำงานผิดพลาด 

ความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกข: ทำไมฉันถึงไมรอบคอบแบบน้ี 

อารมณ: เศรา เสียใจ (น้ำหนัก 10 กิโลกรัม) 

นายเอ นายบี นายซี 

ความคิด น้ำหนัก (กก.) ความคิด น้ำหนัก (กก.) ความคิด น้ำหนัก (กก.) 

(1) เธอทำสุด

ความสามารถ

แลวนะ  

50 

(1) เธอทำสุด

ความสามารถ

แลวนะ 

6 

(1) เธอทำสุด

ความสามารถ

แลวนะ 

0.5 

  (2) เธอเพ่ิงเคยทำ

รายงานประเภท

น้ีเปนครั้งแรกนิ 

ดังน้ัน ใครจะไปรู

ละวาตองเขียน

แบบน้ี 

12 

(2) เธอเพ่ิงเคยทำ

รายงานประเภท

น้ีเปนครั้งแรกนิ 

ดังน้ัน ใครจะไปรู

ละวาตองเขียน

แบบน้ี 

5 

    (3) ไมเปนไรนะ 

เริ่มตนใหมกัน 

ฉันใหอภัยเธอ 

7 



 
 

239 

น้ำหนักสุทธิ 50 กิโลกรัม น้ำหนักสุทธิ 18 กิโลกรัม น้ำหนักสุทธิ 12.5 กิโลกรัม 

(4) เม่ือบุคคลเสริมสรางความคิดท่ีเหมาะสมไดมากเพียงพอแลว อารมณทางลบ (ทุกขใจ เสียใจ 

เศรา) จะคอย ๆ บรรเทาลงและแปรเปลี่ยนเปนอารมณทางบวก (สุข ผอนคลาย ปลอดโปรง) ท้ังนี้เพ่ือ 

ความเขาใจท่ีชัดเจนมากข้ึน ผูเขียนไดสรางภาพข้ันตอนการใชความเมตตากรุณาตอตนเองในการฟนคืน

ความสุขตามหลักสติและปญญา ดังภาพท่ี 2 

สถานการณ รายงานท่ีนำเสนอเกิดขอผดิพลาด 

   

ความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกข 

- ฉันไมควรทำผดิเชนน้ี 

- ฉันเปนคนไมเอาไหน 

- ทำไมฉันถึงไมรอบคอบแบบน้ี 

- ฉันแยและโชครายท่ีสดุ 

- ทำไมฉันถึงตองประสบเรื่องแบบน้ี 

- ไมยุติธรรมเลยท่ีฉันตองมาทำงาน

ยากเชนน้ี 

   

อารมณท่ีเกิดจากการคิด ทุกขใจ เสียใจ เศรา 

   

คนหาประเภทของความคิดท่ี

กอใหเกิดความทุกข 
ขาดการมเีมตตาตอตนเอง ขาดความเปนมนุษยปุถุชน 

   

เสริมสรางความคิดท่ีเหมาะสม 

- ถึงคนอ่ืนจะไมเขาใจเธอ แตฉันรูนะ

วาเธอทำสุดความสามารถแลว 

- เธอเพ่ิงเคยทำรายงานประเภทน้ีเปน

ครั้งแรกนิ ดังน้ัน ใครจะไปรูละวาตอง

เขียนแบบน้ี 

- หากฉันรูวาจะเกิดขอผิดพลาดแบบน้ี 

ฉันก็แกไขไปตั้งนานแลว 

- ไมเปนไรนะ เริ่มตนใหมกัน ฉันให

อภัยเธอ 

- ความผิดพลาดเปนสวนหน่ึงของชีวิต 

- ฉันเสียใจกับความผิดพลาด แตใคร ๆ 

ก็คงเครียดถาตองมาอยูในสถานการณ

เชนเดียวกับฉัน 

- ฉันทำผิดพลาด แตสิ่งน้ีสามารถ

เกิดข้ึนไดกับทุกคน 

- ใคร ๆ ก็สามารถทำผิดพลาดในครั้ง

แรกไดเปนเรื่องปกต ิ

- ไมเปนไร ไมมีใครสมบูรณแบบ 

   

อารมณท่ีเกิดขึ้นใหม สุข ผอนคลาย ปลอดโปรง 

ภาพท่ี 2 ขั้นตอนการใชความเมตตากรุณาตอตนเองในการฟนคืนความสุขตามหลักสติและปญญา 



 
 

240 

สรุป 

ความเมตตากรุณาตอตนเองเปนแนวคิดท่ีชวยบุคคลในการเชื่อมโยงประสบการณท่ีเปลี่ยนแปลงของ

เราโดยเฉพาะอยางยิ่งเม่ือเราทุกข โดยความทุกขของแตละบุคคลแตกตางกันไปตามสถานการณ  ซ่ึง 

ความเมตตากรุณาตอตนเองสนับสนุนใหบุคคลเชื่อมโยงความจริงมากข้ึนผาน 2 องคประกอบ คือ  

(1) การเชื่อมโยงภายในผานการมีเมตตาตอตนเองซ่ึงเปนปจจัยท่ีชวยใหบุคคลหยุดพักชั่วคราวเก่ียวกับปญหาท่ี

เกิดข้ึน แตมุงมาดูแลจิตใจตนเองเสียกอน คือ หันกลับมามอบความเขาใจและการยอมรับแกตนเอง 

กระบวนการเชื่อมโยงภายในเปนการเขาใจและยอมรับตนเองโดยไมนำปจจัยภายนอกเขามามีสวนรวมใน

กระบวนการ และ (2) การเชื่อมโยงภายนอกผานความเปนมนุษยปุถุชนซ่ึงเปนปจจัยท่ีชวยหลอมรวมบุคคลเขา

กับโลกภายนอกดวยการลดการใชตนเองเปนศูนยกลาง และชวยตีกรอบความทุกขของตนเองใหเปนเพียงสวน

หนึ่งของการเปนมนุษย โดยกระบวนการเชื่อมโยงภายนอกเปนการเขาใจและยอมรับความจริงท่ีวาความทุกข 

ความเจ็บปวด ความลมเหลวเหลานั้นเปนเพียงสวนหนึ่งของมนุษย สิ่งเหลานั้นสามารถเกิดข้ึนไดกับทุกคน  

ซ่ึงข้ันตอนการใชความเมตตากรุณาตอตนเองในการฟนคืนความสุขตามหลักสติและปญญา มีดังนี้ 1) เม่ือเกิด

ความทุกขใหบุคคลคนหาความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกข 2) เม่ือทราบความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกขแลว  

ใหระบุวาความคิดนั้นจัดอยูในประเภทใดระหวางความคิดท่ีขาดการมีเมตตาตอตนเองหรือความคิดท่ีขาดความ

เปนมนุษยปุ ถุชน 3) เม่ือสามารถระบุประเภทของความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกขไดแลว ใหบุคคลนำ

องคประกอบนั้นมาเสริมสรางความคิดท่ีเหมาะสม และ 4) เม่ือบุคคลเสริมสรางความคิดท่ีเหมาะสมไดมาก

เพียงพอแลว อารมณทางลบ (ทุกขใจ เสียใจ เศรา) จะบรรเทาลงและแปรเปลี่ยนเปนอารมณทางบวก  

(สุข ผอนคลาย ปลอดโปรง) หากนำแนวทางดังกลาวมาใชอยางเหมาะสมยอมสามารถฟนคืนความสุขแกบุคคล

ท่ีนำแนวคิดนี้ไปปฏิบัติ 

ขอเสนอแนะ 

(1) สำหรับบุคคลท่ัวไป สามารถนำองคความรูมาใชเพ่ือจัดการความทุกขท่ีประสบในชีวิตประจำวัน

ได ผานการเขาใจ ยอมรับ และตอบสนองอยางเหมาะสม โดยบุคคลท่ีไมสามารถตอบสนองอยางเหมาะสมได 

ใหลดระดับมาพิจารณาท่ีชวงการยอมรับ ในขณะเดียวกัน หากบุคคลไมสามารถยอมรับได ใหลดระดับมา

ไตรตรองท่ีชวงการเขาใจ ท้ังนี้เนื่องจากการเขาใจความจริงเก่ียวกับตนเองและโลกเปรียบเสมือนฐานพีระมิด 

หากพ้ืนฐานไมม่ันคงอาจสงผลตอการตอยอดได 

(2) ผลการศึกษาสะทอนใหเห็นวา การเขาใจความจริงเปนปจจัยท่ีสำคัญอยางยิ่งตอการฟนคืน

ความสุข ดวยเหตุนี้ นักจิตวิทยาหรือผูปฏิบัติงานสงเสริมสุขภาพจิตควรตระหนักรูถึงความสำคัญของการเขา

ใจความจริง รวมถึงตระหนักถึงความสำคัญของการสงเสริมทักษะการเขาใจความจริง 

(3) ควรมีการศึกษาโดยนำองคความรูไปตอยอดกับแนวคิดการบำบัดความคิดและพฤติกรรม 

(Cognitive Behavioral Therapy) เนื่องจากการท่ีบุคคลจะตระหนักรูถึงความคิดท่ีกอใหเกิด 

ความทุกขไดนั้นจำเปนตองอาศัยฐานท่ีตั้งของสติ ซ่ึงแนวคิดการบำบัดความคิดและพฤติกรรมเปนแนวคิดท่ี



 
 

241 

กลาวถึงความสัมพันธท่ีเชื่อมโยงระหวางความคิด พฤติกรรม อารมณ และรางกาย วาท้ัง 4 สิ่งสัมพันธกัน เชน 

ถาคิดแบบนี้จะรูสึกแบบนี้ หากรูสึกแบบนี้จะรางกายแบบนี้ (Muris & Otgaar, 2023) ดังนั้น ถาบุคคลเพ่ิม

ฐานท่ีตั้งของสติท่ีนอกเหนือจากอารมณ (เวทนา) อาจชวยใหบุคคลรูเทาทันความคิดท่ีกอใหเกิดความทุกขไดไว

ยิ่งข้ึน (Strauss et al., 2018) อาทิ ฐานท่ีรางกาย ฐานท่ีพฤติกรรม เปนตน 

(4) การศึกษาวิจัยครั้งนี้ เปนการศึกษาเฉพาะเรื่องของการใชความเมตตากรุณาตอตนเองในการฟน

คืนความสุข ยังไมครอบคลุมถึงการฟนคืนความสุขจากหลักธรรมหรือแนวคิดทฤษฎีอ่ืน ๆ ดังนั้น การวิจัยครั้ง

ตอไปจึงควรนำองคความรูไปตอยอดกับหลักธรรมหรือแนวคิดทฤษฎีอ่ืน ๆ อาทิ พรหมวิหารสี่ ท้ังนี้เนื่องจาก

มนุษยสามารถฟนคืนความสุขผานความสัมพันธ 2 ดาน (ธนพงศ อุทยารัตน, 2560; รัตนะ ปญญาภา, 2563; 

Thammarongpreechachai et al., 2021) คือ (1) ดานความสัมพันธภายในตนเอง ผานการมีความเมตตา

กรุณาตอตนเอง และ (2) ดานความสัมพันธภายนอกหรือผูอ่ืน ผานการมีพรหมวิหารสี่ ซ่ึงพรหมวิหารสี่เปน

แนวคิดสำหรับแสดงตอผูอ่ืน ดังนั้น ถาบุคคลไดเรียนรูแนวคิดพรหมวิหารสี่อาจชวยใหบุคคลเพ่ิมความสามารถ

ในการฟนคืนความสุขดานความสัมพันธภายนอกยิ่งข้ึน (Thammarongpreechachai et al., 2021) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

242 

เอกสารอางอิง 

คณาจารย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559ก). ธรรมะภาคปฏิบัติ 2 (พิมพครั้งท่ี 3).  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. https://online.anyflip.com/lywhx/ygtx/mobile/  

คณาจารย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559ข). ธรรมะภาคปฏิบัติ 4 (พิมพครั้งท่ี 3).  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

คณาจารย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559ค). ธรรมะภาคปฏิบัติ 6 (พิมพครั้งท่ี 2).  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

จินดามาศ ซีมหาสัจคุณ. (2559). ผลของโปรแกรมการฝกความกรุณาตนเองดวยการเจริญสติตออาการ

ซึมเศราในผูปวยโรคซึมเศรา [วิทยานิพนธพยาบาลศาสตรมหาบัณฑิต, จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย]. 

https://cuir.car.chula.ac.th/handle/123456789/55103 

จิราภรณ ศรไชย. (2563). การพัฒนาตนเองเริ่มตนท่ีความรัก. วารสารพุทธจิตวิทยา, 5(1), 29-44. 

ดวงมณี จงรักษ. (2559). กาวทุกวันดวยจิตวิทยาและธรรมะ. จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

ธนพงศ อุทยารัตน. (2560). การพัฒนามาตรวัดการคิดแกปญหาในบริบทพุทธธรรมของนิสิตนักศึกษา 

ปริญญาตรี [วิทยานิพนธศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต, จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย]. 

https://cuir.car.chula.ac.th/handle/123456789/59920 

ปรินดา ตาสี. (2560). การศึกษาและการเสริมสรางความกรุณาตอตนเองของนักศึกษาสังคมสงเคราะหโดย 

การใหคำปรึกษากลุม [วิทยานิพนธปรัชญาดุษฎีบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ]. 

http://thesis.swu.ac.th/swudis/Res_Hum/Parinda_T.pdf 

ปณณธร เธียรชัยพฤกษ, พระมหาบุญรอด สืบดวง,  และทองอินทร มนตรี (2564). การเจริญวิปสสนา

กรรมฐานตามหลักสติปฏฐาน 4 เสนทางพนทุกข. วารสาร มจร พุทธปญญาปริทรรศน, 6(3), 226-236. 

พรชนก ชาติชำนิ, ผูเรียบเรียง. (2558). อมตธรรม ปญญานันทภิกขุ. อมรินทรพริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง. 

พระคําเขียน สุวัณโณ. (2561). ทางลัดสูความพนทุกข. อมรินทรพริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตโต). (2556). โยนิโสมนสิการ วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม (พิมพครั้งท่ี 24).  

ม.ป.พ. https://www.watnyanaves.net/th/book_detail/592 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตโต). (2558). ลักษณะแหงพระพุทธศาสนา. เจริญดีม่ันคงการพิมพ. 

พระพรหมมังคลาจารย (ปญญานันทภิกขุ). (2555). ปญญาไมมีขายถาอยากได ตองสรางเอง. ธรรมสภา.  

พระพุทธทาสภิกขุ. (2549ก). ทำไมวิปสสนาจึงลมเหลว. สุขภาพใจ.  



 
 

243 

พระพุทธทาสภิกขุ. (2549ข). ศึกษาธรรมะอยางถูกวิธ ี(พิมพครั้งท่ี 8). สุขภาพใจ.  

พระพุทธทาสภิกขุ. (2549ค). สมถวิปสสนา แหงยุคปรมาณู. สุขภาพใจ.  

พระพุทธทาสภิกขุ. (2556). พุทธวิธีชนะความทุกข (พิมพครั้งท่ี 2). ตถาตา. 

พระพุทธทาสภิกขุ. (2558ก). ความรอดพ้ืนฐานของฆราวาส (พิมพครั้งท่ี 3). ตถาตา. 

พระพุทธทาสภิกขุ. (2558ข). ธรรมะ 9 ตา (พิมพครั้งท่ี 5). อมรินทรพริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง. 

พระพุทธทาสภิกขุ. (2564ก). ตัวกูของกู ฉบับสมบูรณ. ธรรมสภา.  

พระพุทธทาสภิกขุ. (2564ข). ธรรมะ 4 เกลอ พุทธวิธีชนะความทุกข. เพชรประกาย. 

พระพุทธทาสภิกขุ. (2564ค). วิปสสนาลัดสั้น. ธรรมสภา. 

พระพุทธทาสภิกขุ. (2564ง). อานาปานสติ. ธรรมสภา.  

พระพุทธทาสภิกขุ. (2565). โพธิปกขิยธรรม. ธรรมสภา. 

พระไพศาล วิสาโล. (2557). ธรรมะทวนกระแส (พิมพครั้งท่ี 2). อมรินทรพริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง. 

พระไพศาล วิสาโล. (2561). ธรรมะเรื่องใหญ ทำใจเรื่องเล็ก. เพชรประกาย. 

พระไพศาล วิสาโล. (2562). เตรียมตัวสอบไลวิชาชีวิต. อมรินทรพริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง. 

พระไพศาล วิสาโล. (2565). งายแตงาม (พิมพครั้งท่ี 4). เพชรประกาย. 

พระเมธีวชิโรดม (ว.วชิรเมธี). (2558). เมล็ดพันธุแหงความสุข. อมรินทรพริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง. 

พระราชสังวรญาณ (หลวงพอพุธ ฐานิโย). (2555). สมาธิภาวนา (พิมพครั้งท่ี 3). ธรรมสภา.  

พูลทรัพย อารีกิจ. (2561). การนิเทศการปรึกษาเชิงจิตวิทยาดวยพรหมวิหาร 4 ในนักจิตวิทยาการปรึกษา

ฝกหัด : การวิจัยแบบผสานวิธี [วิทยานิพนธศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต, จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย]. 

https://cuir.car.chula.ac.th/handle/123456789/82261 

เพริศพรรณ แดนศิลป. (2550). ผลของการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบกลุมโยนิโสมนสิการท่ีมีตอปญญาในภาวะ

ความสัมพันธเชื่อมโยงและภาวะความเปลี่ยนแปลง [วิทยานิพนธศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต, จุฬาลงกรณ

มหาวิทยาลัย]. https://cuir.car.chula.ac.th/handle/123456789/53156 

ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย. (2564). ความสุขทางปญญาจากความเมตตากรุณาตอตนเอง. วารสารศิลปศาสตร 

มหาวิทยาลัยแมโจ, 9(2), 224-237. 

ภัทรพงษ ธำมรงคปรีชาชัย. (2565). การประยุกตใชความเมตตากรุณาตอตนเองเพ่ือสงเสริมการมีชีวิตอยูดวย

ปญญา. วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร, 42(6), 1-13.  



 
 

244 

มาริษา อัจฉะวงค. (2565). โลกหลังกำแพง : ประสบการณชีวิตและการปรับตัวทางความคิด ของผูตองขังหญิง 

[วิทยานิพนธวิทยาศาสตรมหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยเชียงใหม]. 

https://cmudc.library.cmu.ac.th/frontend/Info/item/dc:163257 

รัตนะ ปญญาภา. (2563). ถอดรหัสแนวคิดเพ่ือชีวิตแนวพุทธ. จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก. (2567ก). ตนอันเปนท่ีรักยิ่งของตน  

(ปกแข็ง). ธรรมสภา. 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก. (2567ข). รสแหงความเมตตา ชุมเย็นยิ่งนัก 

(ปกแข็ง). ธรรมสภา. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตโต). (2560). รักนั้นดีแน แตรักแทดีกวา. อมรินทรพริ้นติ้งแอนด 

พับลิชชิ่ง. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตโต). (2561ก). ไตรลักษณ (พิมพครั้งท่ี 7). ผลิธัมม. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตโต). (2561ข). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท  

(พิมพครั้งท่ี 31). สหธรรมิก. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตโต). (2562). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย (พิมพครั้งท่ี 52). ผลิธัมม. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตโต). (2563ก). กายหายไข ใจหายทุกข. ผลิธัมม. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตโต). (2563ข). ความสุข ทุกแงทุกมุม (พิมพครั้งท่ี 19). ผลิธัมม. 

สมบัติ ทารัก และประชา หุตานุวัตร, ผูเรียบเรียง. (2564). นิวรณ ขยะและแกวมณีในหัวใจคน (ชุดสรรแกน

ธรรมพุทธทาส). เสมสิกขาลัย. 

สุพัตรา เกตุสุข. (2563). การเสริมสรางความกรุณาตอตนเองของนักเรียนระดับชั้นมัธยมศึกษาตอนปลายท่ีมี

ภาวะซึมเศราโดยการใหคำปรึกษากลุม [วิทยานิพนธการศึกษามหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิ

โรฒ]. http://ir-ithesis.swu.ac.th/dspace/handle/123456789/1327 

อัจฉราวดี วงศสกล. (2565). ท่ีสุดแหงธรรมของพระพุทธองคและเรื่องเลาสมัยพุทธกาล. มูลนิธิโรงเรียนแหง

ชีวิต.   

Bertrams, A., & Blaise, M. (2025). Self-compassion and emotional recovery in the relationship 

between neuroticism and subjective well-being. International Journal of Personality 

Psychology, 11, 13-21. 

Bian, J., Chen, F., Fang, S., & Wang, Y. (2025). Self-Compassion Intervention Programs for 

Nurses: A Scoping Review. Healthcare, 13(2), 177.  



 
 

245 

Bluth, K., Lathren, C., Silbersack Hickey, J. V. T., Zimmerman, S., Wretman, C. J., & Sloane, P. 

D. (2021). Self-compassion training for certified nurse assistants in nursing homes. 

Journal of the American Geriatrics Society, 69(7), 1896–1905. 

Crego, A., Yela, J. R., Riesco-Matías, P., Gómez-Martínez, M. A., & Vicente-Arruebarrena, A. 

(2022). The Benefits of Self-Compassion in Mental Health Professionals: A Systematic 

Review of Empirical Research. Psychology Research and Behavior Management, 15, 

2599-2620. 

Diac, A. E., Constantinescu, N., Sefter, I. I., Rasia, E. L., & Targovetu, E. (2017). Self-compassion, 

Well-being and Chocolate Addiction. Romanian Journal of Cognitive Behavioral 

Therapy and Hypnosis, 4(1-2), 1-12. 

Dreisoerner, A., Junker, N. M., & van Dick, R. (2021). The Relationship Among the Components 

of Self-compassion: A Pilot Study Using a Compassionate Writing Intervention to 

Enhance Self-kindness, Common Humanity, and Mindfulness. Journal of Happiness 

Studies, 22, 21–47.  

Farzanfar, A., Sedaghat, M., & Zarghami, E. (2020). The effectiveness of self-compassion 

training on self-discrepancy, loneliness, and post-divorce adjustment among women. 

International Journal of Body, Mind and Culture, 7(1), 27–36 

Gedik, Z. (2019). Self-compassion and health-promoting lifestyle behaviors in college 

students. Psychology, Health & Medicine, 24(1), 108-114. 

Germer, C. K., & Neff, K. D. (2013). Self-compassion in clinical practice. Journal Of Clinical 

Psychology, 69(8), 856-867.  

Germer, C., & Neff, K. D. (2019). Mindful Self-Compassion (MSC). In I. Itvzan (Ed.) The 

handbook of mindfulness-based programs: Every established intervention, from 

medicine to education (pp. 357-367). Routledge. 

Homan, K. J., & Sirois, F. M. (2017). Self-compassion and physical health: Exploring the roles 

of perceived stress and health-promoting behaviors. Health Psychology Open, 4(2), 1-9. 

Horan, K. A., & Taylor, M. B. (2018). Mindfulness and self-compassion as tools in health 

behavior change: An evaluation of a workplace intervention pilot study. Journal of 

Contextual Behavioral Science, 8, 8-16. 



 
 

246 

Hou, J., Qu, D., Bu, H., Chen, B., Liu, G., & Yu, N. X. (2025). The association between self-

compassion and psychological distress among Chinese college students: serial 

mediation via emotions and resilience resources. Current Psychology, 44, 1-9.  

Jacquet, L., Paucsik, M., Guy, J., Eve, K., Ben-Taarit, I., & Lantheaume, S. (2024). Self-

compassion and psychological well-being of radiographers at work. International 

Journal of Qualitative Studies on Health and Well-being, 19(1), 1-12. 

James, K., & Rimes, K. A. (2018). Mindfulness-Based Cognitive Therapy Versus Pure Cognitive 

Behavioural Self-Help for Perfectionism: a Pilot Randomised Study. Mindfulness, 9, 801-

814. 

Jiménez‑Gómez, L., Yela, J. R., Crego, A., Melero‑Ventola, A. R., & Gómez‑Martínez, M. A. 

(2022). Effectiveness of the Mindfulness‑Based Stress Reduction (MBSR) vs. the Mindful 

Self‑Compassion (MSC) Programs in Clinical and Health Psychologist Trainees. 

Mindfulness, 13, 584-599. 

Kotera, Y., Green, P., & Sheffield, D. (2021). Mental health of therapeutic students: 

relationships with attitudes, self-criticism, self-compassion, and caregiver identity. 

British Journal of Guidance & Counselling, 49(5), 701-712. 

Larcombe, W., Ryan, T., & Baik, C. (2024). Are international students relatively resilient? 

Comparing international and domestic students’ levels of self-compassion, mental 

health and wellbeing. Higher Education Research & Development, 43(2), 362-376. 

Levantini, V., Bertacchi, I., Magno, A., Privitera, G. D., Rinaldi, A., Zara, N., & Muratori, P. (2025). 

The Self-Compassion Scale Short Form for Children Aged 8–12: Validation of the Italian 

Version. Children, 12(1), 84.  

Li, W., Beath, A., Ciarrochi, J., & Fraser, M. (2024). Gender based adolescent self‑compassion 

profiles and the mediating role of nonattachment on psychological well‑being. Current 

Psychology, 43, 9176-9190.  

Mairitsch, A., Babic, S., Mercer, S., Sulis, G., & Shin, S. (2023). The Role of Compassion during 

the Shift to Online Teaching for Language Teacher Wellbeing. Theory and Practice of 

Second Language Acquisition, 9(1), 1-22. 



 
 

247 

Mosewich, A. D., Sabiston, C. M., Kowalski, K. C., Gaudreau, P., & Crocker, P. R. E. (2019). Self-

Compassion in the Stress Process in Women Athletes. The Sport Psychologist, 33(1), 

23-34. 

Muris, P., & Otgaar, H. (2023). Self-Esteem and Self-Compassion: A Narrative Review and 

Meta-Analysis on Their Links to Psychological Problems and Well-Being. Psychology 

research and behavior management, 16, 2961–2975. 

Neff, K. D. (2003). Self-compassion: An alternative conceptualization of a healthy attitude 

toward oneself. Self and Identity, 2, 85–101. 

Neff, K. D. (2015). Self-compassion (6th ed.). William Morrow. 

Neff, K. D. (2023). Self-Compassion: Theory, Method, Research, and Intervention. Annual 

Review of Psychology, 74, 193-218. 

Neff, K. D., & Germer, C. K. (2013). A pilot study and randomized controlled trial of the 

Mindful Self-Compassion program. Journal of clinical psychology, 69(1), 28-44. 

Neff, K. D., & Germer, C. K. (2018). The mindful self-compassion workbook: a proven way to 

accept yourself, build inner strength, and thrive. Guilford Press. 

Neff, K. D., & Tirch, D. (2013). Self-compassion and ACT. In T. B. Kashdan, J. Ciarrochi (Eds.), 

Mindfulness, acceptance, and positive psychology: The seven foundations of well-

being (pp. 78-106). New Harbinger. 

Nemati, S., Shojaeian, N., Bardel, M., Deetjen-Ruiz, R., Khani, Z., & McHugh, L. (2024). Exploring 

the Variables of the Psychological Well-Being of Mothers of Children with Autism 

Spectrum Disorder Through Self-Compassion and Psychological Hardiness. Journal of 

autism and developmental disorders, 54(10), 3739-3744. 

O’Hara-Gregan, J. (2023). Supporting early childhood teacher well-being through the practice 

of mindful self-compassion. Australasian Journal of Early Childhood, 48(4), 319-331. 

Rudaz, M., Ledermann, T., & Fincham, F. D. (2023). Caring for bliss moderates the association 

between mindfulness, self-compassion, and wellbeing in college-attending emerging 

adults. The Journal of Positive Psychology, 18(3), 411-419. 

Sahdra, B. K., & Shaver, P. R. (2013). Comparing Attachment Theory and Buddhist Psychology. 

The International Journal for the Psychology of Religion, 23(4), 282-293. 



 
 

248 

Sahdra, B. K., Shaver, P. R., & Brown, K. W. (2010). A Scale to Measure Nonattachment:  

A Buddhist Complement to Western Research on Attachment and Adaptive 

Functioning. Journal of Personality Assessment, 92(2), 116-127. 

Serpa, J. G., Bourey, C. P., Adjaoute, G. N., & Pieczynski, J. M. (2021). Mindful Self-Compassion 

(MSC) with Veterans: A Program Evaluation. Mindfulness, 12, 153-161. 

Sessions, L., Robertson, N., Jones, C., & Welham, A. (2025). Self-Compassion in Qualified and 

Student Social Workers: A Systematic Literature Review and Meta-Analysis. Journal of 

Evidence-Based Social Work, 22(1), 76-103. 

Shaw, R., & Cassidy, T. (2022). Self-Compassion, Mindful Eating, Eating Attitudes and 

Wellbeing Among Emerging Adults. The Journal of Psychology, 156(1), 33-47. 

Sirois, F. M., Kitner, R., & Hirsch, J. K. (2015). Self-Compassion, Affect, and Health-Promoting 

Behaviors. Health Psychol, 34(6), 661-669. 

Smeets, E., Neff, K., Alberts, H., & Peters, M. (2014). Meeting Suffering With Kindness: Effects 

of a Brief Self-Compassion Intervention for Female College Students. Journal of clinical 

psychology, 70(9): 794-807. 

Strauss, C., Gu, J., Pitman, N., Chapman, C., Kuyken, W., & Whittington, A. (2018). Evaluation of 

mindfulness-based cognitive therapy for life and a cognitive behavioural therapy stress-

management workshop to improve healthcare staff stress: study protocol for two 

randomised controlled trials. Trials, 19(1), 209.  

Szabolcs, Z., Csala, B., Szabo, A., & Köteles, F. (2023). Psychological aspects of three 

movement forms of Eastern origin: a comparative study of aikido, judo and yoga. 

Annals of Leisure Research, 26(1), 44-64. 

Thammarongpreechachai, P., Teerapong, T., Wongpinpech, V., & Weinstein, B. (2021). Effects 

of self-compassion on The Four Immeasurables and happiness of volunteers in the 

Bangkok Metropolitan Region. Mental Health, Religion & Culture, 24(9), 918-930.  

Tiwari, G. K., Pandey, R., Rai, P. K., Pandey, R., Verma, Y., Parihar, P., Ahirwar, G., Tiwari, A. S., & 

Mandal, S. P. (2020). Self-compassion as an intrapersonal resource of perceived 

positive mental health outcomes: A thematic analysis. Mental Health, Religion & 

Culture, 23(7), 550–569. 



 
 

249 

Trindade, I. A., Soares, A., Skvarc, D., Carreiras, D., Pereira, J., Lourenço, O., Sampaio, F., Sousa, 

B., Martins, T. C., Boaventura, P., Marta‑Simões, J., Mind Project Team, & Moreira, H. 

(2025). Efficacy and cost‑effectiveness of an ACT and compassion‑based intervention 

for women with breast cancer: study protocol of two randomised controlled trials. 

Trials, 26(5), 1-19.  

Whitehead, R., Bates, G., & Elphinstone, B. (2020). Growing by Letting Go: Nonattachment and 

Mindfulness as Qualities of Advanced Psychological Development. Journal of Adult 

Development, 27, 12-22. 

Whitehead, R., Bates, G., Elphinstone, B., & Yang, Y. (2021). The relative benefits of 

nonattachment to self and self-compassion for psychological distress and 

psychological well-being for those with and without symptoms of depression. 

Psychology and Psychotherapy: Theory, Research and Practice, 94, 573-586. 

Wong, M. C. (2021). The Importance of Self-Compassion in Terms of Self Psychology. 

Psychiatry International, 2(2), 120-126.  

Wong, M. C., Fung, H., & Yuan, G. F. (2023). The Association between Physical Activity, Self-

Compassion, and Mental Well-Being after COVID-19: In the Exercise and Self-Esteem 

Model Revised with Self-Compassion (EXSEM-SC) Perspective. Healthcare, 11, 1-24. 

Wu, Q., Chi, P., & Zhang, Y. (2023). Association Between Pandemic Fatigue and Subjective 

Well-Being: The Indirect Role of Emotional Distress and Moderating Role of Self-

Compassion. International Journal of Public Health, 68, 1-7. 

Yu, B. C. L., Ng, J. C. K., Chio, F. H. N., & Mak, W. W. S. (2025). Does mindfulness facilitate 

letting be? A longitudinal investigation of nonattachment as a mediator in the 

association between mindfulness, well-being, and affect at trait and state levels. 

Applied Psychology: Health and Well-Being, 17, 1-17. 

Zhang, J. W., Chen, S., & Tomova, T. K. (2020). From Me to You: Self-Compassion Predicts 

Acceptance of Own and Others’ Imperfections. Personality and Social Psychology 

Bulletin, 46(2), 228-242. 


