
มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

300 

ฆ้องหุ่ย เอกลักษณ์ของวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ ในฐานะเครื่องดนตร ี

จากแหล่งกำเนิดข้ามพรมแดน 

ชยุติ ทัศนวงศ์วรา0

1 

พรชัย ผลนิโครธ1

2 

    (วันที่รับ: 10 ม.ค. 2567; วันที่แก้ไขเสรจ็: 27 ส.ค. 2567; วันที่ตอบรับ: 2 ก.ย. 2567) 

บทคัดย่อ 

เครื ่องดนตรีเป�นองค์ประกอบสำคัญของการดนตรีเป�นที ่ทราบโดยทั ่วไป การมองและอาศัย 

การตีความที่นอกเหนือไปกว่าเรื่องเสียงของเครื่องดนตรีสู่การมีมโนทัศน์การดำรงอยู่ของเครื่องดนตรี หรือ 

ภววิทยาของเครื่องดนตรี บทความนี้มีประเด็นที่นำเสนอคือการไตร่ตรองไปที่เครื่องดนตรีไทย และพิเคราะห์

กระบวนการประกอบสร้างฆ้องหุ่ยจากความเป�นจริงของประวัติศาสตร์ การใช้งาน และประสบการณ์ทางสังคม 

จากฆ้องชนิดหนึ่งที่เป�นเครื่องดนตรีข้ามพรมแดนไทย-พม่า เป�นสินค้าที่มีการประสานประโยชน์ของกลุ่ม 

ชาติพันธุ์ที่หลากหลาย และมีความหมายในพรมแดนหนึ่งอย่างหนึ่งและเมื่อข้ามพรมแดนมาความหมายของ

ฆ้องจึงเปลี่ยนไป ฆ้องหุ่ยไม่ได้มีสถานะเป�นฆ้องหุ่ยต้ังแต่ต้นทางจนถึงสนามการค้าชายแดน การที่นักดนตรีไทย

ข้ามแดนและไปเลือกสรรฆ้องหุ่ยเป�นปฐมเหตุของการเปลี่ยนแปลงสถานะ กระบวนการสร้างฆ้องหุ่ยจึงเป�น

การปรับแปลงและดัดแปลงความเป�นดนตรีไทยเข้าไปในฆ้องหุ่ยเพ่ือให้ฆ้องหุ่ยมีหน้าที่เป�นเครื่องดนตรีไทยจาก

การเทียบเสียงไทยและการใช้งาน กระทั่งได้ถูกรับเข้าเป�นตัวแทนในการสร้างเอกลักษณ์ของวงป��พาทย์ 

ดึกดำบรรพ์  

คำสำคัญ: ฆ้องหุ่ย ข้ามพรมแดน ภววิทยา ป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ 

 

 

 

 

 

 
1 ผู้ช่วยศาสตราจารย์(พิเศษ) สาขาดนตรีและการแสดง คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น และผู้ช่วยวิจัย  

ภาควิชาเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ศึกษา คณะศิลปศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมลายา ประเทศมาเลเซีย  

Email: tasanawara@gmail.com 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ประจำภาควิชาดนตรี คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร  

Email: pornchaipo@nu.ac.th 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

301 

Kong Hui: a representational uniqueness of Piphat Dukdambhan ensemble  

as a crossed-border musical instrument 

Chayuti Tasanawongwara3 

Pornchai Pholnikrote4 

(Received: January 10, 2024; Revised: August 27, 2024; Accepted: September 2, 2024) 

Abstract 

In most cases, a musical instrument is the main element of music. Beyond the 

sound output produced by instruments, this paper attempts to examine an aspect of musical 

instruments' existence known as the ontology of musical instruments. Furthermore, the 

purpose of this paper is to investigate the presence of a particular instrument in traditional 

Thai music and to consider the historical, functional, and social aspects of Kong Hui 

construction. From gongs crossing the Thai-Myanmar border as goods that necessitate the 

coordination of benefits among diverse ethnic communities. In contrast, the Kong Hui was 

not recognised as a Thai musical instrument in the border trading field prior to its crossing.  

As a result of Thai musicians serving to select gongs, their meaning and social status have 

been altered. Adaptations to Thai characteristics are made in the Kong Huai construction 

procedure for the gongs. As a consequence, the gongs would assume the function of a Thai 

musical instrument. The process involves modifying the Thai tuning system in order to create 

an instrument that is uniquely distinctive within the Piphat Dukdambhan ensemble. 

Keywords: Kong Hui, border-crossing, Ontology, Piphat Dukdambhan  

 

 

 

 

 
3 Adjunct Assistant Professor, Music and Performing Arts department, Faculty of Fine and Applied Arts, 

Khonkaen University & Research Assistance, Department of Southeast Asian Studies, Faculty of Arts and 

Social Sciences, Universiti Malaya, Malaysia   

Email: tasanawara@gmail.com 
4 Assistant Professor, Music department, Faculty of Humanities, Naresuan University  

Email: pornchaipo@nu.ac.th 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

302 

บทนำ 

ความสัมพันธ์ขององค์ประกอบทางดนตรีสามารถนำเสนอได้โดยสังเขปคือ มนุษย์ วัตถุทางดนตรี 

และผลิตผลทางดนตรี โดยทั้งสามส่วนมีระดับการเริ ่มต้นและดำเนินต่อตามแนวทางของดุริยางคกรรม

ตามลำดับ กล่าวคือมนุษย์ที่เป�นนักดนตรีคิดสร้างสรรค์ระบบเสียงไม่ว่าจะผ่านการใช้สื่อกลางคือ เครื่องดนตรี 

หรือคีตศิลป์ ปรากฏออกมาเป�นประดิษฐกรรมทางความคิดคือผลงานเพลงย่อมเป�นไปตามรูปแบบนี้แต่

เบื้องต้นด้วยกันทั้งสิ้น แนวความคิดที่มองไปที่การเข้าสู่เนื้อหาทางดนตรีหรือกล่าวอีกนัยหนึ่งว่าเป�นการเข้าหา

สาระทางดนตรี มนตรี ตราโมท 4

5 เห็นว่าในดนตรีไทยการเรียนรู้ทางดุริยางคศาสตร์อาศัยแนวทางหลัก 2 ทาง

คือทางปฏิบัติการและทางวิชาการ โดยภาคปฏิบัติการมีอรรถาธิบายไว้ว่า “ความชำนิชำนาญในการใช้เครื่อง

ดนตรี แม่นยำในบทเพลง บรรเลงได้เรียบร้อยถูกลักษณะ” ทุกประการ (บุญธรรม ตราโมท, 2540) การเสนอ

ข้อความของมนตรี ตราโมท เมื่อพิเคราะห์ตามแนวความที่เสนอมาเรื่องปฏิบัติการจะพบว่าเครื่องดนตรีและ

การใช้เครื่องดนตรีเป�นสาระหลักในลักษณะเชิงกฎเกณฑ์ที่เน้นย้ำเรื่องความถูกต้องและความแม่นยำเป�นส่วน

หลัก ในส่วนของการวิเคราะห์เพลงโดยส่วนหลักย่อมวิเคราะห์จากขั้นตั้งต้นเรื่องการแทนเสียงเจ็ดเสียงของ

เครื่องดนตรีไทย (พิชิต ชัยเสรี, 2559) พื้นฐานการแปรทำนองของเครื่องดนตรีทั้งปวงวางอยู่บนความสัมพันธ์

ร่วมระหว่างเครื ่องดนตรีที ่ต ้องการแปรทำนองและการเชื ่อมโยงของทำนองพื ้นหลักของฆ้องวงใหญ่ 

(Wisuttipat, 2016) อนึ่งในบรรดาวงป��พาทย์ทั้งปวง วงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์มีความเฉพาะเจาะจงสูงที่สุด 

กล่าวคือ มีขนาดวงดนตรีที่จำเพาะด้วยจำนวนเครื่องดนตรี มีโอกาสใช้งานร่วมกับนาฏยศิลป์ที่สร้างขึ้นมา

เฉพาะ มีภูมิโสตศิลป์ของดนตรีที่จำเพาะทุ้มนวล และมีเครื่องดนตรีอย่างหน่ึงจำเพาะเจาะจงสำหรับวงป��พาทย์

ดึกดำบรรพ์คือ ฆ้องหุ่ย 

ดนตรีไทยได้รับการนิยามภาพลักษณ์สะท้อนว่าเป�นส่วนหนึ่งของคุณลักษณะความเป�นสมบัติประจำ

ชาติ ภาพสะท้อนดังกล่าวประกอบขึ้นจากมโนทัศน์เรื่องชาติ และความเป�นชาติที่ผลิเกิดอย่างเข้มข้นภายใต้

เงื่อนไขแนวคิดการสร้างชาติที่ได้รับแรงกระเพื่อมสนับสนุนภายหลังการยุติลงของสงครามโลกครั้งที่ 2 หาก

กล่าวย้อนก่อนหน้านั้นกษัตริย์ที ่ได้รับการยอมรับว่าเป�นผู ้นำแห่งวิทยาการสมัยใหม่ในราชวงศ์จักรี คือ 

พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู ่หัวทรงนำพาการเปลี่ยนแปลงมาสู่สยาม ซึ ่งอิทธิพลระบบคิดเรื ่อง 

ความเจริญแบบชาติตะวันตกเปลี่ยนแปลงสยามทั้งทางสังคมและเศรษฐกิจส่งผลต่อกลุ่มชนชั้นนำสยามรวมถึง

กระทบถึงเรื่องภูมิป�ญญาและวัฒนธรรม (วารุณี โอสถารมย์, 2548) ภูมิภาคแถบเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ที่เคย

อยู่ภายใต้เงื้อมเงาของมหาอำนาจอินเดียและจีน ได้ผลัดผ่านสู่การรับรูปแบบของชาติตะวันตกและภายหลัง

สงครามโลกครั้งที ่ 2 ภูมิภาคนี้ได้เปลี ่ยนแปลงอย่างยิ ่งโดยมีผู ้เล่นหลักคือชาติตะวันตกที ่เข้ามาร่วมใน 

อนุภูมิภาคอินโดจีน โดยเบื้องต้นการที่สถาบันกษัตริย์โดยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงเป�น

ผู้นำพาสยามก้าวสู่ยุคสมัยใหม่ และการปรากฏมีขึ้นตามพระราโชบายการจัดต้ังกองลูกเสือของพระบาทสมเด็จ

 
5 อาจารย์มนตรี ตราโมท (ศิลป�นแห่งชาติ) ในขณะเขียนต้นฉบับหนังสือที่ใช้อ้างอิงนี้ พ.ศ. 2481 และสำหรับฉบับผลิตขึ้นซ้ำนี้ 

พ.ศ. 2540 ผู้เขียนใช้ชื่อเดิมว่า บุญธรรม จึงรักษาธรรมเนียมตามฉบับต้นไว้เป�นการอ้างอิงชื่อ บุญธรรม ตราโมท ภายหลังท่าน

ได้เปลี่ยนชื่อคล้อยตามนโยบายรัฐนิยมเป�น มนตรี ตราโมท และทราบกันโดยถ้วนท่ัวในนามปรากฏภายหลังนี้ 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

303 

พระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว ชี้ให้เห็นถึงการเคลื่อนไหวทางการรับรู้และตอบรับเรื่องเกียรติภูมิของชาติ (Hall, 

1981)  

ในข้อถกเถียงหนึ่งเกี่ยวกับราชอาณาจักรไร้เขตขัณฑ์ (nonbounded kingdom) ให้ข้อเสนอถึง

ความแตกต่างทางมโนทัศน์ในการมองเรื่องขอบขัณฑสีมาของอาณาจักรจากมุมมองของสยามและอังกฤษที่

แตกต่างกัน ในยุคก่อนสมัยใหม่ (premodern) สยามครั้งที่มิได้นิยามเรื่องเขตแดนตามระเบียบโลกสมัยใหม่ 

สยามมีรูปแบบของการนิยามขอบเขตของสยามตามแบบดั้งเดิมคือการที่เขตแดนสยามขยายตัวหรือหดตัวตาม

เขตพระราชอำนาจของกษัตริย์ ในทางกลับกันการมองเรื่องขอบเขตก็แปรผันตามการยอมรับในอำนาจของ

สยามที่ขยายไปถึงเมืองต่าง ๆ เป�นการสร้างเขตแดนของสยามที่ไม่มีเส้นแบ่งดินแดนตายตัว ขอบขัณฑสีมา

รูปแบบดังกล่าวเป�ดโอกาสให้ผู้คนของดินแดนหนึ่งกับอีกแดนหนึ่งที่อาจมีพื้นที่ชนแดนกันหรือทับซ้อนร่วมกัน

สามารถข้ามไปมาได้อย่างอิสระโดยมิต้องอ้างอิงถึงระเบียบการข้ามแดนเป�นทางการใด ๆ (Winichakul, 

1994) เนื่องจากการขยายขอบเขตในรัฐราชาธิปไตยโบราณสามารถเกิดขึ้นได้ไม่จากการทำสงครามแย่งชิงก็

เกิดการมีปฏิสัมพันธ์ผ่านการแต่งงานข้ามราชวงศ์ (เบน แอนเดอร์สัน, 2552) ความเป�นชาติและเขตแดนของ

ชาติเข้มงวดขึ้นหรืออาจเรียกได้ว่าเปลี่ยนกระบวนทัศน์ในการมองเรื ่องเขตแดน ในคริสต์ศตวรรษที่ 20  

การก่อตัวของชาตินิยมในสยามมีลักษณะที่แตกต่างจากประเทศเพื่อนบ้านในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ โดยมี

ลักษณะที่การประกอบสร้างชาตินั้นวางอยู่บนเป้าหมายของความเป�นอารยประเทศ (civilization) มีลักษณา

การที่เป�นไปตามแนวทางของชาตินิยมจากบนสู่ล่าง (Chaloemtiarana, 2018) เส้นพรมแดนจึงเป�นสิ่งสมมติ

ในการบริหารงานของประเทศ (มรกต เจวจินดา ไมยเออร์, 2556) และเป�นมายาคติที่รัฐสร้างขึ้นในการแสดง

อำนาจและสิทธิในการครอบครอง และพื้นที่และเส้นเขตแดนจึงเป�นประเด็นทางรัฐศาสตร์ที่สะท้อนความเป�น

รัฐชาติสมัยใหม่ในภูมิภาคผลของการขยายตัวของลัทธิอาณานิคม (อัญชริญา จันทรป�ฎก, 2562) เส้นเขตแดน

เป�นเรื่องที่สะท้อนความเป�นรัฐชาติสมัยใหม่ ถึงแม้ว่ากระแสการตรึงความเหนียวแน่นเรื่องเขตแดนจะถูกแทนที่

ด้วยกระแสของการสร้างความเป�นประชาคมอาเซียน แต่ก็หลีกเลี่ยงไม่ได้ว่านอกจากเส้นเขตแดนถึงแม้ในแผน

ที่จะเป�นเพียงการสร้างความรู้สึกเรื่องความเป�นเจ้าข้าวเจ้าของ สงวนและรักษาซึ่งผืนแผ่นดิน แต่สิ่งที่ฝ�งรากลึก

ในมโนคติของคนไทยคือเรื่องราวการสร้างประวัติศาสตร์ชาตินิยมน่ันเอง  

เรื่องเล่าประวัติศาสตร์ของไทยส่วนใหญ่จะเป�นการเน้นความสำคัญเรื่องอำนาจนำและความสูงส่ง

เพื่อสดุดีของราชวงศ์ โดยแรกเริ่มการก่อสร้างชาติในสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวประกอบ

รูปขึ้นมาโดยหมุดหมายอยู่ที่พระมหากษัตริย์ที่มีความสัมพันธ์ต่อชาติกับการประพาสต่างประเทศ รวมถึงการมี

ประวัติศาสตร์ที่เป�นเส้นยาวนานก็ล้วนมีความสำคัญต่อการสร้างชาติทั้งสิ้น กรณีอาณาจักรศรีวิชัยโดยที่

ศูนย์กลางอยู่ทางตอนใต้ของประเทศไทยในป�จจุบัน หรือในปาเล็มบังของอินโดนีเซียกันแน่ (Thompson, 

2012) ตรงนี้เองเป�นส่วนหนึ่งในการสร้างสำนึกของความเป�นชาติ อีกประการหนึ่งคือการขยายตัวของ

ภาษาไทยและการแพร่ออกไปในพ้ืนที่ที่พูดภาษาอ่ืน ภาษาจึงเป�นสิ่งกำหนดอัตลักษณ์ของผู้คน อาทิ ภาษาไทย

ย่อมกำหนดหรือบ่งชี้ถึงความเป�นคนไทย และเมื่อภาษามีเขตอำนาจเป�นตัวแทนของอำนาจในการนำเสนอ

ความเป�นไทยตามอุดมคติ การใช้ภาษาไทยหรือไทยกลางสามารถขยายขอบเขตไปในระดับภูมิภาคที่ใช้ภาษา



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

304 

ถิ่นอื่น เสมือนการสร้างชาติไทยด้วยอุดมคติการใช้ภาษาไทยกลาง เมื่อย้อนกลับไปในคริสต์ศตวรรษที่ 20  

การให้ความสำคัญกับเขตแดนทางภูมิศาสตร์ไม่ว่าจะเป�นเขตแดนธรรมชาติ หรือมนุษย์สร้างขึ ้นเป�น

ส่วนประกอบในการอธิบายพื้นที่พรมแดนของชาติและรัฐ และเป�นการแบ่งแยกมนุษย์ออกเป�นฝ�กฝ่ายแบ่งเขา

แบ่งเรา อนึ่งการล่มสลายของสหภาพโซเวียตตลอดจนการก้าวเข้าสู ่ยุคโลกาภิวัตน์และการถอนตัวของ 

เจ้าอาณานิคมในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ทำให้เกิดการไม่คงตัวของเส้นเขตแดนเพื่อความเป�นอันหนึ่งอันเดียว

ของชาติ เกิดการข้ามกันไปมาของเศรษฐกิจ วัฒนธรรม และอุดมการณ์การเมือง และเกิดการตั้งคำถามเรื่อง

ความชอบธรรมของเส้นแบ่งเขตแดน (จักรกริช สังขมณี, 2551) การสะท้อนให้เห็นถึงเส้นแบ่งเรื่องชาติกับ 

เส้นพรมแดนอาจไม่ใช่เรื่องใหม่ในสาขาวิชาสังคมศาสตร์ ทว่าปฏิบัติการทางวัฒนธรรมบางประการก็เลยล้ำ 

เส้นเขตแดนทางรัฐชาติไป การเลยล้ำที่กล่าวมานี้ไม่ใช่การรุกรานหรือบกุรุกแต่อย่างใด เนื่องจากภูมิวัฒนธรรม

มีลักษณะหยิบยืม แบ่งป�น และสอดประสาน ทั้งยังมีประวัติศาสตร์ที่ยาวนานกว่าเรื่องเส้นเขตแดนที่เพ่ิงเกิดขึ้น

ในยุคอาณานิคมที่มีข้อจำกัดทางภูมิรัฐศาสตร์  

เครื ่องดนตรีชิ ้นนี ้เมื ่อใช้โลกทัศน์ในการมองแบบความจริงของวัตถุ และการดำรงอยู่ของวัตถุ  

หรือเรียกว่าภววิทยาของเครื ่องดนตรีปรากฏว่า การไตร่ตรองที ่ภววิทยาของฆ้องหุ ่ยคือการที่มนุษย์ใช้ 

การตีความระหว่างมนุษย์และวัตถุจะนำไปสู่การหาความจริงจากมุมมองที่ต่างออกไปจากเดิมและสืบสวนไป

หาถึงการดำรงอยู่ของสิ่งน้ัน (นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 2565) แน่นอนว่าฆ้องหุ่ยไม่ได้ทำหน้าที่เป�นเครื่องดนตรีเพียง

อย่างเดียวท่ามกลางกาลเวลาของการดำรงอยู่ของฆ้องหุ่ยเนิ่นนานนับศตวรรษ ในบทความนี้มีประสงค์เพ่ือ

นำเสนอและชี้ประเด็นเรื่องเครื่องดนตรีชนิดหนึ่งที่ได้รับการจัดอยู่ในกลุ่มดนตรีไทยและเป�นดนตรีหลักประจำ

ชาติ โดยแท้จริงแล้วเครื่องดนตรีชนิดนี้จำเป�นอย่างยิ่งที่ต้องข้ามแดนเชิงภูมิรัฐศาสตร์เพื่อได้มาซึ่งการนำเสนอ

ขนบนิยมความเป�นไทย ‘ฆ้องหุ่ย’ ในป�จจุบันจำเป�นต้องข้ามแดนเพื่อได้มาซึ่งความสมบูรณ์พร้อมในการสร้าง

เสียงตามขนบ เป�นข้อคิดอย่างน่าสนใจว่าเครื่องดนตรีชนิดหนึ่งที่บรรจุอยู่ในวงดนตรีไทยตามขนบดั้งเดิม  

แต่การได้มาจำเป�นต้องใช้กระบวนการข้ามแดนและการตั้งคำถามว่าฆ้องชนิดหนึ่งเมื่ออยู่ในดินแดนหน่ึง 

มีสถานะและการรับรู ้อย่างไร เมื ่อข้ามแดนมาแล้วการรับรู ้และสถานะที ่ได้มาใหม่จำต้องแลกมากับ

กระบวนการใด 

วงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ ที่เพิ่งสร้างขึ้น 

ต้นตอของวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์เกิดจากวงป��พาทย์แต่เดิมชนิดหนึ่งเรียกว่าวงป��พาทย์ไม้นวม 

ประกอบด้วย ระนาดเอก ระนาดทุ้ม ฆ้องวงใหญ่ ฆ้องวงเล็ก ตะโพน กลองทัด ขลุ่ย และซออู้ โดยสมเด็จ 

พระเจ้าบรมวงศ์เธอ เจ้าฟ้ากรมพระยานริศรานุวัดติวงศ์ ทรงปรับปรุงขึ้นด้วยจุดประสงค์เฉพาะโดยแรกเริ่มใช้

ในการแสดงของราชสำนักสยามเริ่มจากการใช้ประกอบการแสดงละครมืด5

6 ที่สมเด็จเจ้าฟ้าฯ ทรงพระนิพนธ์

 
6 ละครมืด เป�นการแสดงที่ได้รับเอาแบบอย่างแนวคิดจากตะวันตก คือการที่วงดนตรีและคีตศิลป์ดำเนินเล่าเรื่องไปโดยไม่มี 

ตัวละคร ใช้การบรรยายผ่านเพลง ดนตรี และการขับร้อง 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

305 

บทละครขึ้น จากนั้นก็ปรับการขับร้องและดนตรีเพื่อใช้ประกอบการแสดงภาพนิ่ง6

7ตามพระประสงค์ของสยาม

มกุฏราชกุมาร พระองค์แรก เป�นที่ครึกครื้นในราชสำนักกระทั่งขยายตัวและได้รับความนิยมมากจนต้องนำ

นักร้องและนักดนตรีจากกรมมหรสพและวังบ้านหม้อเข้าร่วมการแสดง ต่อจากนั้นเมื่อเจ้าพระยาเทเวศรวงศ์

วิวัฒน์เดินทางไปยุโรป ได้มีความสนใจรับเอาแนวความคิดของอุปรากรแบบฝรั่งที่มีความอลังการทั้งฉาก  

เวที เครื่องแต่งกาย เนื้อเรื่องและดนตรี จึงได้ปรับเข้ากับการแสดงแบบไทยแต่ดั้งเดิมให้มีลักษณะคล้อยตามไป

ตามแนวคอนเสิร์ตแบบตะวันตก จึงได้เกิดการแสดงแบบใหม่และตั้งโรงละครแบบใหม่นี้ตรงถนนอัษฎางค์  

ริมคลองหลอด ชื่อโรงละครดึกดำบรรพ์ และวงป��พาทย์ที่ปรับปรุงขึ้นใหม่ให้เหมาะสมกับการแสดงละคร 

ดึกดำบรรพ์ จึงเรียกว่าป��พาทย์ ดึกดำบรรพ์ (ธรณัส หินอ่อน, 2557) เครื่องดนตรีส่วนใหญ่สำหรับวงป��พาทย์ดึก

ดำบรรพ์ใช้รูปแบบเดียวกับวงป��พาทย์ไม้นวม โดยเครื่องดนตรีที่สร้างขึ้นใหม่สำหรับวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์มี  

2 ชนิดคือ กลองตะโพนและฆ้องหุ่ย ละครดึกดำบรรพ์แสดงอย่างเต็มรูปเมื่อ พ.ศ. 2442 ใช้ต้อนรับแขกเมือง

หรือพวกผู้มีบรรดาศักดิ์ โดยแรกเริ่มเครื่องดนตรีในวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ใช้เครื่องดนตรีใดก็ได้ที่ไม่สร้างเสียง

แหลม เน้นที่การใช้เครื่องดนตรีที่มีเสียงนุ่มนวล การผสมฆ้องหุ่ยแต่เดิมมีเพียงการใช้โหม่งตียืนจังหวะอย่าง

เดียว ต่อมามีการนำโหม่งขนาดใหญ่มาเรียงกันครบเสียงและตีผันเสียงไปตามเนื้อเพลง ซึ่งการใช้โหม่งใหญ่ก็

อาจเลียนมาจากชวา (ธนิต อยู่โพธ์ิ, 2523) 

ในกระบวนป��พาทย์ทั้งปวง วงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์แม้ชื่อจะฟ�งดูเก่าแก่แต่เป�นการประสมวงรูปแบบ

ใหม่ มีคติเรื่องพิสัยของเสียงในวงดนตรีเข้ามาประมวลร่วมด้วย เป�นที่แน่ชัดว่าเป�นประดิษฐกรรมทางวงดนตรี

อย่างใหม่แม้กล่าวอ้างว่าเป�นแรงดลใจมาจากอุปรากรฝรั่งก็ตาม ในทางหนึ่งคงเป�นการเลียนอย่างเฉพาะ

แนวคิดเรื ่องการร้องและการดำเนินเรื ่องโดยผู้แสดง ผิดจากขนบเก่าของนาฏศิลป์ไทยที่อยู่ภายใต้กรอบ 

ราชสำนักที่ผู้เล่าเรื่องจะเป�นคีตศิลป�น ในอีกทางหนึ่งก็ปรับใช้เครื่องดนตรีที่มีอยู่ในวัฒนธรรมดนตรีไทยเป�น

หลัก และยังคงรูปแบบการบรรเลง กลวิธี และการนำเสนออย่างไทย หากมีการประยุกต์ก็ใช้แนวความคิดจาก

รากเดิม ตัวอย่างคือฆ้องหุ่ยตามที่กล่าวข้างต้นแล้วนั้น แต่เดิมใช้โหม่งหรือฆ้องโหม่งเอามาตีเข้าเป�นจังหวะโดย

อาศัยการเลือกเสียงฆ้องโหม่งที่ใกล้เคียงกับระดับเสียงของเครื่องดนตรีไทย การแปลงการใช้งานของเครื่อง

ประกอบจังหวะที่กลายมาเป�นฆ้องหุ่ยสังกัดเครื่องดำเนินทำนองทำให้เกิดมิติการใช้งานใหม่ เกิดวิธีการทาง

ดนตรีใหม่ และเกิดการพัฒนาเครื่องดนตรีใหม่  

 
7 ละครภาพนิ่ง เป�นการแสดงที่ใช้ตัวละครทำท่าทางประกอบบทเพลงตามเนื้อหาของเรื่องที่บรรยายผ่านการบรรเลงและขับ

ร้อง โดยผู้แสดงไม่เคลื่อนไหวเสมือนเป�นภาพนิ่ง เมื่อจบการแสดงฉากหนึ่งจะทำการดับไฟให้มืดและผู้แสดงจะเข้ามาทำ

ภาพนิ่งผลัดเปลี่ยนตามเนื้อเรื่องของวรรณกรรมท่ีใช้แสดง 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

306 

 
ภาพที่ 1 วงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ 

ที่มา พรชัย ผลนิโครธ 

เอกลักษณ์ของวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ตามที่กล่าวแล้วนั ้นมีอุดมคติเสียงไปทางทุ้มต่ำ นุ ่มนวล 

กล่าวคือในวงดนตรีไทยตามขนบโดยทั่วไปมีพิสัยของเสียงในแนวเสียงกลางถึงสูงซึ่งเป�นขนบนิยมแต่ดั้งเดิม 

ต่อมามีแนวคิดตามตะวันตกเรื่องของการสร้างดุลยภาพของเสียงสูง กลาง ต่ำ วงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์จึงเป�น

แนวคิดที่จะสร้างวงดนตรีที่มีเสียงทุ้มต่ำโดยที่ไม่มีปรากฏในคติดนตรีไทยมาแต่เก่าก่อน โดยเฉพาะเครื่องดนตรี

ที่เป�นเอกลักษณ์ของวงดนตรีป��พาทย์ดึกดำบรรพ์เฉพาะคือฆ้องหุ่ย เครื่องดนตรีที่ประกอบกันเข้าจากกระจัง

และฆ้องโหม่ง 7 ใบไล่เสียงสูง - ต่ำ ครบตามเสียงดนตรีไทย โดยสิ่งที่น่าสนใจคือการที่วงดนตรีไทยตามขนบถึง

แม้ป��พาทย์ไม้นวมด้ังเดิมก็ให้แนวเสียงไปทางนุ่มนวลทุ้มลงกว่าป��พาทย์ไม้แข็งอยู่มาก แต่พิสัยเสียงแนวต่ำด่ิงลึก

ก็ไม่เทียบวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ที่เป�นป��พาทย์ชนิดใหม่นี้ การกล่าวว่าฆ้องหุ่ยเป�นเอกลักษณ์ของวงป��พาทย์ 

ดึกดำบรรพ์นั้นหากพิเคราะห์ดูจะทราบว่า เป�นเครื่องดนตรีเอกของวงดนตรีชนิดนี้กล่าวคือ ปรากฏใช้ใน 

การประสมวงดนตรีตามรูปแบบการประสมวงดนตรีไทยมาตรฐานเฉพาะในวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์เท่าน้ัน  

หากมีการนำไปใช้โดยเด่ียวหรือใช้ร่วมกับเครื่องดนตรีอ่ืนใดก็เป�นเพียงเรื่องช่ัวคราวเบ็ดเตล็ด  

 
ภาพที่ 2 ฆ้องหุ่ย 

ที่มา พรชัย ผลนิโครธ 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

307 

แนวเสียงของฆ้องหุ่ยเป�นแนวเสียงดิ ่งลงต่ำได้รับการคิดอย่างดีแล้วให้เหมาะสมกับวงป��พาทย์ 

ดึกดำบรรพ์ที่พื้นมาตรฐานเสียงของเครื่องดนตรีอื่นในวงดนตรีเป�นไปตามแนวเสียงกลางค่อนต่ำ การที่มี 

ฆ้องหุ่ยในวงดนตรีเป�นเสมือนเครื่องสมานและอุ้มวงดนตรีให้เกิดความทุ้มฉ่ำอย่างน่าอัศจรรย์ การเลือกฆ้องหุ่ย

เป�นเครื่องดนตรีที่มีกระบวนการซับซ้อนและดูเหมือนว่าการได้มาซึ่งฆ้องหุ่ยอย่างดีแต่ละสำรับจะไม่ใช่เรื่องง่าย

และไม่ได้หาได้โดยลำพังในประเทศไทย การเสาะแสวงหาเครื่องดนตรีชั้นดีเป�นที่มาดหมายของนักดนตรีไม่ว่า

จะชนชาติใดตามคติคุณค่าของเครื่องดนตรีว่าด้วยเสียงตามขนบนิยมแต่ละชนชาตินั้น ในส่วนฆ้องหุ่ยน้ัน

องค์ประกอบสำคัญหลักคือลูกฆ้อง ที่ทำจากวัสดุโลหะผสมตีขึ้นรูปด้วยกระบวนการโบราณคือการทุบด้วยค้อน 

ทว่าการแสวงหาฆ้องหุ่ยชั้นดีไม่สามารถหาได้ในประเทศไทยป�จจุบัน ฆ้องหุ่ยจึงเป�นเรื่องของเครื่องดนตรีที่

ได้มา เลือกเฟ้น และประกอบรวมสำรับยากเย็นยิ ่งนัก คุณสมบัติของลูกฆ้องหุ่ยมีด้วยกันหลายประการ 

แบ่งเป�น 2 ส่วนหลัก คือคุณสมบัติเรื่องเสียง และคุณสมบัติเรื่องรูปลักษณ์  

• คุณสมบัติเรื่องเสียง  

เสียงถือว่าเป�นคุณสมบัติหลักของเครื่องดนตรี แน่นอนว่าเครื่องดนตรีที่ดีคือเครื่องดนตรีผลิต

เสียงได้ดีและตรงตามความนึกคิดของนักดนตรี เสียงจึงเป�นเรื่องสำคัญประการหลัก โดยเครื่องดนตรี

ประเภทโลหะมีลักษณะเสียงที่ดังกังวาน กล่าวคือเมื่อกำเนิดเสียงออกไปแล้วมีระยะการกังวานของเสียง

สืบเนื่องไปอีกเป�นระยะหนึ่ง ป�ญหาที่พบมี 3 ลักษณะที่ไม่พึงประสงค์ในการเลือกหาฆ้องหุ่ย คือ  

(1) เสียงที่กำเนิดจากปุ่มฆ้องเป�นเสียงหน่ึง แต่เสียงที่กำธรออกไปต่อเป�นอีกเสียงหน่ึง โดยมีทั้งไปทางต่ำ

กว่า และเหินสูงกว่าเสียงปุ่มฆ้อง (2) คุณภาพของเสียงว่าด้วยความกังวาน (สั้น - ยาว) ของเสียงและ

เนื้อเสียงที่ผลิตออกมา คือการเลือกฆ้องหุ่ยในแต่ละสำรับจำเป�นต้องเลือกเสียงแต่ละลูกที่มีการกำธร

ของระยะเสียงยาวพอ ๆ กัน ถึงจะเป�นฆ้องหุ่ยที่มีสำรับเสียงอยู่ในแนวเดียวกัน ฟ�งแล้วได้เสียงที่เกาะ

กลุ่มกัน และ (3) การเลือกเสียงเข้าสำรับ ส่วนนี้เป�นส่วนระดับเสียงซึ่งเป�นเรื่องของระดับความถี่เสียง 

การเลือกฆ้องหุ่ยแต่ละลูกให้มีระดับเสียงตรงตามแนวเสียงของการเทียบเสียงวงดนตรีไทยและไล่ระดับ

สัดส่วนของลูกฆ้องหุ่ย เป�นเรื่องที่ไม่ง่ายนัก เนื่องจากมีตัวแปร 2 ตัวกำกับอยู่ คือระดับเสียงและขนาด

ของลูกฆ้องหุ่ย ส่วนน้ีเรียกเป�นภาษาปากว่า ไล่เสียง ไล่ลูก ถึงนับเป�นสำรับหุ่ยที่ตรงตามความนิยม 

• คุณสมบัติเรื่องรูปลักษณ์ 

ส่วนนี้กล่าวถึงคุณสมบัติของกระสวนของลูกฆ้องหุ่ย เริ่มจากชนิดของโลหะผสม การเคลือบ 

สีใหม่ ความคล้ำ และกระสวนของลูกฆ้องหุ่ย จากข้อที่ยกมาข้างต้นเรื่อง ไล่เสียง ไล่ลูก คุณสมบัติสำคญั

ของเครื่องดนตรีคือรูปลักษณ์ความสวยงามทางทัศนศิลป์ ฆ้องหุ่ยที่ดีประกอบด้วยลูกฆ้องที่มีขนาด

เหมาะสมเมื่อแขวนกับกระจังหุ่ย และองค์ประกอบของลูกฆ้องประกอบด้วย (1) ปุ่มฆ้อง ที่มีขนาด

เหมาะสมกับตัวลูกหุ่ยทั้งใบ ความหนาของปุ่มฆ้องมีผลต่อทั้งระดับเสียงและคุณภาพเนื้อเสียง เพราะ

เป�นต้นกำเนิดเสียงในการบรรเลง (2) ฉัตรฆ้องบน เป�นส่วนโลหะที่แผ่จากปุ่มฆ้องกางออกไป เป�นส่วน

ของรัศมีขนาดลูกฆ้อง ขนาดและความหนามีผลต่อเสียงที่ส่งต่อจากปุ่มฆ้อง สำหรับฉัตรฆ้องบนมีเรื่อง

สัดส่วนความนูนและโค้ง เป�นกระบวนการทุบขึ้นรูปให้มีส่วนเว้าโค้งสอดรับกับปุ่มฆ้อง ความโค้งนูนของ



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

308 

ฉัตรฆ้องบนนอกจากเป�นพื้นที่ที่ทำให้เกิดความอ่อนช้อยรับกับปุ่มฆ้องแล้ว ยังส่งผลต่อระดับของเสียง

ฆ้องและความกังวานอีกด้วย และ (3) ฉัตรขอบฆ้อง เป�นส่วนงุ้มต่อจากฉัตรฆ้องบน เป�นส่วนต่อที่สร้าง

มิติความหนาให้แก่ลูกฆ้องหุ่ยและเป�นส่วนปลายของลูกฆ้องหุ่ย ส่วนนี้มีผลต่อเสียงของฆ้องหุ่ยเช่นกัน

แต่ไม่เท่ากับฉัตรฆ้องบน  

ลูกฆ้องหุ่ยเป�นเครื่องดนตรีที่นักดนตรีไทยจำเป�นต้องเดินทางข้ามแดนไปเลือกสรรลูกฆ้องจากแหล่ง

ขายส่งที่ใกล้ที่สุดโดยข้ามด่านชายแดนแม่สาย – ท่าขี้เหล็ก อำเภอแม่สาย จังหวัดเชียงราย ไปยังแหล่งขายส่ง

ลูกฆ้องที่จังหวัดท่าขี ้เหล็ก จังหวัดหนึ่งในรัฐชานหรือรัฐฉานของประเทศพม่า เป�นแหล่งรวมของสินค้า 

นานาชนิด และหนึ่งในนั้นคือลูกฆ้องสำหรับรวบสำรับเป�นฆ้องหุ่ยในวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ ลูกฆ้องหรือโหม่ง

ขนาดใหญ่และย่อมไล่ขนาดกันลงมา วัดด้วยระบบอิมพีเรียล (Imperial unit) เป�นหลัก อาจสมคล้อยไปได้ว่า

ระบบวัดแบบอิมพีเรียลน้ีเป�นมาตรฐานที่ใช้กันทั้งในสหรัฐอเมริกาและสหราชอาณาจักร พม่ารับระบบน้ีมาครั้ง

สมัยเป�นอาณานิคมของอังกฤษ แต่ในป�จจุบันการซื้อขายลูกฆ้องหุ่ยใช้วิธีการช่างน้ำหนักเป�นส่วนมาก ระบบ

การวัดขนาดแล้วซื้อขายตามขนาดเส้นผ่านศูนย์กลางของลูกฆ้องได้ยกเลิกไปหลายป�แล้ว 

ฆ้องข้ามแดน 

ฆ้องขนาดใหญ่สำหรับนำมาใช้เพื่อเป�นฆ้องหุ่ยของวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์นั้นส่วนหนึ่งอาจสืบหาได้

จากร้านขายฆ้องในประเทศไทย ฆ้องส่วนหนึ่งจะได้รับการจัดสำรับเพื่อใช้ในวงดนตรีทางภาคเหนือสำหรับ

ประกอบวงกลองต่ึงโนงเป�นต้น ในจังหวัดลำพูนมีร้านที่สะสมฆ้องไว้สำหรับใช้เข้าสำรับของวงดนตรีตามที่กล่าว

มานั้น อนึ่งฆ้องที่นำมาจัดเข้าสำรับเป�นฆ้องที่ผลิตขึ้นจากเมืองมัณฑะเลย์เป�นฆ้องสัญชาติพม่า จากการไต่ถาม

ผู้ค้าฆ้องซึ่งส่วนมากเป�นชนชาวฮ่อ7

8 หรือที่เรียกกันว่าจีนฮ่อเป�นเจ้าของร้านรวงที่อยู่ฝ��งตรงข้ามด่านศุลกากรแม่

สาย สภาพของผู้คนที่ข้ามด่านไปมาด้วยธุรกิจหลักคือการค้าและการขนส่ง การมุ่งหน้าไปสู่ร้านค้าที่มีเป�น

ร้านค้าเบ็ดเตล็ด ขายทั้งเครื่องโลหะ พระพุทธรูปศิลปกรรมพม่า เครื่องรางศักดิ์สิทธิ์ เครื่องใช้ไม้สอยใน

ชีวิตประจำวัน เครื่องดนตรีทั้งโหม่ง ฉิ่ง ฉาบ กลอง ตลอดจนเครื่องครัว ในบรรดาจำนวนร้านค้าที่เรียงรายอยู่

นั้นทั้งร้านที่ตั้งอยู่ในอาคารคูหาและร้านที่ตั้งริมทาง มีไม่กี่ร้านที่สามารถเลือกซื้อฆ้องได้ ร้านค้าที่จำหน่ายฆ้อง

ส่วนหนึ่งเป�นร้านค้าประเภทขายของที่ระลึกซึ่งฆ้องเป�นส่วนหนึ่งในจำนวนของที่ระลึก ดังนั้นร้านค้าจำพวกน้ี

จะมีฆ้องอยู่ไม่มากนักและไม่ได้เน้นประสงค์ในการขายสำหรับเป�นเครื่องดนตรี ร้านค้าที่ประสงค์ในการเลือก

ฆ้องหุ่ยเป�นร้านค้าที่ตั้งอยู่ในอาคาร ผู้ค้าสามารถสนทนาอย่างคล่องแคล่วได้ทั้งภาษาจีนพื้นถิ่น ภาษาจีนกลาง 

ภาษาพม่า ภาษาอังกฤษ และภาษาไทย ร้านค้าประเภทนี้จะมีทุนรอนในการซื้อฆ้องจำนวนมากมาจากแหล่ง

ผลิตโดยตรง การได้มาซึ่งฆ้องขนาดต่าง ๆ ตั้งแต่ขนาดย่อม 4-5 นิ้ว กระทั่งขนาดใหญ่กว่า 30 นิ้ว เป�นเรื่อง

ของสัมพันธภาพระหว่างพ่อค้าคนกลางและต้นทางการผลิต โดยอุตสาหกรรมการผลิตเป�นอุตสาหกรรมที่พ่ึงพา

เทคโนโลยีน้อยมาก กระบวนการผลิตหลักจึงต้องอาศัยฝ�มือและความชำนาญของช่างผู้ตีขึ้นรูปฆ้อง และทักษะ

 
8 ฮ่อ หรือ ห้อ เป�นชนชาติจีนยูนนานที่อพยพลงมาอยู่บริเวณพรมแดนไทย-พม่า-ลาว อนึ่งจีนฮ่ออพยพครั้งใหญ่ราวสมัย

สงครามกลางเมืองของจีน (ก๊กมินตั๋ง) ส่วนหนึ่งอพยพมาตั้งถิ่นฐานในไทย และอีกส่วนได้ตั้งถิ่นฐานบริเวณรัฐชานในสหภาพ

เมียนมา (เตภิตา เสือหัน และอรศิริ ปาณินท์, 2558) 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

309 

การผสมโลหะที่สั่งสมมาอย่างเชี่ยวชาญ ร้านค้าที่เปรียบเสมือนพ่อค้าคนกลางต้องสำรองเงินก่อนเริ่มการผลิต

เป�นเง่ือนไขทางการค้าของการผลิตฆ้อง  

ความหลากหลายของระดับเสียงเป�นอีกป�จจัยหนึ่งในการคัดสรรฆ้อง เนื่องจากการผลิตฆ้องแต่

แรกเริ่มนั้นมิได้มีวัตถุประสงค์เพื่อการดนตรีเป�นสำคัญ และยิ่งไปกว่านั้นวัตถุประสงค์ทางดนตรีไทยย่อมไม่ใช่

ประสงค์หลักของผู้ผลิตต้นทาง การคัดสรรฆ้องจึงมีความเป�นไปได้สูงว่าในบรรดาฆ้องที่มีขนาดเท่ากัน อาจมี

พิสัยของระดับเสียงแตกต่างกันและมีเสียงที่กระเดียดแปล่งไปจากระดับเสียงของดนตรีไทย จึงเป�นกิจหลักที่

ต้องคัดสรรฆ้องที่มีระดับเสียงใกล้เคียงระดับเสียงไทยให้มากที่สุด อุปสรรคสำคัญในการเลือกเสียงฆ้องคือ 

ความด่ิงตรงของเสียง (เสียงไม่ส่ายหรือแกว่ง) และความเสถียรของระดับเสียง (เสียงจากปุ่มฆ้องและเสียงกำธร

ต้องตรงกัน) ซึ่งเป�นคุณสมบัติแรกในการคัดสรรฆ้อง ส่วนเรื่องของระดับเสียงตามความถี่เสียงดนตรีไทยใช้ 

การเทียบกับขลุ่ยเพียงออเป�นสำคัญเบื้องต้น จากนั้นเลือกฆ้องจัดหมวดความถี่เสียงเดียวกัน (อาจขนาด

ต่างกัน) แล้วจึงเลือกเสียงที่ฟ�งแล้วเหมาะสมกลมกล่อมที่สุด ส่วนนี้เป�นทักษะทางดนตรีส่วนตัวของแต่ละคน 

ฆ้องที่ได้เพื่อจะเข้าสำรับเป�นฆ้องหุ่ยนั้นจากการเลือกเบื้องต้นนี้อาจยังไม่ได้ระดับเสียงที่ตรงตามความถี่เสียง

ของระบบการเทียบเสียงดนตรีไทย ระบบดังกล่าวนี้เป�นระบบ 7 เสียงเท่าโดยเทียบเคียง (approximate 

equidistance)9 (Garzoli, 2015) ระบบดังกล่าวนี้เป�นวิธีการเข้าใจระดับเสียงด้วยโสตประสาท การฟ�งเพื่อให้

เข้าถึงเสียงตามที่ได้ยินมากกว่าการใช้เครื่องมือในการกำหนดค่าความถี่ทางคณิตศาสตร์ กล่าวคือเนื่องจาก 

การเทียบเสียงของไทยมีแม่แบบของระดับเสียงที่หลากหลายตามแหล่งที่มาและขนบธรรมเนียมที่ต่างกัน เช่น 

สำนักดนตรีที่ต่างกัน การสืบสำนักที่ต่างกัน ความนิยมของผู้บรรเลง จึงมีความแตกต่างกันหากหลายออกไป 

มิได้ยึดเกณฑ์กลางตายตัว อาทิ การเทียบเสียงเครื่องดนตรีแบบสำนักดนตรีฝ��งธนบุรี และฝ��งพระนคร ซึ่งมิได้มี

แนวเสียงสบกันตรงสนิท ข้อดีของการใช้หูฟ�งเสียงคือเมื่อเครื่องดนตรีนั้น ๆ เทียบเสียงด้วยความรู้สึกทางโสต

สัมผัสแล้วเสียงดังกล่าวคือเสียงที่เมื่อบรรเลงจริงผู้ฟ�งจะได้ยินเสียงเช่นน้ัน การเทียบเสียงเพ่ือหาความใกล้เคียง

ย่อมใช้เสียงอ้างอิงจากระนาดเหล็กหรือขลุ่ยเพียงออ และคัดเสียงเข้าหาเสียงอ้างอิงให้มากที่สุด 

 
9 ดูเพิ่ม Garzoli, J. (2015). The Myth of Equidistance in Thai Tuning. Analytical Approaches to world music, 

4(2), 1-29.  



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

310 

 
ภาพที่ 3 เทียบเสียงฆ้องหาเสียงเท่า โดยใช้การกำธรของเสียง 

ที่มา พรชัย ผลนิโครธ 

การหาเสียงฆ้องให้เท่ากับเสียงที่ต้องการอีกวิธีหนึ่ง คือการใช้คุณสมบัติทางธรรมชาติของเสียงใน

การเทียบหา กล่าวคือเมื่อมีเสียงอ้างอิงจากฆ้องลูกใดลูกหนึ่งแล้ว (ในภาพฆ้องลูกเล็กคือเสียงอ้างอิง) ให้หัน

ด้านหลังฆ้องเข้าหากัน เมื่อตีฆ้องลูกที่ต้องการเทียบเสียง (ในภาพคือลูกใหญ่) หากระดับเสียงเท่ากับลูกฆ้องที่

ใช้อ้างอิงจะเกิดการสั่นสะเทือนของลูกฆ้องที่อ้างอิงนั้นเนื่องจากคลื่นเสียงที่ตรงกัน ในกรณีที่ฆ้องลูกที่ต้องการ

เทียบเสียงมีระดับเสียงไม่ตรงกับเสียงลูกฆ้องที่ใช้อ้างอิง เมื่อตีแล้วคลื่นเสียงจะไม่เข้าร่องเสียงเดียวกัน ลูกฆ้อง

ที่ใช้อ้างอิงจะไม่สั่นสะเทือน การเลือกฆ้องด้วยวิธีน้ีเป�นวิธีอย่างหน่ึงที่ใช้ในการหาเสียงโหม่งของวงกลองต่ึงโนง

ด้วยเช่นกัน ตามคำบอกเล่าของผู้ขายและนักดนตรีในภาคเหนือ 

  
ภาพที่ 4 ฆ้อง โหม่ง และเครื่องดนตรีโลหะ จากร้านค้าในเมืองท่าขี้เหล็ก 

ที่มา ชยุติ ทัศนวงศ์วรา 

หากมองในมุมมองทางสังคมศาสตร์การแสวงหาฆ้องหุ่ยข้ามแดนเป�นเสมือนการตีความและให้

ความหมายของสถานภาพของเครื่องดนตรี กล่าวคือหากมองที่ตัวเครื่องดนตรี ฆ้องขนาดใหญ่ไม่ว่าจะในเมือง

มัณฑะเลย์ต้นทางการผลิต หรือในเมืองท่าขี้เหล็กตลาดกลางการค้าฆ้อง ฆ้องมีสถานะเป�นเครื่องดนตรีอย่าง



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

311 

หนึ่งหรือเป�นเครื่องที่มีความหมายที่ไม่ใช่เครื่องดนตรีไทยและห่างไกลกับการเป�นฆ้องหุ่ย การคัดสรรฆ้องให้มี

สถานะเบื้องต้นเป�นฆ้องหุ่ยนั้นเป�นกระบวนการการให้ความหมายโดยมุมมองของนักดนตรีไทย ฆ้องอาจเป�น

สัญลักษณ์เครื่องดนตรีทางศาสนาใช้ในการบอกอาณัติสัญญานในการทำสังฆกิจ ฆ้องส่วนใหญ่ในเมืองท่า

ขี้เหล็กจะมีคนซื้อไปถวายวัดหรือพระสงฆ์มาเลือกซื้อไปเพื่อนำไปใช้ในกิจการของวัด นอกจากตัวเครื่องดนตรี

แล้วเสียงของเครื่องดนตรีย่อมสามารถสัมพันธ์กับบริบททางสังคมหรือเรียกได้ว่าเสียงของดนตรีที่ปฏิบัติการต่อ

การให้ความหมายในตัวฆ้องเอง จากฆ้องที่มีภาพลักษณ์เป�นเครื่องดนตรีแต่เมื่ออยู่ในสถานที่เช่นวัด ฆ้อง

สามารถแสดงตัวเป�นเครื่องหมายของสัญลักษณ์ทางศาสนาหรือวัฒนธรรมเชิงรูปธรรม เสียงของฆ้องในวัดกับ

เสียงของฆ้องในชุมชนสื่อความหมายแต่แตกต่างกันได้ เช่น เสียงแห่ความบันเทิง และเสียงแห่งพิธีกรรม ฆ้อง

จึงมีความจริงของฆ้องแตกต่างตามเจตจำนงของการใช้งานของฆ้องในภาพการให้ความหมายทางดนตรีเท่าน้ัน 

หรือแปรผันตามบริบท เช่น สถานที่ เมื่อข้ามแดนมาฆ้องอาจปฏิบัติหน้าที่เช่นเดียวกับสถานที่เดิมที่ฆ้องอยู่ เช่น 

เป�นของฝาก เป�นเครื่องดนตรีสำหรับศาสนา หรือแม้แต่เป�นเครื่องใช้ไม้สอยตามเจตจำนงของผู้ใช้งานและฆ้อง

เป�นผู้ถูกใช้งานทั้งในและนอกบริบททางดนตรีแต่เป�นในฐานะวัตถุทางวัฒนธรรม   

การเปลี่ยนสถานะของฆ้องเม่ือข้ามพรมแดน 

ฆ้องเมื่อจำเป�นต้องกลายมาเป�นฆ้องหุ่ยของวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ จะได้รับการสวมสถานะด้วย

ระเบียบแบบแผนอย่างหนึ่งที่เป�นการนิยามฆ้องใหม่ด้วยภาพพจน์ของการเป�นเครื่องดนตรีไทย ฆ้องหุ่ยมี

ปฏิบัติการสำคัญประการแรกจากการข้ามผ่านแดนตามระบบ การเสียภาษีปากระวาง9

10 แสดงให้เห็นว่าฆ้องที่

ข้ามพรมแดนมามีมูลค่าในตัวเองและสามารถที่จะถูกเรียกเก็บเงินจากมูลค่าตามการพิจารณาชนิดและขนาด

ของวัตถุนั้นโดยเจ้าหน้าที่ผู้มีหน้าที่รับผิดชอบ ฆ้องที่เข้ามาและจะกลายเป�นฆ้องหุ่ยจำเป�นต้องเข้าขนานกับ

ระเบียบวิธีคิดแบบดนตรีไทย กล่าวคือการข้ามพรมแดนเป�นเพียงจุดเริ่มต้นของการ “กลายมาเป�นฆ้องหุ่ย” 

การสร้างสถานภาพให้เป�นเครื่องดนตรีของฆ้องทั้ง 7 ใบใน 1 สำรับนั้นต้องผ่านกระบวนการสร้างคุณสมบัติให้

เป�นเครื่องดนตรีไทยเสียก่อน ผู้เขียนเรียกวิธีนี้ว่า การปรับแปลงและรับเข้า (adaptation and acceptance) 

แน่นอนว่ากระบวนการปรับแปลงนี ้เป�นเรื ่องของการข้ามวัฒนธรรมผ่านการดัดแปลงโดยตัดขาดจาก

ความหมาย สถานภาพ และบทบาทของต้นทางอย่างชัดเจน ผ่านกระบวนการเทียบเสียงไทย และกระบวนการ

ใช้งานในวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์  

• การเทียบเสียงไทย 

การเทียบเสียงไทยน้ีโดยแรกเริ่มตามที่กล่าวแล้ว กระบวนการคัดสรรเสียงให้ใกล้กับแนวเสียง

และความถี่เสียงของเครื่องดนตรีไทยให้มากที่สุด การคัดสรรในขั้นนี้จะได้ฆ้องที่เสียงใกล้เคียงแต่ยังไม่

ตรงตามเสียงและไม่สามารถนำมารวมวงกับวงดนตรีไทยได้อย่างสนิทสนม อนึ่งฆ้องเป�นเครื่องดนตรี

ประเภทเสียงคงตัว (fixed-pitch instrument) การเทียบให้เสียงแปรไปตามระดับเท่าที ่ต้องการ 

 
10 ภาษีปากระวางเป�นค่าอากรที่ศุลกากรเรียกเก็บจากผู้ที่เดินทางข้ามราชอาณาจักรและมีสิ่งของหรือสินค้าติดมา อยู่บริเวณ

จุดผ่อนปรนทางการค้า 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

312 

ไม่เหมือนกับฆ้องวงใหญ่หรือฆ้องวงเล็ก เนื่องจากฆ้องวงใหญ่และฆ้องวงเล็กมีขนาดลูกที่ย่อมกว่า 

ฆ้องหุ่ยมาก การเทียบเสียงโดยใช้การติดวัสดุถ่วงเสียง (ตะกั่วผสมขี้ผึ ้ง) ติดที่ด้านหลังของปุ่มฆ้อง  

จึงเป�นวิธีการเทียบเสียงของเครื่องดนตรีเหล่านั้น ทว่าฆ้องหุ่ยมีขนาดค่อนข้างใหญ่การเทียบเสียงโดยใช้

วัสดุถ่วงเสียงทำให้ต้องใช้ปริมาณที่มากและก่อให้เกิดผลโดยตรงต่อคุณภาพเสียง (เสียงอับ) และการใช้

วัสดุถ่วงเสียงใช้ได้ในกรณีฆ้องน้ันมีระดับเสียงสูงกว่าระดับเสียงที่ใช้อ้างอิง จึงใช้วัสดุถ่วงเสียงให้มีระดับ

เส ียงต ่ำลง ด ังน ั ้นการเท ียบเส ียงฆ ้องห ุ ่ย เพ ื ่อทำการเปล ี ่ยนระด ับเส ียงจ ึงต ้องคำน ึงถึง 

ความเป�นไปได้คือ (1) เสียงฆ้องหุ่ยมีแนวเสียงที่สูงกว่าเสียงที่อ้างอิงในระดับเสียงดนตรีไทย และ  

(2) เสียงฆ้องหุ่ยมีแนวเสียงที่ต่ำกว่าเสียงที่อ้างอิงในระดับเสียงดนตรีไทย จึงต้องใช้การเคาะ/ทุบ และ

การเจียปุ่ม เพ่ือเป�นวิธีการเทียบ  

              
ภาพที่ 5 การทุบฉัตรฆ้อง (ซ้าย) การเจียปุ่มฆ้อง (ขวา) 

ที่มา ชยุติ ทัศนวงศ์วรา และ พรชัย ผลนิโครธ 

ความพยายามในการหาจุดสมบูรณ์ของระดับเสียงไทยกับฆ้องหุ่ยไม่ใช่เรื่องง่าย การเคาะหรือทุบที่

ฉัตรฆ้องบนเป�นป�จจัยในการแปรเปลี่ยนระดับเสียงไม่ว่าจะด้านในหรือด้านนอก หากทุบตรงตำแหน่งห่างจาก

ปุ่มฆ้องจะทำให้เกิดผลต่อหางเสียง โดยหางเสียงที่เป�นเสียงครางต่อจากเสียงจากปุ่มฆ้องจะมีหางเสียงที่เหิน

สูงขึ้น และหากหางเสียงเหินสูงขึ้นมากจะทำให้เสียงกลายเป�นเสียงที่ต่างกันจนเกิดการแกว่งของเสียง ในกรณี

น้ีการทุบฉัตรฆ้องบนจะช่วยในกรณีช่วยให้หางเสียงของฆ้องที่ต่ำกว่าเสียงของปุ่มฆ้องให้กลับสูงขึ้นตรงกับเสียง

ของปุ่มฆ้องได้ ส่วนการเจียปุ่มฆ้องด้านในเป�นส่วนที่สำคัญมาก เนื่องจากเป�นจุดกำเนิดของเสียง เมื่อเสียงของ

ปุ่มฆ้องมีระดับเสียงที่ต่ำกว่าเสียงอ้างอิงการเจียปุ่มฆ้องด้านในจะช่วยให้เสียงต้นของปุ่มฆ้องมีระดับเสียงที่

สูงขึ้น ข้อควรระวังคือการที่เสียงปุ่มฆ้องสูงขึ้น ผลกระทบที่ตามมาคือการที่เนื้อเสียงของฆ้องจะมีอาการพร่า

หรือโหว่ง คือ เสียงดังโล่ง ไม่ได้เนื้อเสียงที่มีคุณภาพ การเจียปุ่มฆ้องจึงต้องระมัดระวังและทราบถึงตำแหน่งใน

การเจียที่ถูกต้อง เมื่อเสียงฆ้องเข้าตามสัดส่วนความถี่ตามระดับเสียงดนตรีไทยแล้ว หากเสียงฆ้องกระเดียดไป

ทางสูงเล็กน้อยสามารถเพิ่มวัสดุถ่วงเสียงเข้าไปส่วนนี้จะช่วยให้เกิดแนวเสียงและเนื้อเสียงที่กลมกล่อม ไม่พร่า

หรือโหว่ง เมื่อเสียงของฆ้องหุ่ยเข้ากระบวนการเทียบเสียงให้กลายเป�นเครื่องดนตรีไทยแล้ว ส่วนต่อไปคือ 

การจัดการเรื่องการปรับรูปแบบเพ่ือใช้งานในวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

313 

• การใช้งานในวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ ์

ส่วนนี้เป�นข้อเสนอทางวิชาการที่ว่าด้วยหลังกระบวนการข้ามพรมแดนของฆ้องที่ปรับแปลง

ระบบเสียงเข้าขนานกับระบบเสียงของดนตรีไทยแล้ว ขั้นต่อไปคือการสร้างรูปแบบให้เข้ากับดนตรีใน

ขนบนิยมดนตรีไทย กล่าวคือ การใส่เข้ากระจังที่ออกแบบมาสำหรับวงดนตรีไทย และการใช้วิธีการทาง

ศิลปกรรมอ่ืน ๆ ในการเสริมลักษณะนิยมรูปแบบไทยเข้าไป อาทิ การเขียนลายรดน้ำ ซึ่งเป�นวิจิตรศิลป์

ที่ใช้อยู่และปรากฏมีขึ้นในขั้นตอนการสร้างเครื่องดนตรีไทยและกระทั่งการสร้างสิ่งเรือนแบบไทย อาทิ 

ตู้พระธรรม การสำทับลงไปซึ่งศิลปกรรมไทยทำให้ฆ้องหุ่ยที่เคยเป�นฆ้องต่างชาติ กลายมาเป�นเครื่อง

ดนตร ีตามขนบน ิยมดนตร ี ไทยได ้อย ่ างสมบ ู รณ ์และดำรงอย ู ่ ในว ิถ ี ดนตร ี ไทย สะท ้อน 

ความเป�นไทยตามรูปแบบราชสำนักนิยมได้อย่างถนัด 

       

 
ภาพที่ 6 ลูกฆ้องหุ่ย ลงรักป�ดทอง (ด้านหน้า และด้านหลัง) 

ที่มา ชยุติ ทัศนวงศ์วรา 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

314 

ฆ้องหุ่ยผ่านการปรับทั้งคุณสมบัติเชิงนามธรรมคือเสียง และคุณสมบัติเชิงรูปธรรมคือศิลปกรรมบน

เครื่องดนตรีและการออกแบบองค์ประกอบต่าง ๆ ยิ่งไปกว่านั้นการใช้สอย (use) ของฆ้องหุ่ยยังผูกตรึงไว้กับ

ความเป�นดนตรีไทยที่มีระเบียบแบบแผนเป�นขนบ ฆ้องหุ่ยจึงเป�นเครื่องดนตรีที่ได้รับการสร้างเอกลักษณ์ 

กล่าวคือเป�นเครื่องดนตรีที่ใช้สอยตามแบบแผนจำเพาะสำหรับวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์เท่าน้ัน เป�นเครื่องดนตรีที่

สร้างขึ้นมาใหม่เพื่อตอบรับกับการใช้งานที่มีวัตถุประสงค์เฉพาะ ทว่าแหล่งที่มาของฆ้องหุ่ยในป�จจุบันกลับเป�น

เครื่องดนตรีแทบชนิดเดียวในบรรดาเครื่องดนตรีไทยที่ผลิตนอกราชอาณาจักรไทย การคิดคำนึงถึงการข้าม

พรมแดนของฆ้องหุ ่ยจึงเป�นการเพ่งประเด็นไปที่แหล่งกำเนิด การเดินทาง และการเปลี ่ยนแปลงของ 

เครื่องดนตรีชนิดหนึ่งที่มีภูมิหลังพิเศษกว่าเครื่องดนตรีชนิดอื่น และเนื่องจากมีลักษณะเฉพาะการออกแบบ 

วิธีการบรรเลงก็ย่อมเป�นประเด็นศึกษาอีกอย่างหนึ่ง  และการบรรเลงที่มีเอกลักษณ์นี้เองจึงเป�นส่วนเติมเต็ม

ของวงการดนตรีไทย  

ตารางที่ 1 ตัวอย่างโน้ตเพลงเพลงชมดงใน  

ชมดงใน10

11 

- - - ท - ท - ท - ซ ซ ซ - ล - ท - รํ - มํ - รํ - ท ท ท - ล ล ล - ซ 

         ท        ร         ซ 

 

- - - ซ - ล ล ล - - - ท - ล ล ล - รํ - ท - ล - ซ ซ ซ - ล ล ล - ท 

          ล             ท 

 

- รํ – ท - ล - ซ ซ ซ - ล ล ล - ท - - - - - ล - ท - ล - ท - ท - ท 

         ซ          ล          ท             ท 

 

- ท – ล ล ล - ท ท ท - ร ร ร - ม - ร ม ฟ - ล - ม - ร - ฟ ม ร - ท 

         ม           ท 

 

- รํ – ท - ล - ซ ซ ซ - ล ล ล - ท - รํ - มํ - รํ - ท ท ท - ล ล ล - ซ 

           ท         ร           ซ 

 
11 โน้ตตัวอย่างเพลงชมดงใน (บางส่วนของเพลง) เป�นโน้ตบรรทัดคู่ใช้ระบบอักษรดุริยางค์ไทย โน้ตบรรทัดบนเป�นทำนองหลัก

ของเพลง บรรทัดล่างเป�นโน้ตการบรรเลงฆ้องหุ่ย โดยรูปแบบการบรรเลงเป�นไปตามปฏิภาณของผู้บรรเลงให้เหมาะสมกับ

บริบทของเพลงและความกลมกลืนของทำนอง 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

315 

ที่มา บุตรี สุขปาน 

จากตัวอย่างการบรรเลงฆ้องหุ ่ย มิใช่เพียงตีกำกับเสียงของทำนองหลักตามตำแหน่งลูกตก 11

12  

หลักเท่าน้ัน หากยังมีการตีเสียงแผกไปจากเสียงของทำนองตามเสียงตกตำแหน่งต่าง ๆ อาทิ ตำแหน่งที่ฆ้องหุ่ย

ตีเสียง ร จะเห็นว่าไม่ใช่ตำแหน่งลูกตกหลักแต่เป�นตำแหน่งลูกตกรอง สามารถบรรเลงต่างเสียงกับทำนองหลัก

ได้ ในกรณีนี้เสียงทำนองหลักในห้องเพลงที่ 6 เสียง ท ฆ้องหุ่ยประสานคู่ 3 เสียง ร นอกจากนั้นในบรรทัดที่ 3 

ห้องเพลงที่ 2, 3 และ 4 ฆ้องหุ่ยตีตามเสียงทำนองหลักของตำแหน่งลูกตกรองและหลัก เป�นการสานทำนอง

ร่วมกัน ซ ล ท เป�นทำนองอย่างย่อยขนานกันไปก็ย่อมสามารถทำได้ เมื่อสร้างเครื่องดนตรีประจำวงดนตรีขึ้น

มาแล้ว การประดิษฐ์วิธีการบรรเลงเฉพาะก็ย่อมเป�นสิ่งที่กระทำให้เหมาะสมแก่คุณลักษณะเครื่องดนตรีนั้น ๆ 

ฆ้องหุ่ยก็เป�นอีกเครื่องดนตรีหนึ่งที่มีการออกแบบเครื่องดนตรี เข้าประจำการในวงดนตรีเฉพาะ มีวิธีการ

บรรเลงเฉพาะ จึงเป�นเหตุให้ฆ้องหุ่ยสำแดงลักษณะที่เป�นเสมือนสัญลักษณ์ของวงดนตรีป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ 

สรุป 

เมื่อกระแสรัฐชาติและการสร้างชาติเด่นชัดขึ้นภายใต้การเข้ามาของลัทธิอาณานิคมและยิ่งทวี 

ความเข้มข้นขึ้นมาหลังเหตุการณ์สงครามโลกครั้งที่ 2 การที่นครรัฐกลายร่างสู่การเป�นรัฐชาติสมัยใหม่ทำให้เกดิ

กระแสชาตินิยมที่มาพร้อมกับการก้าวเข้าสู่สังคมสมัยใหม่ มโนทัศน์เรื่องดินแดน เขตแดน พรมแดน และ 

อาณาบริเวณของชาติย่อมแสดงถึงความมีเอกภาพในดินแดน ผลิตอารมณ์ความเป�นอันหนึ่งอันเดียวของคนใน

ชาติที่ร่วมใช้สัญชาติเดียวกัน ถึงแม้จะต่างเชื้อชาติก็ตาม ความเป�นอันหนึ่งอันเดียวนี้นำมาซึ่งความรู้สึกว่าตน

เป�นเจ้าของบ้าน มีจินตนาการร่วมกันถึงความหมายของประเทศที่มีเขตแดนทางกายภาพ เขตแดนทาง

ภูมิศาสตร์ที่วางอยู่ภายใต้การจัดการของรัฐ ความคิดและกระแสชาตินิยมจึงนำพาความคิดเรื่องเราและเขา 

ของเราและของเขา มาด้วยเช่นกัน อนึ่งดนตรีไทยตามนัยของบทความนี้กล่าวถึงดนตรีไทยภาคกลางที่มีราก

สัมพันธ์กับความเป�นราชสำนักนิยม และยิ่งไปกว่านั้นดนตรีไทยตามนัยนี้จึงได้รับการตีความว่าเป�นดนตรีที่

แสดงภาพความเป�นไทยออกมาได้มีผลที่สุด และการที่เครื่องดนตรีชนิดหนึ่งคือฆ้องหุ่ย เป�นเครื่องดนตรีใน 

วงป��พาทย์ที่มีภูมิหลังเด่นชัดว่าเป�นการประดิษฐ์สร้างมาจากกลุ่มคนที่เป�นตัวแทนของราชสำนัก ตอบสนอง

ความต้องการของกิจการของราชสำนักเป�นปฐมเหตุวาระ ความเป�นราชสำนักที่กำกับเป�นภาพครอบวงป��พาทย์

ดึกดำบรรพ์ส่งผลต่อการสร้างแนวคิดความเป�นไทยโดยแกนกลางของกระแสหลักคือการที่มีราชสำนักเป�น

ศูนย์กลาง ส่งทอดสู่นักดนตรีในฐานะผู้ปฏิบัติในลักษณะบนสู่งล่าง (top-down) สำทับความเป�นไทยด้วย

ดนตรีไทยที่หมุนวนอยู่กับคุณค่าของดนตรีไทยในขนบภาคกลางในฐานะดนตรีชั ้นสูง (classical music)  

โดย พาเมลา โมโร เสนอว่าคำว่าดนตรีไทย ย่อมผนวกเอาการนิยามความเป�นไทยลงไปแล้ว และยิ่งไปกว่าน้ัน

ดนตรีไทยเดิมหรือเพลงไทยเดิม คำว่าเดิมนี้มิได้แสดงถึงความเก่าแต่แสดงว่าเป�นของแท้ กล่าวคือ ไทยแท้  

 
12ลูกตก เป�นคำศัพท์ทางสังคีตศิลป์ไทย หมายถึง เสียงจบของวรรคเพลงในแต่ละวรรค หรือประโยคเพลง โดยดนตรีไทยถือว่า

ลูกตกมีความสำคัญในการกำหนดระยะของวรรคเพลง และเป�นเสียงสำคัญในการแปรทำนองในแต่ละเครื ่องดนตรีให้มี

ความสัมพันธ์กันโดยคำนึงถึงเสียงลูกตกเป�นหลัก โดยลูกตกจะสัมพันธ์กับบันไดเสียงและมีอิทธิพลต่อสังคีตลักษณ์และ 

การวิเคราะห์เพลงไทย  



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

316 

ซึ่งผ่านระบบแบบแผนแบบอย่างราชสำนัก สู่รัฐศูนย์กลาง และสู่ส่วนปฏิบัติการที่มีสถาบันการศึกษาเป�นผู้แพร่

ขยาย โดยเป�นสาเหตุให้ดนตรีไทยเป�นส่วนหน่ึงในการสร้างอัตลักษณ์ประจำชาติไทย (Moro, 2004) 

เมื่อสำรวจทั้งประวัติศาสตร์ของวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ที่เป�นวงป��พาทย์ใหม่ล่าสุดกว่าประดาชนิดของ

วงป��พาทย์ทั้งปวงเกิดมาในราวรัชสมัยรัชกาลที่ 5 ตามการบันทึกก็พบว่าได้แรงดลใจมาจากอุปรากรของฝรั่ง

และดัดเลียนมาเป�นละครดึกดำบรรพ์ เข้าตามครรลองของประเทศสยามขณะนั้นที่ต้องพัฒนาความเป�น 

อารยชนและความทันสมัยให้ใกล้ชาติตะวันตก ด้วยเหตุฉะนี้วงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ที่ได้รับการประสมวงขึ้นมา

จากเครื่องดนตรีไทยเดิมกลับเป�นประดิษฐกรรมใหม่เพราะเหตุที่ใช้กับกิจกรรมใหม่ มีรูปแบบการประสม 

วงใหม่ และแนวทางในการนำเสนองานดนตรีแบบใหม่ และมีเครื่องดนตรีชนิดใหม่ ‘ฆ้องหุ่ย’จึงเป�นสาระหลัก

ของการมองย้อนกลับไปถึงต้นทางที่มาและสถานภาพของเครื่องดนตรีเพียงชิ้นเดียวที่เป�นเสมือนเอกลักษณ์

และสัญลักษณ์ของวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ เปรียบเสมือนประเพณีประดิษฐ์ (invented tradition) ของไทย

ท่ามกลางกระแสลัทธิอาณานิคมนิยมแบบตะวันตก บทความน้ีจึงเป�ดประเด็นในการมองฆ้องหุ่ยในฐานะเครื่อง

ดนตรีข้ามพรมแดน การมีความหมายหนึ่งและการเปลี่ยนความหมายตลอดจนการสร้างกระบวนการเปลี่ยน

ความหมายของฆ้อง ให้กลายมาเป�นเครื่องดนตรีไทยที่มีเอกลักษณ์ผ่านกระบวนการเทียบเสียง และการใช้งาน

ฆ้องหุ่ยที่เป�นขั้นตอนการปรับแปลง (adaptation) และรับเข้า (acceptance) เครื่องดนตรีชิ้นหนึ่งมีสถานะ

และความหมายอย่างหนึ่งเมื่อกลายเป�นฆ้องหุ่ยในวงป��พาทย์ดึกดำบรรพ์ การสร้างความหมายใหม่จึงเกิดขึ้น

ผ่านกระบวนการทำให้เป�นเครื่องดนตรีไทยด้วยการเทียบเสียง การสร้างรูปลักษณ์และศิลปกรรมแบบไทย  

  

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

317 

เอกสารอ้างอิง 

จักรกริช สังขมณี. (2551). พรมแดนศึกษา และมานุษยวิทยาชายแดน: การเป�ดพื้นที่ สร้างเขตแดน และการ

ข้ามพรมแดนของความรู้. วารสารสังคมศาสตร์, 20(2), 209-266. 

เตภิตา เสือหัน และอรศิริ ปาณินท์. (2558). พลวัตทางสถาป�ตยกรรมพ้ืนถิ่นของชาวจีนฮ่อ: กรณีศึกษาหมู่บ้าน

สันติชล ตำบลเวียงใต้ อำเภอปาย จังหวัดแม่ฮ่องสอน. วารสารอิเล็กทรอนิกส์ Veridian มหาวิทยาลัย

ศิลปากร (มนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์และศิลปะ), 8(2), 2953-2966. 

ธนิต อยู่โพธิ์. (2523). เครื่องดนตรีไทยพร้อมด้วยตำนานการผสมวงมโหรี ป��พาทย์ และเครื่องสาย. โรงพิมพ์

การศาสนา.  

ธรณัส หินอ่อน. (2557). การประสมวงดนตรีไทย. มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 

นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ. (2565). สังคมศาสตร์กับจุดเปลี่ยนทางภววิทยา. วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์, 

48(1), 1-16. 

บุญธรรม ตราโมท. (2540). คำบรรยายวิชาดุริยางคศาสตร์ไทย โดยนายบุญธรรม ตราโมท พ.ศ.๒๔๘๑.  

ศิลปสนองการพิมพ์. 

เบน แอนเดอร์สัน. (2552). Imagined Communities [ชุมชนจินตกรรม]. มูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์

และมนุษยศาสตร์. 

พิชิต ชัยเสรี. (2559). สังคีตลักษณ์วิเคราะห์. สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

มรกต เจวจินดา ไมยเออร์. (2556). เขตแดน พรมแดน และมรดกทางวัฒนธรรมข้ามพรมแดน: จากอียูถึง

ปราสาทพระวิหารและอาเซียน. วารสารอารยธรรมศึกษา โขง-สาละวิน, 4(2), 63-72. 

วารุณี โอสถารมย์. (2548). ประชุมประกาศรัชการที่ 4 กับจักรพรรดิราชสมัยใหม่. ใน ชาญวิทย์ เกษตรศิริ 

และกัณฐิกา ศรีอุดม (บ.ก.), พระเจ้ากรุงสยาม กับ เซอร์จอห์น เบาว์ริง (น. 326-366). มูลนิธิโครงการ

ตำราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์.  

 อัญชริญา จันทรป�ฎก. (2562). บทวิจารณ์หนังสือ “The Border คน พรมแดน รัฐชาติ”. วารสาร

มหาวิทยาลัยราชภัฏยะลา, 14(2), 315-317.   

Chaloemtiarana, T. (2018). Read till it shatters Nationalism and identity in modern Thai 

literature. ANU Press. 

Garzoli, J. (2015). The Myth of Equidistance in Thai Tuning. Analytical Approaches to world 

music, 4(2), 1-29. 

Hall, D. G. E. (1981). A History of South-East Asia (4th edition). The Macmillan Press. 



มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ป�ที่ 25 ฉบับที่ 3 

318 

Moro, P. (2004). Construction of Nation and the Classicisation of Music: Comparative 

Perspectives from Southeast and South Asia. Journal of Southeast Asian Studies, 

35(2), 187-211.  

Thompson, E. C. (2012). The World Beyond the Nation in Southeast Asian Museums. Journal 

of Social Issues in Southeast Asia, 27(1), 54-83.  

Winichakul, T. (1994). Siam Mapped A History of Geo-Body of A Nation. University of Hawaii 

Press. 

Wisuttipat, M. (2016). The Theoretical Concepts on Thai Classical Music. Santisiri Press. 


