
มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

306 

Reflexionen über den Theaterworkshop “Szenisches Schreiben und Spielen“ im Kontext 
von Bildung und Dramenpädagogik 

 

Matthias Krumpholz1 

 

(Received: October 16, 2023; Revised: February 2, 2024; Accepted: February 8, 2024) 
 

Abstract 

Der Text stellt eine Reflexion über einen praktisch durchgeführten Theaterworkshop für 
Fremdsprachenlernende dar. Der Workshop wurde an der Chiang Mai University für Deutsch 
lernende Schüler aus Chiang Mai durchgeführt, um diese beim Fremdsprachenerwerb zu 
unterstützen und für ein Germanistikstudium zu interessieren. Im deutschsprachigen Diskurs 
wird zwischen Erziehung und Bildung unterschieden. Bildung wird als aktiver Prozess 
verstanden, der Subjektentwicklung fördert, aber auch Sozialisationsprozesse und 
Vergesellschaftung miteinschließt. Insofern wird ein deutschsprachiger Bildungsbegriff 
diskutiert, der auf Theaterpraxis im Fremdsprachenkontext bezogen ist und ebenfalls der 
deutschsprachigen Dramenpädagogik zu Grunde liegt. Mit deren Formate können Elemente 
der Bildung erfolgreich in den Fremdsprachenunterricht eingebracht, sowie das pädagogische 
und didaktische Repertoire gelingend erweitert werden. 

 

Schlüsselwörter: Bildung, Dramenpädagogik, Subjektentwicklung, Vergesellschaftung, 
Theaterworkshop 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1 E-mail: matthias.krumpholz@cmu.ac.th 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

307 

Reflections on the theatre workshop "Scenic writing and acting" in the context of 
holistic education and drama pedagogy 

 

Matthias Krumpholz2 

 

(Received: October 16, 2023; Revised: February 2, 2024; Accepted: February 8, 2024) 
 

Abstract 

The text is a reflection on a practical theatre workshop for foreign language learners. 
The workshop was held at Chiang Mai University for pupils from Chiang Mai who were 
learning German to support them in learning a foreign language and to interest them in studying 
German. In German-speaking discourse, a distinction is made between education and 
"Bildung" (holistic education). “Bildung” is understood as an active process that promotes 
subject development, but also includes socialization processes. In this respect, a German-
language concept of “Bildung” is discussed, which is related to theatre practice in a foreign 
language context and also forms the basis of German-language drama pedagogy. With its 
formats, elements of “Bildung” can be introduced into foreign language teaching and the 
pedagogical and didactic repertoire can be successfully expanded. 

 

Keywords: holistic education, drama pedagogy, subject development, socialization, theatre 
workshop 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
2 E-mail: matthias.krumpholz@cmu.ac.th 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

308 

I. Deutsch lernen im Theaterworkshop 

Sich Fremdsprachen anzueignen kann für die Lernenden ein diffiziles Unterfangen sein, 
welches Verständnis und Ausdauer erfordert. Aus didaktischer Perspektive kann der 
Lernprozess aber mit adäquaten Lernformen positiv unterstützt werden. In Thailand wurden 
2022 „160 Jahre thailändisch-deutsche Beziehungen“ gefeiert. In diesem Rahmen wurde das 
Theaterprojekt „Szenisches Schreiben und Spielen“ von der Deutschen Abteilung der Chiang 
Mai University und dem DAAD für deutschlernende Schüler angeboten und vom deutschen 
Honorarkonsulat in Chiang Mai unterstützt. Der Workshop wurde für Schüler angeboten und 
von der Deutschen Abteilung an der Universität durchgeführt, um die zukünftigen 
Studierenden beim Deutsch lernen zu unterstützen und sie für das Fach Germanistik an der 
Universität zu interessieren. Der Ansatz, einen Theaterworkshop durchzuführen, resultiert aus 
der These, dass szenische Aktivitäten für Sprachlernende eine produktive Ergänzung des 
klassischen Fremdsprachenunterrichts darstellen und ganzheitliches Lernen im Kontext eines 
im deutschen Sprachraum verbreiteten Bildungsbegriffs ermöglichen. 

Ziel des Textes ist eine ideengeschichtlich beeinflusste Reflexion über die Praxis des 
Workshops, welcher auch eine Form der interkulturellen Begegnung zwischen deutschen 
Dozenten und Bildungsideen mit thailändischen Schülern darstellt. Bildung erscheint in diesem 
Kontext mehr als nur Erziehung. Es soll gezeigt werden, dass Theaterworkshops eine 
fruchtbare Methode im Fremdsprachenunterricht sind, um die Vorstellung der Sprachlernenden 
von ganzheitlicher Bildung zu verwirklichen. 

Aus diesem Zweck erscheint es angebracht, die Perspektive der Schüler mit einzubringen.  
Vor dem Beginn des Workshops wurde eine Erwartungsabfrage (qualitative Fragebögen) bei 
den Schülern durchgeführt, nach dem Workshop fand eine Schlussevaluation statt (qualitative 
und quantitative Fragen). Der Rücklauf der Schlussevaluation war aber zu gering, um 
empirisch aussagekräftig zu sein. Statistische Verwertbarkeit ist auch nicht der Anspruch, die 
Erkenntnisse aus den Fragebögen dienen zur Illustrierung der Schülerperspektive. Diese 
Perspektive der Workshopteilnehmenden findet sich in Kapitel II. Das Anliegen dieses Kapitels 
ist keine Statistik, insofern werden die schriftlichen Äußerungen der Schüler hin zu einem 
Bildungsdiskurs gedeutet. Es ergeben sich nämlich beachtliche Schnittmengen zwischen den 
Erwartungshaltungen der Workshopteilnehmenden und einem deutschen Bildungsbegriff, der 
bis ins 18. Jahrhundert zurückreicht. In Kapitel III wird dieser ideengeschichtlich beeinflusste 
Diskurs der ganzheitlichen Bildung dargestellt. In diesem nimmt das Spannungsfeld zwischen 
individueller Subjektentwicklung und Vergesellschaftung einen zentralen Stellenwert ein. 
Dieser Bildungsbegriff ist dann auch das Fundament der Dramenpädagogik.  
Im Abschlusskapitel IV wird dann nochmals zusammenfassend gezeigt, dass Theaterspielen 
eine Methode sein kann, um ganzheitliche Bildung im Fremdsprachenunterricht zu 
gewährleisten – auch bei Lernenden mit niedrigerem Sprachniveau. 

II. Konzeption und Hintergründe des Workshops  

Die Selbsteinschätzung und auch das formal nachgewiesene Sprachniveau der beteiligten 
Schüler lag im Anfängerbereich (A1 – B1), wodurch sich eine in der Sprachverwendung 
heterogene Gruppe ergeben hat, deren sprachliche Binnendifferenzierung aber kein Problem 
für die Durchführung des Workshops war. Das Alter der Schüler bewegte sich zwischen 15 und 
18 Jahren, und da die Schüler aus drei unterschiedlichen Schulen stammten, kamen sie aus drei 
differenten Lern- und Sozialkontexten. 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

309 

Der Workshop fand vom 07.07.2022 bis zum Aufführungstag, Sonntag, den 10.07.2022 statt. 
Ein inhaltliches Ziel des Workshops war es zunächst, die Schüler an das Medium des Theaters 
heranzuführen und Kreativität und Sprachkompetenz zu fördern, indem der Workshopleiter Urs 
Luger3 die Schüler eigene Szenen und ein Gesamtstück erschreiben ließ. Daraufhin wurde das 
Stück von den Schülern eigenständig inszeniert und aufgeführt. Hierfür konnten insgesamt 19 
Schüler aus Chiang Mai gewonnen werden, elf vom Prince Royal´s College, der Paschschule 
für thailändische Deutschlernende, sechs Schüler von der Pingkarattana Schule und zwei 
Schüler von der Chiang Mai International School. Über die Schüler und die regionale 
Öffentlichkeit hinaus, waren die Leitungen der Schulen und Sprachabteilungen in Chiang Mai, 
die noch Deutsch als Unterrichtsfach anbieten, wichtige Zielgruppen, um eine 
interinstitutionelle Zusammenarbeit zwischen Schulen und der Deutschabteilug an der CMU 
anzuregen. Weiterhin sollte mit dem Workshop das im Juni 2023 angelaufene Hauptfach 
Germanistik ins Bewusstsein gerückt und potenzielle Deutschlernende angesprochen werden. 

Im Folgenden werden der Ablauf und die Inhalte des Workshops kurz skizziert. Der Vormittag 
des 7. Julis 2022 begann mit einer „Kennenlernrunde“ und der Klärung des Programms, worauf 
mit szenischen Aufwärmübungen wie Raumläufen und pantomimischen Darstellungen 
fortgefahren wurde. Mit Hilfe von Bildimpulsen und einem Fragenkatalog wurden die Figuren 
des Theaterstücks entworfen. Am Nachmittag folgten Bewegungsübungen und die Präsentation 
der am Vormittag entworfenen Figuren. Daraufhin wurde der Erzähltext „Die Bremer 
Stadtmusikanten“ dramatisiert und im Anschluss zur Aufführung gebracht. Der zweite Tag 
begann mit einer Reflexion des Vortags, Aufwärmübungen, kreativen Schreibübungen zur 
Handlung und dem Ausprobieren theatraler Mittel anhand von 4-Satz-Szenen, um mit der 
Themenfindung den Vormittag zu beschließen. Am Nachmittag fanden Theateraktivitäten wie 
„Trampelkonzert“ oder „Lautdirigent“ statt, die Konflikte des Theaterstücks wurden von den 
Schülern erschrieben, die sich im Anschluss auf ein Thema festlegten. Am dritten Tag des 
Workshops wurde die Rahmenhandlung des Stücks festgelegt und mit der Arbeit an den Szenen 
begonnen (Situation, Ort, Zeit, Figuren, Konflikte, Szenario). Mit Hilfe von praktischen 
Improvisationsübungen wurden einzelne Szenen konkretisiert und schriftlich ausgestaltet. 
Insofern alternierten Schreib- und Spielübungen. Nach der gemeinsamen Einstiegübung zu 
Bewegungsabläufen am Nachmittag wurde dann verstärkt an den Szenen gearbeitet.  
Am vierten und letzten Tag wurde am Vormittag geprobt und die Bühne eingerichtet, zur 
öffentlichen Aufführung kam es dann am Nachmittag. 

Erwartungshaltung der Schüler 

Der Umfang der Abfrage bezüglich der Erwartungshaltung umfasst 19 Schüler, von denen 
100% rückläufig waren, alle Fragebögen waren anonymisiert4. Die Fragen bzgl. der 

                                                           
3 Urs Luger war Lektor für den Österreichischen Austauschdienst in Shanghai, ist Autor 
vereinfachter Lektüre für Sprachlernnde und arbeitet als freiberuflicher Workshopleiter u.a. 
weltweit für das Goethe-Institut. 
4 Den Schülern wurde explizit in der Beantwortung freigestellt, sowohl bei der Abfrage der 
Erwartungshaltung als auch in der Schlussevaluation, ob sie in deutscher oder englischer 
Sprache antworten möchten, um hier die Sprachbarriere so gering als möglich zu halten.  
Das brachte das Phänomen hervor, dass auch innerhalb einzelner Sätze die Sprache 
gewechselt wird. Die Antworten der Schüler wurden im vorliegenden Text sprachlich nicht 
geglättet. 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

310 

Erwartungshaltung5 waren bewusst offengehalten, um eine zu starke Steuerungswirkung zu 
vermeiden. Lediglich die Abfrage der Theatererfahrung war konkret formuliert, um das 
Vorwissen der Workshopteilnehmde einschätzen zu können.  

Sechs der 19 Schüler hatten noch keine Berührungspunkte mit dem Theater, der Rest hatte in 
der ein oder anderen Form schon Erfahrungen, auf die man im Workshop zurückgreifen 
konnte6. Doch war das Vorwissen, auch im Hinblick auf die Gruppendynamik, nicht so 
disparat, dass zu große Wissensunterschiede bestünden.  

Nahezu alle Schüler geben an, ihr Deutsch – in verschiedenen Ausprägungen7 – verbessern zu 
wollen, wobei auch explizit erwähnt wird, dass eine Motivation darin bestünde, mit 
Muttersprachlern zusammenzukommen, um zu lernen „[w]ie Deutsche wirklich sind. Wie 
Deutsche Theater spielen“ (Schüler 8). Darüber hinaus war auch der Erwerb von 
Schreibkompetenz im Kreativbereich ein Thema8. Bemerkenswerterweise wurden hier auch 
auf individueller Ebene Entscheidungswünsche bzgl. der eigenen Zukunft artikuliert. „My 
main goal is practice my German, and talking with native speakers. And I wish it would help 
me to make decision about The University“ (Schüler 14). Wenn hier individuelle Bedürfnisse 
der Schüler mit den strukturellen Zielen des Workshops zusammenfallen, ist das ein starkes 
Indiz für die richtige Ausrichtung des Workshops. 

Der soziale Aspekt in der Gruppenerfahrung, das gemeinschaftliche Lernen und die 
Weiterentwicklung des Subjekts waren die besonderen Punkte, auf denen der Fokus hier liegen 
soll, diese werden schon in der Erwartungsabfrage als wechselseitiges Verhältnis gedacht. In 
diesem Zusammenhang ist hervorzuheben, dass mit sozialen Aspekten auch eine 
grundsätzliche Freude9 am Theater10 und dem Spracherwerb verbunden wird. „Ich möchte 
mein Deutsch verbessern und mehr Freunde finden, die die gleichen Interessen haben“ (Schüler 
19). Die Schüler artikulieren klar, dass sie in der „Teamarbeit“ voneinander lernen möchten. 
„There are a lot of skill people and I want to learn from them“ (Schüler 10). 

Es ist durchaus beachtlich, wie die Erwartung der Schüler von Freude, über neue soziale 
Kontakte,11 bis hin zum Erwerb von Lebenserfahrung12 im gemeinschaftlichen Lernen reicht. 
Gerade das gemeinschaftliche Lernen wird stark mit der Entwicklung, aber vor allem auch dem 
Erfahren neuer Sichtweisen und Perspektiven verbunden. „I expect that my language skills will 
improve. I also want a new experience and find new perspective“ (Schüler 18). Erstaunlich oft 
wird der Fokus vom reinen Spracherwerb hin zu einem umfassenden Bildungsbegriff 

                                                           
5 Fragen: Warst du schon einmal im Theater?, Welche Erfahrungen hast du mit dem Theater 
in Thailand?, Was erwartest du dir vom Workshop?, Warum nimmst du am Workshop teil?, 
Was willst du lernen?. 
6 „Because I want to bring back and use the things that I´ve learned since I was in grate six 
beneficial” (Schüler 3). 
7 Hierfür exemplarisch: „deutsch verbessern“ (Schüler 7). Zehn Schüler formulieren das in 
ähnlicher Weise sehr knapp. Z.B. „Ich erwarte mir Theaterkenntnisse, bessere Redemittel und 
Spaß“ (Schüler 4), „Ich möchte lernen, wie man natürlich Deutsch spricht“ (Schüler 12). 
8 „Ich will lernen, wie man ein Spiel schreibt“ (Schüler 17). 
9  „I also expect to meet new friends and have some fun“ (Schüler 1). 
10 „Theater macht Spaß“ (Schüler 9). 
11 Neun Schüler geben an, neue Freunde finden zu wollen. 
12 „I gues I am here to gain life experience and get to know new people“ (Schüler 5). 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

311 

verschoben, der eben nicht nur den Erwerb von Kompetenzen, sondern auch soziale Faktoren 
und die Ausbildung von Fantasie und Kreativität miteinschließt. In diesem Kontext ist 
besonders auffällig, dass der Workshop als eine Form der positiven Herausforderung begriffen 
wird, der die Möglichkeit bietet, im gemeinschaftlichen Lernen die eigenen Fähigkeiten 
auszuweiten13. Im Kern vieler Erwartungen geht es um Subjektentwicklung, das Hinterfragen 
der eigenen Perspektive, das Verschieben persönlicher Grenzen und die Erfahrung, eben jenen 
neuen Blick auf andere Perspektiven werfen zu können, um sich selbst herauszufordern und 
weiterzuentwickeln. „I want to try new things, gain experience and get out of my comfort zone“ 
(Schüler 6). Oder: „I want to get out of my safe zone and do something that I never done“ 
(Schüler 2). Die Möglichkeit, eigene Beschränkungen aufzuheben, verbindet sich mit der 
Chance, das eigene Selbst durch Grenzverschiebungen weiterzuentwickeln14. Intuitiverweise 
formulieren die Schüler selbstständig Faktoren eines Bildungsbegriffs, der dem Workshop in 
seiner Verbindung aus kreativem Schreiben und szenischem Spiel zu Grunde liegt. „Im 
szenischen Spiel hingegen, sowie im spontanen, freien textungebundenen oder textgebundenen 
produktiven Schreiben können die Schüler denkend, fühlend und handelnd ihre Kreativität 
einsetzen, um zu einem authentischen Schreibstil zu gelangen und auch vorgegebenen 
Gestalten neue Formen zu geben“ (Kreuzer, 2009, S. 683). In dem Objektivierungsprozess, der 
aus dem Wechsel von Produzenten- und Rezipientenrolle resultiert, liegt das Potential, 
Möglichkeiten im eigenen Subjekt zu entdecken (Kreuzer, 2009, S. 683). Genau diese 
Verbindung aus Erweiterung der eigenen Fähigkeiten15 – also nicht nur Lernen, sondern 
Bildung – und Ausbildung eines Selbstbewusstseins ist eine starke Erwartungshaltung der 
Schüler.  „I want to learn more with building self-confidence, and I think, that getting out of 
my comfort zone will help me“ (Schüler 5). 

Selbsterfahrung, die Ausbildung eines Selbstbewusstseins, dynamische Gruppenprozesse, 
Theaterspielen und kreatives Schreiben stehen in einem sich gegenseitig befruchtenden 
Wechselverhältnis. Die Herausbildung einer stabilen Identität und die Ausbildung der dazu 
nötigen Eigenschaften war überraschenderweise in dieser Reflektionsform ein zentraler Punkt 
der Erwartungshaltung der Schüler16. 

Die Schlussabfrage nach dem Workshop ergab ein positives Bild, kann aufgrund des geringen 
Rücklaufs von sieben Fragebögen aber nicht als empirisches Ergebnis, sondern nur als 
Stimmungsbild gelesen werden. 

Neben den fachlichen Erwartungen wie „Deutsch verbessern“ (Schüler 5), „mehr über das 
Theater lernen“ (Schüler 3) und „Präsentationsfähigkeiten verbessern“ (Schüler 6) standen 
auch individuelle und soziale Komponenten im Fokus. So wollten mehrere Schüler ihr 
„Selbstbewusstsein“ (Schüler 3) verbessern oder „neue Freunde“ (Schüler 6) finden. Die 
                                                           
13 Hier eben auch noch zusätzlich die so genannten soft skills: „To be more confidently while 
speaking. I usually act weird while talking and speak very softly. So I expect that this 
workshop my help me dare to say and do something that beyond my ability“ (Schüler 11). 
14 „Because this workshop is different from other workshops. I want to try new things“ 
(Schüler 16). „I want to try something new and confident to speak up“ (Schüler 18). „life 
skills, new perspective / ideas / thoughts“ (Schüler 3). 
15 „Because I want to have more experience about it and I think it´s challenging my abilities 
and very interesting“ (Schüler 13). 
16 „Verringern der Nervosität, gain self-estem“ (Schüler 12). „Ich hoffe, dass ich self-estem 
und learnig techniques lernen kann“ (Schüler 15). 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

312 

Einzelauswertung der Workshopbausteine ergab, dass diese fast ausschließlich mit „sehr gut“ 
oder „gut“ bewertet wurden. In der generellen Auswertung des Workshops fällt auf, dass der 
Faktor der Entfaltung von Kreativität eine stärkere Rolle spielte als erwartet. „Yes, of course,  
I enjoy doing theatre. Every process of it impress me a lot, especially in the writing part. I like, 
when my creativity is exploding“ (Schüler 4).  Auch wenn der Block des Schreibens als der 
schwierigste empfunden wurde, konnte der kreative Impuls immer wieder erlebt werden. „The 
characters designing (with the pictures). It really expand my imagination as I stepped out from 
reality“ (Schüler 1). Zusätzlich wurde von den Schülern das Medium Theater, welches vermag, 
alle Sprachkompetenzen auszubilden, immer wieder als positiv für die Kompetenzentwicklung 
beschrieben „Natürlich lesen, hören, sprechen, schreiben… because we have our own story, 
play it in the stage, listen to other people´s work, and read the script and remember it. You guys 
have very good idea to improve our german skills, theatre play is really good for language 
learners“ (Schüler 2). Auch der Arbeits- und Organisationsaufwand wurde in diesem 
Zusammenhang als positiv bemerkt. „Wie Deutsche zusammenarbeiten. Richtig aussprechen 
gelernt … How to create ideas“ (Schüler 7). Wenn auch nicht alle Schüler ein 
Germanistikstudium anstreben, da deren „Leidenschaften andere“ (Schüler 7) sind, äußert sich 
ein Großteil wohlwollend. Als kritikwürdig wurde die zu knapp bemessene Zeit empfunden, 
denn „we should have more time for practicing“ (Schüler 2). Auch war der Workshop für einige 
Schüler eine Hilfe, eine Entscheidung für ein Studium zu treffen. „Yes, I want to study german 
for sure. And theatre workshop make me know, that I love german or not“ (Schüler 4).  
Die Schüler offenbaren ein hohes Reflexionspotential bezüglich der eigenen Vorstellungen, die 
eben nicht durch Erziehung, sondern durch Bildung bestimmt sind. Den Zusammenhang von 
Bildung und Dramenpädagogik schlüsselt das folgende Kapitel auf. 

III. Reflexionen im Kontext des Bildungsbegriffs und der Dramenpädagogik im 
Fremdsprachenunterricht 

Bildungsidee im Spannungsfeld von Individuum und Gesellschaft 

Die Erwartungshaltung der Schüler ernst nehmend, fällt auf, dass, neben der Verbesserung der 
sprachlichen Kompetenzen, ein Spannungsfeld zwischen den Polen der individuellen 
Subjektentwicklung und der Einbettung in soziale Kontexte aufgemacht wird. 
Bezeichnenderweise ist das Spannungsfeld zwischen Individuum und Gesellschaft auch 
dasjenige, welches den Bildungs- und Erziehungsdiskurs in Deutschland seit dem 18. 
Jahrhundert bestimmt. Zurückgehend auf die Epoche der Aufklärung, wird der Begriff der 
Bildung als ein Konzept verstanden, den Menschen ganzheitlich, in Freiheit17 und auf der Folie 
von Selbstbestimmung auszubilden. Bildung wird im deutschsprachigen Gegenwartsdiskurs 
von Erziehung unterschieden. „Dabei bezeichnet ‚Erziehung‘ eher die gesellschaftliche 
Prägung dieses Prozesses, also die Vermittlung von Wertmaßstäben und Verhaltensnormen, die 
in der Gesellschaft des Heranwachsenden als wünschenswert gelten“ (Tenorth, 2013, S. 3). 
Ausgeklammert werden hierbei, bis zu einem gewissen Grad, vor allem individuelle 

                                                           
17 „Zu dieser Bildung ist Freiheit die erste, und unerlässliche Bedingung.“ (Humboldt von, 
1851, S. 64) Humboldts Text „Ideen zu einem Versuch, die Gränzen der Wirksamkeit des 
Staates zu bestimmen“ wurde bezeichnenderweise zuerst 1792 in Schillers „Thalia“ in 
Fragmenten veröffentlicht. Humboldt gilt als der Vertreter eines deutschen Bildungsideals 
und war zusammen mit Schiller u.a. einer der wichtigsten Vertreter des Bildungsdiskurses in 
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

313 

Subjektivierungsprozesse. Schillers fundamentaler Gründungstext zur ästhetischen und 
ganzheitlichen Bildung im 18. Jahrhundert verwendet noch im Titel den Begriff der Erziehung, 
setzt diesen aber weitgehend synonym zur Bildung. Schiller entwirft in „Über die ästhetische 
Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen“ anfangs begeistert, dann desillusioniert 
von den jakobinischen Gräueltaten während und nach der Französischen Revolution, ein 
umfassendes Bildungsideal des Menschen. Schiller argumentiert vor dem Hintergrund seiner 
Kantstudien der 1790er Jahre für eine ästhetische Bildung des Menschen, welche die zwei 
widerstreitenden, aber in wechselseitiger Abhängigkeit stehenden Prinzipien, den Formtrieb 
und den Stofftrieb, durch den Spieltrieb in Harmonie zu bringen vermag18. Der Spieltrieb steht 
als zentrales Moment zwischen dem Formtrieb und dem Stofftrieb und vermittelt in 
dialektischer Ausgleichsbewegung zwischen den widerstrebenden Grundtrieben des Menschen 
– vereinfacht: der Vernunft und sinnlichen Einflüssen. Von Kants Ansatz mit einem starken 
Vernunftbegriff kommend, macht Schiller das Empfindungsvermögen wieder stark, da auch 
durch dieses Erkenntnis generiert werden kann19. 

Dies geschieht mit dem Ziel, den Menschen durch das Ästhetische, das Spiel, zu moralischer 
Sittlichkeit zu erziehen, also zu bilden, dazu gehört auch, dass dieses in Freiheit zu geschehen 
hat. „Der Spieltrieb also, als in welchem beide [Form- und Stofftrieb, MK] verbunden wirken, 
wird das Gemüt zugleich moralisch und physisch nötigen; er wird [..] den Menschen, sowohl 
physisch als auch moralisch, in Freiheit setzen“ (Schiller, 2005, S. 350). Schönheit, Ästhetik, 
so auch das Theaterspiel, gelten in diesem Bildungsansatz als der Faktor, durch den der 
Mensch, auch seiner anthropologischen Natur entsprechend, umfassend gebildet werden kann. 
„Mit anderen Worten, der Mensch soll mit der Schönheit nur spielen, und er soll nur mit der 
Schönheit spielen“ (Schiller, 2005, S. 355). Ästhetik und Spiel sind für Schiller der Weg zur 
Menschwerdung. „Denn, um es endlich auf einmal herauszusagen, der Mensch spielt nur, wo 
er in voller Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist nur ganz Mensch, wo er spielt“ 
(Schiller, 2005, S. 355). Doch dieser Bildungsprozess ist eben nicht nur als individuelles 
Vermögen zu begreifen, sondern er ist eingebettet in gesellschaftliche und soziale 
Entwicklungsprozesse, in die Entwicklung eines „Gemeinsinnes“, wie Habermas es im Zuge 
seiner kommunikativen Schillerinterpretation formuliert. Die Kunst wird hierbei als ein 

                                                           
18 Der Text gilt als einer der einflussreichsten für die moderne Kunst, das Denken Freuds, 
Nietzsches und die postmoderne Theoriebildung: „Als Friedrich Schiller in seinen Briefen 
über die ästhetische Erziehung mit Hilfe des Begriffs des Spieltriebs das Konzept des 
ästhetischen Scheins entwickelte, stellte er dadurch die Weichen für das Denken der 
modernen Kunst. Wenn sich später die Postmoderne aus der Überwindung und 
Dekonstruktion des modernen Denkens und der modernen Begriffe versteht, wird der Begriff 
des Spiels nicht nur kritisiert, sondern konstituiert interessanterweise den Grundbegriff der 
postmodernen Theorie, was vor allem in Texten von Jaques Derrida, Michel Foucault und 
Jean Francois Lyotard seinen Ausdruck findet. Das Spiel scheint also das Phänomen zu sein, 
das die Moderne und Postmoderne verbindet und zugleich voneinander trennt.“ (Plaice, 2010, 
S. 15). 
19 „Nicht genug also, dass alle Aufklärung des Verstandes nur insofern Achtung verdient, als 
sie auf den Charakter zurückfließt; sie geht auch gewissermaßen von dem Charakter aus, weil 
der Weg zu dem Kopf durch das Herz muß geöffnet werden. Ausbildung des 
Empfindungsvermögens ist also das dringendere Bedürfnis der Zeit, nicht bloß weil sie ein 
Mittel wird, die verbesserte Einsicht für das Leben wirksam zu machen, sondern selbst 
darum, weil sie zur Verbesserung der Einsicht erweckt.“ (Schiller, 2005, S. 328) 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

314 

Medium der Vermittlung in diesem Bildungsprozess begriffen. „Die Verwirklichung der 
Vernunft stellt sich Schiller deshalb als eine Resurrektion des zerstörten Gemeinsinns vor, sie 
kann weder aus Natur noch aus Freiheit alleine hervorgehen, sondern allein aus einem 
Bildungsprozeß … . Das Medium dieses Bildungsprozesses ist die Kunst ...“ (Habermas, 2019, 
S. 61f). Schiller, im Gegensatz zu Kant, der in das Spiel hauptsächlich erkenntnistheoretisches 
Interesse hineinlegt, wendet damit den Spielbegriff und das Ästhetische in einen 
Bildungsbegriff. „Mit dieser Zielsetzung geht zugleich eine entscheidende Umakzentuierung 
des Spielbegriffs einher. Denn das freie und harmonische Spiel der sinnlich-vernünftigen Natur 
des Menschen ist für Schiller nicht länger im erkenntnistheoretischen, sondern vornehmlich im 
bildungsphilosophischen Sinne als Wesensverwirklichung des Menschen von Interesse.“ 
(Neuenfeld, 2005, S. 32) 

Gerade in der Didaktik und Pädagogik wird dieses Konzept aus dem deutschen Idealismus von 
entscheidender Bedeutung. Bildung ist viel mehr als bloße Erziehung zu allgemeinen Werten 
einer Gesellschaft oder die reine Vermittlung von Wissen, zuvorderst, wenn man diesen Ansatz 
als didaktisches Prinzip in die Praxis der institutionellen Lehre überführt. Schillers Konzeption 
des Ästhetischen ist hierfür in der deutschen Ideengeschichte paradigmatisch, da er das 
Ästhetische, in der Auslegung Kants als Erkenntnistheorie, hin zum praktischen Handeln 
öffnet20. Insbesondere für die Pädagogik, die den Anspruch vertritt, eine praktisch handelnde 
Wissenschaft zu sein, strahlt die Schillersche Wende bis in die heutigen Konzepte hinein, die 
Bildungstheorie und Ästhetik zu verknüpfen versuchen (Ehrenspeck, 2008). Dieses 
ganzheitliche Konzept wird auch in der Theater- und Dramenpädagogik verfolgt. Somit „[…] 
erweist sich ästhetische Bildung als Oberbegriff für alle pädagogischen Praxen, die einzelne 
ästhetische Felder wie Literatur, Kunst, Musik oder Theater als Bildung der Wahrnehmung und 
der Gefühle zum Gegenstand haben.“ (Anselm, 2022, S. 188). In diese hier kurz umrissene 
deutsche Bildungsidee stellte sich das Konzept des Workshops, da gerade das kreative 
Schreiben, aber insbesondere das Theaterspielen, sowohl im Geiste eines schillerschen 
Spielbegriffs stehen, darüber hinaus aber auch die Erwartungshaltungen der Schüler nach 
Charakterbildung aufgegriffen werden. 

Das gegenwärtige Verständnis von Bildung im deutschen Kontext stellt ein Oszillieren 
zwischen der Einbettung in Gesellschaft, also Vergesellschaftung, und Individualisierung, der 
Ausbildung einer persönlichen Identität, dar (Tenorth, 2013). Das ist genau das, was den 
Schülern in der Erwartungsabfrage ein Anliegen war. Das Theaterspielen, das Theater, kann 
hierfür als der ideale Ort angesehen werden, da es die Möglichkeiten der Expression von 
Individualität bietet, aber gleichsam ein Ort des Sozialen, des gegenseitigen Kontakts und der 
gemeinschaftlichen Kommunikation darstellt. Dieser Begriff von Bildung ist auch zentral für 
die Dramenpädagogik, die sich damit als geeigneter Ansatz empfiehlt, um auch 
Bildungsvorstellungen im Fremdsprachenunterricht zu realisieren. 

 

 

                                                           
20 „Schiller dagegen bindet über eine Umformulierung des KANTISCHEN Diktums in seiner 
‚Kritik der Urteilskraft‘, das Schöne sei ‚Symbol des Sittlich-guten‘, die Ästhetik in Teilen an 
die praktische Vernunft und macht sie damit an die Dimension des Handelns anschlussfähig“ 
(Ehrenspeck, 2008, S. 85). 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

315 

Dramenpädagogik 

Das Feld der Dramenpädagogik21 wurde 1993 im deutschsprachigen Raum von Schewe 
nachhaltig etabliert – mit der Forderung, performative Elemente in die 
Fremdsprachenausbildung zu integrieren. Sprache wird im Zuge der kommunikativen Wende22 
als Handlung begriffen. „Mit Hilfe von Methoden, die sich aus der dramatischen Kunstform 
ableiten lassen, werden im Unterricht fiktive Kontexte geschaffen, in denen Lehrende und 
Lernende sprachlich und nichtsprachlich in intensiver Weise handeln – die fremde Sprache 
wird inszeniert“ (Schewe, 1993, S. 4). Das Konzept ist ein ganzheitliches und nimmt gerade 
auch den Körper in seiner Leiblichkeit als Faktor gelingenden Lernens in den Blick. Der 
fiktive, ästhetische Kontext des Theaterraums (imaginär und real gleichermaßen) eröffnet den 
Beteiligten die Möglichkeit, Sprache und Handlung im konstruktivistischen Kontext 
wechselseitig zu erzeugen. Denn die Workshopteilnehmenden, wie auch der Leiter selbst, „… 
werden im dramapädagogischen Fremdsprachenunterricht zu Konstrukteuren von 
Handlungssituationen. Mit Hilfe entsprechender Inszenierungstechniken werden fiktive 
Kontexte geschaffen, die so konstruiert sind, dass die Beteiligten nicht anders können als 
(körperlich) zu handeln. Und aus der Handlung heraus formiert sich die (fremde) Sprache“ 
(Schewe, 1993, S. 409). 

Die Dramenpädagogik23 steht nicht für sich alleine, sondern ist vor dem Hintergrund einer 
Fremdsprachendidaktik zu sehen. Oelschläger ist gar der Meinung, der 
Fremdsprachenunterricht brauche das Theater, weil u.a. die Handlungsorientierung sowie die 
Lernorientierung in diesem ganzheitlichen Ansatz angesprochen werden, die Autonomie des 
Lernens gefördert, aber gleichzeitig auch durch die Arbeit in Gruppen, also kooperatives 
Lernen, eingeübt wird (Oelschläger, 2020, S. 19ff). Nichts anderes waren tragende Ansätze des 
Workshops. 

Lernen an und in der Institution Universität beinhaltet immer einen sozialen Aspekt und gerade 
aus konstruktivistischer Perspektive stehen – und das sollte eine Selbstverständlichkeit sein – 
die Lernenden im Mittelpunkt.24 Der Wissens- und Erfahrungserwerb kann nicht ein passiv 

                                                           
21 Konzentriert sich die Dramenpädagogik auf die Etablierung permanenter performativer 
Elemente im Fremdsprachenunterricht und der Fremdsprachenlehrerausbildung, können 
wichtige didaktische Ansätze auch auf das Format eines Workshops übertragen werden. Der 
zentrale Unterschied ist die Außeralltäglichkeit des Workshops im Gegensatz zur Permanenz 
eines performativen Fremdsprachenunterrichts. Bei den im folgenden beschriebenen 
Aspekten kann dies jedoch vernachlässigt werden. 
22 Siehe bspw. die Sprachakttheorien von Searl und Austin, welche als linguistische Basis für 
Habermas „Theorie des Kommunikativen Handelns“ zu begreifen sind. 
23 Dramenpädagogik ist nicht klar abzugrenzen von der langen Tradition der 
Theaterpädagogik. Es gibt keinen Konsens bzgl. der Unterscheidung von Dramenpädagogik 
und Theaterpädagogik, vornehmlich wenn man über eine „performative Wende“ in der 
Fremdsprachendidaktik spricht (Oelschläger, 2020, S. 16). Der Begriff der Pädagogik ist 
deshalb wichtig, da es im Kern darum geht „den Lernenden einen effektiven, kreativ-
künstlerischen und spaßbetonten Zugang zum Fremdsprachenerwerb zu ermöglichen“ 
(Oelschläger, 2020, S. 16). 
24 „Lernen wird innerhalb des Paradigmas des sozialen Konstruktivismus […] als ein aktiver, 
konstruktiver Prozess verstanden, bei dem Lernende ihr bereits vorhandenes Wissen mit 
neugewonnenen Informationen verbinden und auf diese Weise neue Sinnzusammenhänge 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

316 

rezipierender sein und muss in aktive Sprachhandlungen überführt werden. Gerade im 
Fremdsprachenunterricht sind frontale Formate, bei denen Lernende nicht untereinander 
kommunizieren, wenig Erfolg versprechend sind. „Da Lernen ein konstruktiver und sozialer 
Prozess ist, der auf Interaktions- und Kommunikationshandlungen zwischen den Lernenden 
beruht, ist der ideale Lernkontext ein kooperativer, also eine Umgebung, die 
gemeinschaftliches Lernen fördert“ (Birnbaum, 2013, S. 43). Der gemeinsame Schreib- und 
Theaterworkshop bietet ideale Voraussetzungen, um diesen Lernkontext herzustellen. Gerade 
im Umfeld einer konstruktivistischen Herangehensweise stehen erneut 
Subjektivierungsprozesse im sozialen Kontext im Mittelpunkt. 

In der deutschsprachigen Philosophiegeschichte25 verbinden sich diese Formen der 
Identitätsgenese stark mit einem subjektiven Wahrheitsbegriff, der für die Generierung von 
Realität bestimmend ist. So ist es „… der Mensch, das Subjekt, das Wahrheiten herstellt. Es ist 
der Mensch, der seine Realität konstruiert. Das heißt aber nicht, dass wir die Welt im Sinne 
einer Schöpfung erfinden. Das heißt nur, dass wir die Welt, vermittelt über unsere 
Konstruktionen darstellen“ (Kirsch, 2013; S. 24). Diese Konstruktion der Vermittlung 
erschaffen die Schüler selbst im Theaterworkshop. 

Wobei es in diesem Zusammenhang ja immer um das Lernen im Allgemeinen und das Lernen 
einer Fremdsprache im szenischen und ganzheitlichen26 Vermittlungsprozess geht, der, wie 
könnte es anders sein, im Subjekt und dessen Reflexionsvermögen seinen Ausgangspunkt hat. 
„Szenisches Lernen, geprägt von den Erkenntnissen des Konstruktivismus, geht also davon 
aus, dass immer die innere Struktur der Person bestimmt, wie sie sich mit Anregungen 
auseinandersetzt“ (Kirsch, 2013, S. 25). Es ist deutlich zu erkennen, „[…] dass Lernen ein 
konstruktiver Prozess ist, keineswegs ein Aneignungs- und Abbildungs-Lernen. […] 
Entscheidend ist, motiviert eine eigene Perspektive auf sein Lernen einzunehmen. Ergebnisse 
der Hirnforschung sichern diese Erkenntnis“ (Kirsch, 2013, S. 27). Die Motivation, ein 
selbstreflexives Verhältnis zum eigenen Lernprozess einzunehmen, stellt eine notwendige, aber 
keine hinreichende Bedingung für einen gelingenden Bildungsprozess dar, da soziale und 
gruppendynamische Prozesse nicht ausgeklammert werden können. 

Oelschläger gibt einen ausführlichen Überblick27 über die Förderung von Kompetenzen durch 
das Theater und teilt die Kompetenzen in vier Sparten ein. Zum einen in sprachliche 

                                                           
herstellen. Der Lernende steht dabei mit seinen Vorerfahrungen und Interessen im Zentrum.“ 
(Birnbaum, 2013, S. 42) 
25 Bspw. legt Nietzsche in seinem fundamentalen Aufsatz „Ueber Wahrheit und Lüge im 
außermoralischen Sinne“ von 1873 dar, inwieweit Erkenntnis und Wahrheit aus einer rein 
subjektiven Perspektive heraus generiert werden und dadurch eine Form der Realität 
erschaffen wird. Bemerkenswerterweise tut er dies zunächst durch eine Auseinandersetzung 
mit der Genese von Begriffen und damit der Sprache im Grundsätzlichen. Kombiniert wird 
dieser Ansatz mit einer leiblichen Funktion, bei der die Sinne des Körpers als Filter und 
Katalysator der wahrgenommen Dinge einer sogenannten Realität dienen und erst dadurch 
Weltwahrnehmung entstehen kann. In diesem Wahrnehmungsprozess ist also der Körper 
schon immer mitgedacht. 
26 „Im szenischen Lernen wird das ganzheitlich versucht: emotional bei der Präsentation des 
Problems, intellektuell bei seiner Definition und der Hypothesenbildung, handelnd beim 
Testen und Experimentieren der Lösungen“ (Kirsch, 2013, S. 26). 
27 Für einen umfassenden Überblick in tabellarischer Form siehe Oelschläger 2020, S. 19ff. 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

317 

Kompetenzen, persönlichkeitsbezogene Kompetenzen, Sozialkompetenzen und nicht zuletzt 
ästhetisch-künstlerische Kompetenzen. Die Förderung des freien Sprechens (Flüssigkeit, 
Kohärenz, Genauigkeit, Kooperation, Spontanität, Improvisationsfähigkeit, Fehlertoleranz und 
Flexibilität), die Erweiterung sprachlicher Mittel oder gar der Abbau von Sprechhemmungen 
bis hin zum kombinierten Fertigkeitstraining von Lesen, Schreiben, Sprechen und Hören sind 
auf Seiten der Sprachförderung sicherlich zentrale Bausteine. Zum Feld der 
persönlichkeitsbezogenen Kompetenzen können Fertigkeitsschulung im Bereich der 
Selbstrepräsentation, Selbst- und Fremdwahrnehmung, Kritikfähigkeit aber vor allem 
Identitätsfindung und die Erhöhung des Selbstvertrauens gezählt werden. Da man in einer 
Gruppe agiert, gibt es immer Aushandlungsprozesse, die Teamfähigkeit, 
Kooperationsbereitschaft und Konfliktbewältigung trainieren. Im ästhetischen Feld des 
Theaters sind darüber hinaus Eigenschaften der Fantasie, der Kreativität, aber auch der Einsatz 
von körperlichen Gestaltungsmitteln gefragt, die im improvisierten Zusammenspiel 
Spontaneität und Flexibilität fördern28. Durch das kreative und szenische Schreiben und die 
szenische Interpretation dieser Texte sind die Lernde angehalten eben auch ästhetische Mittel 
auszuprobieren (Oelschläger, 2020, p. 19ff). 

Es ist durchaus essenziell, einen Bildungsbegriff hier nicht zu verwerfen, sondern um die 
Dimensionen des Körperlichen und Sozialen zu erweitern. „Das Bildungspotential 
performativer Prozesse liegt in ihren kreativen und wirklichkeitserzeugenden Momenten, die 
Dispositionen und Disponibilitäten der Beteiligten hervorbringen kann. Im performativen 
Fokus wird der Begriff der Bildung erweitert“ (Wulf & Zirfas, 2007, S. 29f). Wenn Wulf und 
Zirfas hier von „wirklichkeitserzeugenden Momenten“ sprechen, knüpfen sie an die von Kirsch 
ins Spiel gebrachte konstruktivistische Perspektive an und erweitern diese vom „szenischen 
Lernen“ hin zu einem umfassenden Bildlungsansatz. Dieses Verständnis liegt auch der 
Dramenpädagogik im Fremdsprachenunterricht zu Grunde, wie auch Schewe, der 
„Gründungsvater“ der deutschsprachigen Dramenpädagogik betont. Denn „… der Begriff der 
Dramenpädagogik bezieht sich auf die Theorie und Praxis eines ästhetisch – ganzheitlich 
orientierten F[remdsprachenunterrichts] … in dem die dramatische Kunst … zur 
Inspirationsquelle und zur Orientierung für das pädagogische Handeln wird“ (Schewe, 2010, 
S. 38). Auch Schewe greift die Ganzheitlichkeit dieses Bildungsbegriffes auf und übernimmt 
diesen für die Dramenpädagogik, betont aber noch einmal die Handlungsorientierung, die 
dadurch noch verstärkt im Fremdsprachenunterricht sichtbar werden soll. 

Für den Workshop gelten diese Paradigmen besonders, gerade in der Verbindung von 
Ganzheitlichkeit und Handlungsbefähigung. Wie bei Sprachanfängern gilt es auch hier mit 
kleinen, basalen Schritten zu beginnen und die Grundlagen der performativen Dimension 
einzuüben, immer in der Verknüpfung von Theaterelementen und Sprache. Ein simpler „Vier-
Verse-Dialog“ („A: Wo gehst du hin? / B: Keine Ahnung. / A: Aber du musst dich doch 
entscheiden. / B: Ja, ich weiß.“) diente im Workshop als Textvorlage. Der Text soll nicht als 
auswendig zu lernender Dialog begriffen werden, sondern als Folie, vor der man spielerisch 
variieren muss. Ziel dieser basalen Übung ist es, Sprache und Körperlichkeit zu verbinden.  
Die performativen Interpretationen des Textes müssen gestisch, mimisch sowie in der 
Intonation und Bühnenbenutzung variieren, das gesprochene Wort wird dadurch in mehreren 
                                                           
28 Im Übrigen sind das alles Eigenschaften, nach denen ein neoliberal ausgerichteter 
Arbeitsmarkt, zumindest in der Rhetorik, lauthals verlangt – jedoch ohne die strukturellen 
Bedingungen für die Entfaltung dieser Kompetenzen anzubieten. 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

318 

Dimensionen internalisiert und tritt irgendwann hinter das Performative zurück. Fokussiert 
man sich auf das Performative, tritt das Non-Verbale in den Mittelpunkt. 

Es ist unbestritten, dass non-verbale Mittel in der Kommunikation direkt mit sprachlichen 
Äußerungen zusammenhängen und dass ca. 65 % des persönlich Vermittelten auf nonverbale 
Signale zurückzuführen sind (Surkamp, 2016, S. 23). Diese nonverbalen 
Kommunikationsformen29 sind ein wichtiger Bestandteil beim Erwerb von kommunikativen 
Kompetenzen. Die Ausbildung dieser nonverbalen Kommunikationsformen kann unmittelbar 
im Fremdsprachentheater geschehen, vorzugsweise weil sie den Vorteil bietet, auch 
schwächere Fremdsprachenlernende nicht nur in die Theatergruppe zu integrieren, sondern 
vielmehr können sie auch aktive und wertvolle Mitglieder werden. Diese 
Anerkennungserfahrung ermöglicht dann gelingenden Spracherwerb. „Gerade für 
Fremdsprachenlernende ist nonverbales Verhalten auch als Kommunikationsstrategie von 
Bedeutung. … [F]ehlendes Vokabelwissen oder gar Sprachversagen können ausgeglichen 
werden …“ (Surkamp, 2016, S. 29). Darüber hinaus können speziell in einem interkulturellen 
Kontext nonverbale Missverständnisse schwerere Folgen haben als bspw. Grammatikfehler. 
Diese ließen sich leicht korrigieren, Kränkungen, die durch missverständlich angewandte 
Gesten beim Gegenüber verursacht werden, bedürften größerer Anstrengungen der 
Wiedergutmachung30. „Zur Ausbildung interkultureller kommunikativer Kompetenzen gehört 
daher die Beschäftigung mit nonverbalen Kommunikationsformen und deren kulturellen 
Implikationen unbedingt dazu“ (Surkamp, 2016, S. 31). Dies ließ sich auch bei der 
abschließenden Aufführung des Theaterworkshops beobachten. Schwächere Deutschlernende 
konnten mit Hilfe von Bewegung, Mimik und Gestik geringere Deutschkompetenzen durchaus 
erfolgreich kompensieren und erhielten mitunter – auch im Nachgang – große Anerkennung 
von Mitspielern und Publikum. Anerkennung gilt nicht nur in der politischen Theorie als ein 
wichtiger Faktor der Identitätsbildung, sondern ist darüber hinaus auch der Schlüssel für eine 
positive Gruppendynamik. Diese kann aber nur entstehen, wenn allen Teilnehmenden, egal 
welche Sprachkompetenzen sie vorweisen, auch der Respekt oder gar die Angst vor der 
öffentlichen Verwendung einer Fremdsprache genommen wird. Hierbei spielt die 
Workshopleitung die entscheidende Rolle, sie muss sich selbst in die Gruppe integrieren und 
gleichzeitig für die Integration der Gruppe sorgen. 

Zu den oben aufgezählten Kompetenzen, die durch performative Elemente im 
Fremdsprachenunterricht gefördert werden, tritt besonders bei der oben kurz beschriebenen 
Übung die Fähigkeit hinzu, die (allgemeine) Inszenierung des sozialen Handelns zu 

                                                           
29 „Zu den stimmlich nonverbalen Kommunikationsformen zählen paralinguistische 
Phänomene wie individuelle stimmliche Merkmale (Stimmtyp und -qualität), die 
Sprachmelodie (Intonation, Betonung), zeitliche Aspekte (Sprechtempo, Rhythmus, Pausen), 
Artikulationsweisen (z. B. Schreien, Flüstern) und Nebengeräusche (wie Lachen oder 
Husten). Unter die nicht-stimmlichen Aspekte fallen die äußeren Merkmale eines Sprechers 
(körperliche Eigenschaften, Kleidung), physische Reaktionen (wie Erröten oder Erblassen) 
und eine Vielzahl kinetischer Phänomene, die sich wiederum unterteilen lassen in 
makrokinetische (Gestik, Kopfbewegungen, Körperhaltungen, Bewegung im Raum) und in 
mikrokinetische Phänomene (Mimik, Blickverhalten).“ (Surkamp, 2016, S. 26) 
30 „Obwohl Grammatik- oder Vokabelfehler den Kommunikationsprozess erschweren 
können, verhindern sie ihn selten. Verletzungen nonverbaler Kommunikationsregeln 
hingegen können ernsthaftere Konsequenzen nach sich ziehen.“ (Surkamp, 2016, S. 31). 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

319 

reflektieren (Miladinovic, 2019, S. 9). Dialogische Formen schließen qua Struktur schon 
immer auch kritische Elemente mit ein, insbesondere wenn der gleiche „Vier-Verse-Dialog“ 
körperlich mit wechselnden performative Akten, Mimik, Gesten, Lautstärken, Raumnutzungen 
und „Erzählzeiten“ kombiniert wird. Hierdurch entstehen unterschiedliche soziale Rollen, die 
bspw. durch Machtverhältnisse zwischen den Figuren gekennzeichnet sind. Schon allein das 
Aufscheinen und Durchspielen dieser variierenden sozialen Rollen bei gleichbleibender 
grammatikalischer Sprachstruktur könnte als eine Form der sprachhandelnden Reflexion 
bezeichnet werden. Deshalb „… befähigt sie [die Dramenpädagogik, MK] Individuen, kritisch 
über ihre eigenen soziale ‚Rolle‘, aber auch über unterschiedliche Inszenierungen anderer zu 
reflektieren und existierende Interaktionsrollen zu identifizieren und zu bestimmen“ 
(Miladinovic´, 2019, S. 10). Das Gemeinschaftserlebnis und die wechselseitige Bespiegelung 
in der Gruppe erweisen sich als wichtige Bausteine im reflexiven Akt. Gerade hier entwickelt 
sich ein alternierendes Verhältnis zwischen der notwendigen Einbindung in die Gruppe und der 
Ausbildung eines eigenen reflexiven Vermögens. Das Wechselverhältnis von Gemeinschaft 
und Individuum im geschützten Raum des Theaters kann in diesem Kontext als homolog zum 
Verhältnis von Individuum und Gesellschaft betrachtet werden. 

Die Workshopteilnehmende haben im Vorfeld eigene Lernerfahrungen gemacht, welche es 
mitzudenken gilt, „… um ihnen eine kritische Reflexion auf ihre soziale und kulturelle 
Situation zu ermöglichen. Es geht dabei auch um die Weiterentwicklung der eigenen Identität 
und darum, auf individuelle Art und Weise mit der Sprache zu arbeiten und diese zur eigenen 
zu machen“ (Miladinovic´, 2019, S. 14). Das ist eines der entscheidenden Argumente, die 
Schüler müssen sich die fremde Sprache anverwandeln, je nach individueller Façon – dann 
wird die Chance auf einen gelingenden Bildungsprozess mittels Sprache deutlich erhöht. 

Durch die Erschaffung solcher Lernsituationen kann man einem ganzheitlichen Lernkonzept 
nahekommen, gerade weil die Spielenden, performen sie den gleichen Text in 
unterschiedlichen Varianten, gezwungen sind, einen Perspektivwechsel vorzunehmen. Dieses 
Eintauchen in die Welt des Scheins im Theater, in den Raum des „Als-Ob“, ermöglicht es den 
Spielenden bspw. Konflikte mittels Einfühlung von einem anderen Standpunkt aus zu 
betrachten. Dies betont auch Schiller, indem das Einfühlungsvermögen zum ausgleichenden 
Faktor zu einer reinen Ration eines Lernprozesses wird. Birnbaum reaktualisiert diese 
Vorstellung, indem Reflexionsvermögen und Empathie wieder Aufmerksamkeit bekommen. 
Denn es „… geht dabei nicht in erster Linie um das Entwickeln von schauspielerischen 
Fähigkeiten, sondern eher um den Prozess des sozialen und kooperativen Lernens sowie die 
Entwicklung von Problemlösestrategien, die Fähigkeit zur Reflexion und zum kritischen 
Denken und die Förderung kommunikativer Kompetenzen“ (Birnbaum, 2013, S. 44).  

Subjektentwicklung findet beim Theaterspielen auch im Modus der Aneignung einer fremden 
Perspektive statt, gerade dieser Umstand ermöglicht eine persönliche Weiterentwicklung, da 
das Theater einen geschützten Raum darstellt. In diesem Simulationsraum können die 
Spielenden einerseits andere Perspektiven durch das Hineinversetzen in verschiedene Rollen 
einnehmen, zum anderen gewährt das Spielen einer Szene auch ein gewisse sprachliche 
Fehlertoleranz. „Theater spielen erlaubt uns, nicht wir selbst sein zu müssen. Die Lernenden 
nehmen die Fehler, die ein fiktiver Charakter beim Spiel macht, nicht mehr so persönlich. 
Außerdem ist die Szene selbst viel wichtiger als die kleinen sprachlichen Ungereimtheiten“ 
(Riedmüller, 2016, S. 2). 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

320 

Insbesondere die Absage an eine einzige, unumstößliche Wahrheit und die damit einhergehende 
Notwendigkeit des Perspektivwechsels, kann gerade im Gefolge von Nietzsche und Freud als 
ein Kernelement der Europäischen Moderne betrachtet werden. Nietzsche erfindet in seinem 
Zarathustra die Metapher des spielenden Kindes, das seine Perspektiven wie Bausteine zu 
setzen vermag, um die Unmöglichkeit einer monologischen Wahrheitssetzung zu 
versinnbildlichen. Freud findet das Unterbewusste, der reflektierende Mensch verliert die 
vollständige Deutungshoheit über das eigene Identitätskonzept und ist in der Folge nun dazu 
genötigt, einen subjektinternen Perspektivwechsel vorzunehmen, um mit dem eigenen Selbst 
in einen Dialog treten zu können. Er greift im Übrigen in seinem Aufsatz „Der Dichter und das 
Phantasieren“ die Metapher Nietzsches auf, um perspektivisches Schreiben in der Fiktion zu 
exemplifizieren. Die aktuellen Neurowissenschaften scheinen diese Herangehensweise zu 
bestätigen. Die Koppelung von erlernten Inhalten an Bewegungen ist für den 
Fremdsprachenunterricht gut erforscht31. Ein zentraler Aspekt dabei ist die wechselseitige 
Unterstützung von Bewegungsabläufen und dem Erlernen neuer Inhalte, die „mit Handeln und 
Sinneseindrücken verknüpft, enkodiert und entsprechend im Gehirn gespeichert werden“ 
(Arndt & Sambanis, 2017, S. 135). Dieses Lernen im Spielen der Theaterszenen verknüpft 
beispielgebend Bewegung mit intellektueller Aufnahmebereitschaft. Die erwähnten Übungen 
zu dem „Vier-Verse-Dialog“ können als paradigmatisch für gelingende Verknüpfungen von 
Bewegung und Sprache betrachtet werden. Durch die immergleiche Repetition des Dialogs 
findet eine Form der Automatisierung statt, die mit aktiver Bewegung verknüpft wird. „Von 
zentraler Bedeutung bei der Nutzung von Bewegung ist, dass die Lernenden selbst aktiv 
werden, sich nicht auf die Rolle eines Beobachters beschränken, sondern die Bewegung 
tatsächlich ausführen und dabei die zugeordneten Inhalte wiederholen …“ (Sambanis & Walter, 
2019, S. 13). Die kleinen Gesten und mimischen Ausdrücke machen hier den großen 
Zusammenhang des ganzheitlichen Lernens exemplarisch deutlich, der Teil eines umfassenden 
Bildungsbegriffs ist. 

IV. Bildung durch Theater im Fremdsprachenunterricht 

Es konnte aufgezeigt werden, dass aus bildungstheoretischer Perspektive ein Theaterworkshop 
umfänglich und produktiv den Fremdsprachenerwerb fördert. Dies geschieht durch einen 
ganzheitlichen Ansatz, welcher den Schwerpunkt sowohl auf kognitiv-kreative als auch auf 
körperliche Prozesse legt. 

In Kapitel II wurde die Erwartungshaltung der Schüler skizziert, die an dem Workshop 
teilnahmen. Es zeigt sich, dass deren Anliegen eine umfassende Bildung ist (im 
deutschsprachigen Diskurs unterschieden von Erziehung) und der Workshop intuitiv als 
Chance zur ganzheitlichen Ausbildung im Fremdsprachenunterricht begriffen wird. Die 
Erwartungshaltung und Perspektive der Schüler deckt sich mit entscheidenden Kernelementen 
eines Bildungsbegriffs im deutschsprachigen Diskurs, die in Kapitel III diskutiert werden. 
Schiller versteht das Spiel als eine ästhetische Vermittlungsinstanz zwischen Vernunft und 
Sinnlichkeit und öffnet damit die Kategorie des Ästhetischen hin zum praktischen Handeln. 
Dieser Ansatz hat bis heute großen Einfluss auf pädagogische und didaktische Diskurse, denn 
gerade Kunst und Theater können als Praxis zur Bildung verstanden werden, insbesondere im 
Fremdsprachenunterricht. Lernen wird hier als ein aktiver, dialogischer und 
konstruktivistischer Prozess verstanden. Die Kompetenzen, die bei Sprachlernen gefördert 

                                                           
31 Für einen fundierten Überblick siehe Arndt & Sambanis, 2017, S. 129 – 146. 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

321 

werden sollten, können gerade in der Form des szenischen Spiels verstärkt ausgebildet werden. 
Die Sprachförderung ist umfassend, hinzu kommen persönlichkeitsprägende Faktoren und 
gruppendynamische Prozesse. Insofern können beim Theaterspielen im 
Fremdsprachenunterricht sowohl individuelle Subjektentwicklung als auch 
Vergesellschaftungsprozesse unterstützt werden. Dies war auch ein großes Anliegen der 
Schüler. Hinzu kommen natürlich die Leiblichkeit des Theaterspielens selbst, die Lernprozesse 
im Generellen unterstützt, wie auch die Ausbildung nonverbaler Kommunikationsmittel, 
welche insbesondere Anfängern beim Spracherwerb zugutekommt. Das konnte dann auch an 
dem exemplarischen Baustein des „Vier-Verse-Dialogs“ illustriert werden. Da Bildung im 
Fremdsprachentheater ein sozialer Prozess in einer Gruppe ist, müssen die 
Workshopteilnehmende das eigenen Handeln reflektieren. Durch das Einnehmen verschiedener 
Rollen sind die Theaterspielenden dazu angehalten auch aktiv einen Perspektivwechsel 
vorzunehmen. All diese Faktoren sind Teil einer umfassenden Bildungsidee, die weit über reine 
Erziehung oder das passive Rezipieren im Frontalunterricht hinausgeht. 

Es zeigt sich also, dass ein Theaterworkshop eine fruchtbare und produktive Ergänzung des 
Fremdsprachenlernens sein kann und auch dem erwarteten Bildungsanspruch der Schüler 
gerecht wird. Darüber hinaus sollte man die Erkenntnisse aber nicht nur auf das Format eines 
Workshops reduzieren. Formen szenischen Lernens unterstützen Kompetenzen, die in einem 
standardisierten Fremdsprachenunterricht oft vernachlässigt werden. Deshalb schlagen die 
Vertreter der Dramenpädagogik vor, szenisches Lernen in den Fremdsprachenunterricht zu 
integrieren, statt Inhalte rein passiv repetieren zu lassen. Das würde allerdings auch eine 
dahingehende Ausbildung der Lehrkräfte und Dozenten erfordern. Wünschenswert für die 
Fremdsprachendidaktik wäre dies allemal. Nichtsdestotrotz ist der Raum (auch metaphorisch 
zu verstehen), der sich beim Theaterspielen eröffnet, eine wunderbare Gelegenheit für 
Begegnungen, um dialogisch voneinander zu lernen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

322 

Literatur 

Anselm, S. (2022). Ästhetische und ethische Bildung im Literaturunterricht. In Ch. Lütge  
(Hrsg.). Grundthemen der Literaturwissenschaft: Literaturdidaktik (S.182 – 201). 
Walter de Gruyter Verlag. 

Arndt, P. A., & Sambanis, M. (2017). Didaktik und Neurowissenschaften, Dialog zwischen  
Wissenschaft und Praxis. Narr Francke Attempto. 

Birnbaum T. (2013). Die Rolle von kooperativem Lernen und Dramapädagogik in Bezug auf  
Das fremdsprachliche Handeln: Aktionsforschung zum DaF-Theaterprojekt Entre 
Bastidores mit den Physikern an der Universidad de Salamanca. Scenario – Journal for 
performative Teaching, Learning, Research, (VII) 1, 40 – 72. 
https://doi.org/10.33178/scenario.7.1.4. 

Ehrenspeck, Y. (2008). Die Humanisierung des Menschen im Medium ästhetischer Bildung bei  
Friedrich Schiller und Johann Friedrich Herbart. In Y. Ehrenspeck & G. de Haan & F. 
Thiel (Hrsg.), Bildung Angebot oder Zumutung? (S. 75 – 93). VS Verlag.  

Habermas, J. (2019). Exkurs zu Schillers Briefen über die ästhetische Erziehung des Menschen.  
In Der philosophische Diskurs der Moderne, Zwölf Vorlesungen (S. 59 – 64). 
Suhrkamp.  

Humboldt, W. von (1851). Ideen zu einem Versuch, die Gränzen der Wirksamkeit des Staates  
zu bestimmen. www.deutschestextarchiv.de/book/show/humboldt_grenzen_1851, 
zuletzt abgerufen: 20.08.2023. 

Kirsch, D. (2013). Szenisches Lernen, Theaterarbeit im DAF-Unterricht. Hueber Verlag. 

Kreuzer, T. (2009). Mein Text bin ich: Szenische Darstellung und kreatives Schreiben. In T.  
Anz & H. Kaulen (Hrsg.), Literatur als Spiel: Evolutionsbiologische, ästhetische und 
pädagogische Konzepte (S. 683-696). De Gruyter. 

Miladinovic´ D. (2019). Prinzipien eines performativen Fremdsprachenunterrichts, Eine  
Bestandsaufnahme. In S. Even & D. Miladinovic´& B. Schmenk (Hrsg.). 
Lernbewegungen inszenieren: Performative Zugänge in der Sprach-, Literatur- und 
Kulturdidaktik, Festschrift für Manfred Schewe zum 65. Geburtstag (S. 7 – 22). Narr 
Franke Attempto Verlag. 

Neuenfeld, J. (2005). Alles ist Spiel, Zur Geschichte der Auseinandersetzung mit einer Utopie  
der Moderne. Königshausen & Neumann. 

Oelschläger, B. (2020). Bühne frei für Deutsch! Das Theaterhandbuch für Deutsch als  
Fremdsprache. Deutscher Theaterverlag. 

Plaice, R. (2010). Spielformen der Literatur, Der moderne und der postmoderne Begriff des  
Spiels in den Werken von Thomas Bernhard, Heiner Müller und Botho Strauß. 
Königshausen & Neumann. 

Riedmüller, A. (2016). Theaterspiel im Fremdsprachenunterricht SO EIN THEATER! In  
Redaktion Magazin Sprache. https://www.goethe.de/de/spr/spr/20871742.html. zuletzt 
abgerufen: 21.09.2022. 



มนุษยศาสตรสาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 

323 

Sambanis M. & Walter M. (2019). In Motion – Theaterimpulse zum Sprachenlernen, Von  
neusten Impulsen der Neurowissenschaft zu konkreten Unterrichtsimpulsen. Cornelsen 
Verlag. 

Schewe, M. (1993). Fremdsprache inszenieren. Zur Fundierung einer dramapädagogischen  
Lehr- und Lernpraxis. Zentrum für Pädagogische Berufspraxis Carl-von-Ossietzky-
Universität Oldenburg. 

Schewe M. (2010). Dramenpädagogik. In C. Surkamp (Hrsg.). Metzler Lexikon der  
Fremdsprachendidaktik. Ansätze, Methoden, Grundbegriffe (S. 38 – 41). Metzler. 

Schiller, F. (2005). Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen. 
In  

H.-G. Thalheim & P. Fix & J. Golz & W. Hagen & M. Oehme & R. Otto & B. Pelzer 
(Hrsg.). Sämtliche Werke in zehn Bänden, Berliner Ausgabe (1. Auflage, Band 8) (S. 
305 – 408). Aufbau Verlag. 

Surkamp C. (2016). Nonverbale Kommunikationsfähigkeiten im Fremdsprachenunterricht  
fördern, Dramapädagogische Methoden für den Sprach-, Literatur- und 
Kulturunterricht. In A. Betz & C. Schuttkowski & L. Stark & A.-K. Wilms (Hrsg.). 
Sprache durch Dramenpädagogik handelnd erfahren, Ansätze für den Sprachunterricht 
(S. 23 – 46). Schneider Verlag. 

Tenorth, H.-E. (2013). Bildung – zwischen Ideal und Wirklichkeit.  
https://www.bpb.de/themen/bildung/dossier-bildung/146201/bildung-zwischen-ideal-
und-wirklichkeit/. Zuletzt abgerufen: 20.08.2023. 

Wulf, C. & Zirfas, J. (2007). Performative Pädagogik und performative Bildungstheorie.  
Ein neuer Fokus erziehungswissenschaftlicher Forschung. In C. Wulf & J. Zirfas 
(Hrsg.). Pädagogik des Performativen. Theorien, Methoden, Perspektiven, (S. 7 – 40). 
Beltz. 

 


