
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

189 

“อุดมการณ์ราชาชาตินิยม” ในสังคมมุสลิมไทย จากรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ ถึง พ.ศ.2519 
 

เอเซีย บินตอเล็บ1 
 

(Received: May 7, 2021; Revised: June 8, 2021; Accepted: October 29, 2021) 
 
บทคัดย่อ 

อุมดมการณ์ราชาชาตินิยม มีพลวัตที่มีลักษณะยืดหยุ่นยาวนานมากพอที่จะส่งผลให้กลุ่มทางสังคม 
อันหลากหลายสามารถที่จะปรับเปลี่ยน รวมถึงสร้างสรรค์ให้สอดคล้องกับรากฐานทางความเชื่อของสังคม  
นั้นๆ ได้ สังคมมุสลิมไทยก็ได้รับเอาแนวคิดดังกล่าวเข้ามาปรับเปลี่ยนเพ่ือให้เข้ากับ  “ความเป็นมุสลิม”  
ในประวัติศาสตร์เช่นเดียวกัน 

สั งคมมุสลิมไทยได้ เริ่มพัฒนาระบบความคิดให้กลมกลืนกับโครงการขัด เกลาทางสังคมของ 
กลุ่มชนชั้นน าไทยมานับตั้งแต่ยุคของรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ ชนชั้นน ายอมรับแนวคิด “พระบรมราชูปถัมภ์”  
ไปพร้อมกับการสร้างให้  “ราชาชาตินิยม” เป็นอุดมคติที่สัมพันธ์กับความเป็นมุสลิมในสังคมไทย 
พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว  ได้ทรงท าให้อุดมการณ์ราชาชาตินิยมสัมพันธ์กับมุสลิมผ่าน  
“พระบรมราชูปถัมภ์” โดยเน้นให้มุสลิมตอบแทนด้วยการเสียสละเพ่ือชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์   
พร้อมกันนั้น หลักการของศาสนาอิสลามก็ได้ถูกตีความให้สอดคล้องกับแนวทางดังกล่าวด้วยเช่นกัน 

 ในช่วงต้นรัชกาลที่ 9 บทบาทของการเป็นผู้อุปถัมภ์ศาสนาของพระองค์แสดงออกผ่านการสนับสนุน 
“เสรีภาพทางศาสนา” อย่างเปิดเผย เพ่ือตอบสนองบริบทของการเมืองในเวลานั้น อุดมการณ์ราชาชาตินิยม
ถูกตีความผ่านหลักการศาสนาอีกครั้งในนามของเสรีภาพ กอปรกับการอ้างความชอบธรรมจากการปกครอง  
ในระบอบประชาธิปไตย สัญลักษณ์ของความเป็นมุสลิมในช่วงนี้ ให้ความส าคัญไปที่การสร้างความมั่นคงให้แก่
ชาติ ศาสนา และพระมหากษัตริย์ อันเป็นสถาบันที่จะรับประกันสิทธิในการนับถือศาสนาเพ่ือสกัดการไหลบ่า
ของกระแสความคิดสังคมนิยม 
 
ค าส าคัญ: อุมดมการณ์ราชาชาตินิยม สังคมมุสลิมไทย พระบรมราชูปถัมภ์ ความเป็นมุสลิม 
  

                                                           
1 นักวิชาการอิสระ. อีเมล: asiabintorleb@gmail.com 



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

190 

‘Royal-Nationalism Ideology’ in Thai Muslim Society from Absolute Monarchy to 1976 
 

Asia Bintorleb2 
 
Abstract 

The dynamic and flexible nature of Thai royal-nationalist ideology permits various group 
of people from diverse social backgrounds to adopt and translate the ideology according to 
their own groups’ social beliefs. Historically, the Thai Muslim community has adopted the 
ideology to construct ‘Muslimness’ –the cultural core of Muslim identity.  

Thai Muslim society has been beginning to develop the definition of Muslimness relating 
to the Thai elite socializing framework since the emergence of Absolute Monarchy state. 
Historically, the Thai royal elites have demonstrated their status as ‘Rex Fidei Defensor’ 
through propagating ‘Royal-Nationalism Ideology’ and link it with the state of ‘Muslimness’. 
King Vajiravudh had implanted the ideology among the Muslims by emphasizing “nation, 
religion, and monarchy” as the core of Thai nation and insisted on his role as the defender of 
the faith. At the same time, the Islamic doctrine was also interpreted to cohere with the 
ideology. 

On the early period of King Bhumibol’s reign [1957-1976], dealing with the political context 
then, his role as ‘Rex Fidei Defensor’ was represented by his revealing support for ‘religious 
liberty’. Royal-Nationalism Ideology was interpreted with Islamic doctrine on behalf of 
freedom and democratic regime. In parallel with this dynamic, the nature of Muslimness is 
repeatedly used as a tool to maintain the security of nation, religion and monarchy. As these 
institutions were seen as the protector of the right to belief, and the containment of the 
socialist ideology. 
 
Keywords: Royal-Nationalism Ideology, Thai Muslim society, Rex Fidei Defensor, Muslimness. 
  

                                                           
2 Independent scholar. e-mail: asiabintorleb@gmail.com 



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

191 

บทน า 
งานศึกษานี้ต้องการขยายพรมแดนความรู้ให้กับวาทกรรม “อุดมการณ์ราชาชาตินิยม” และ “ความเป็นไทย” 

ซึ่งเป็นหนึ่งในแนวพินิจในแขนงวิชาการประวัติศาสตร์ที่มีการพูดถึงอย่างมากในช่วงสิบปีที่ผ่านมา ผู้เขียน 
มุ่งศึกษาไปที่กระบวนการสร้างความหมายภายใต้มโนทัศน์ดังกล่าวในสังคมมุสลิมไทยเป็นการเฉพาะ นับตั้งแต่
เกิดรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ในช่วงครึ่งแรกของพุทธศตวรรษที่ 25 บรรดาชนชั้นน าไทย (สยาม) และบรรดา
อิสลามิกชนต่างมีบทบาทต่อการสร้าง “ความเป็นมุสลิมไทย” มาอย่างต่อเนื่อง ประดิษฐกรรมทางความคิด 
ชุดใหม่ ครอบทับสาระส าคัญอันประกอบไปด้วยสถาบันชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ โดยระบอบความหมาย
นี้ครอบง าสังคมในฐานะอ านาจเบื้องหลังที่เหนี่ยวน าการกระท าทางสังคมมุสลิมอย่างต่อเนื่อง ปรากฏให้เห็น
ทั่วไปในสังคม ไม่ว่าจะเป็นการบรรยายศาสนาตามมัสยิด หรือพิธีกรรมทางศาสนา ปรากฏอยู่ในประวัติศาสตร์
มุสลิมในสังคมที่แตกหน่อมาจากประวัติศาสตร์แห่งชาติอีกทอดหนึ่ง หรือแม้กระทั่งฟุ้งกระจายอยู่ในสถาบัน
ทางศาสนาในสถานะปรัชญา วิสัยทัศน์ และวัฒนธรรมขององค์กร วาทกรรมดังกล่าวถูกสร้างให้เกิดกระบวนทัศน์
ว่าสังคมมุสลิมไทยมีความรักและความหวงแหนชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ มาช้านานแล้ว  

อาจกล่าวได้ว่าจุดเด่นของประวัติศาสตร์ภูมิปัญญา [Intellectual History] คือวิธีการที่นักประวัติศาสตร์
พยายามสืบค้นลงไปในอดีตและดึงเอาความคิดของบรรพชนมาเรียบเรียงให้เกิดวาทกรรมชุดหนึ่งเพ่ืออธิบาย
ความเปลี่ยนแปลงด้านกระบวนทัศน์ของผู้คนในอดีตซึ่งมีผลกระทบมาจนถึงปัจจุบัน ในบางครั้งจึงปรากฏ 
ให้เห็นเนืองนิตย์ว่า ภายใต้เงื่อนไขด้านหลักฐานเดียวกันในช่วงเวลาเดียวกันในอดีต นักประวัติศาสตร์  
ก็มีชุดค าอธิบายในแบบฉบับของตนเองที่แตกต่างกันออกไป เช่นหากน าการวิเคราะห์ปรากฏการณ์ทางความคิด
ที่เกิดขึ้นในรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์มาเป็นตัวตั้ง ประวัติศาสตร์นิพนธ์ที่ผลิดออกมาโดยอาศัยสถานการณ์
ดังกล่าวก็มักจะตกอยู่ภายใต้โครงเรื่องของวาทกรรม “ความเป็นไทย” “ชาติไทย” หรือ “ราชาชาตินิยม” 
เป็นต้น การอ่านงานศึกษาที่เกี่ยวข้องกับประวัติศาสตร์ความคิดจึงไม่ได้มุ่งหวังให้ผู้อ่านทราบถึงระบบความคิด
ของผู้คนในอดีตอย่างเดียว แต่ในอีกด้านหนึ่งก็ท าให้ทราบถึงระบบความคิดที่นักประวัติศาสตร์ใช้เรียบเรียง
เพ่ือให้เกิดวาทกรรมชุดหนึ่งขึ้นมาอีกด้วย 

เพ่ือขยายและเปิดกว้างพรมแดนทางความรู้ทางประวัติศาสตร์ให้มีความลุ่มลึกมากยิ่งขึ้น ผู้เขียน 
จึงให้ความส าคัญกับระบบความหมายที่เกี่ยวข้องกับความเป็น “พระบรมราชูปถัมภ์” ของพระมหากษัตริย์ 
ในกิจการด้านศาสนาอิสลาม และอธิบายควบคู่ไปกับมโนทัศน์ “ราชาชาตินิยม” และ “ความเป็นไทย” เพราะ
ความเป็นพระบรมราชูปถัมภ์ในกิจการด้านศาสนานับได้ว่าเป็นคุณสมบัติที่ประเสริฐยิ่งซึ่งถูกดึงมาใช้  
เพ่ือสร้างอัตลักษณ์ของความเป็นมุสลิมไทยเสมอมา รวมถึงยังเป็นวาทกรรมหลักที่ใช้เพ่ือด าเนินเรื่องใน
ประวัติศาสตร์ความสัมพันธ์ระหว่างมุสลิมไทยกับพระมหากษัตริย์อีกด้วย (Chutintaranond et al., 2013, 
pp. 1-3) ดังนั้น บทความชิ้นนี้จึงแบ่งใจความส าคัญออกเป็นสองส่วนหลักๆ ส่วนแรกคือการศึกษาถึงบทบาท
ของความเป็น “พระบรมราชูปถัมภ์” ที่สัมพันธ์กับวาทกรรม “ราชาชาตินิยม” และ “ความเป็นไทย” ตั้งแต่
สมัยรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์จนถึง พ.ศ.2519 ส่วนที่สอง จะศึกษากระบวนการที่มุสลิมในสังคมไทย 
สร้างระบบความหมายให้ชุดความคิดทางการเมืองดังกล่าว ให้มีความสอดคล้องกับศาสนาอิสลามและความ
เป็นมุสลิมไทยในช่วงเวลาข้างต้น 
 
 
 
 
 



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

192 

ปัจจัยและข้อเสนอแนะต่อกระบวนการนิยามตนเองของมุสลิมไทย 
ในส่วนนี้  ผู้ เขียนขอเกริ่นด้วยการชี้ให้เห็นถึงเหตุผลว่าท าไมบทบาทของ “พระบรมราชูปถัมภ์”  

ในด้านกิจการเกี่ยวศาสนาอิสลามจึงเป็นหนึ่งในปัจจัยที่ส าคัญซึ่งจะขาดไม่ได้หากต้องการท าความเข้าใจ 
“ราชาชาตินิยม” และ “ความเป็นไทย” 

ผู้เขียนขอเริ่มต้นด้วยการสนทนากับมโนทัศน์ “ราชาชาตินิยม” เพ่ือให้เกิดความกระจ่างเสียก่อน  
อาจกล่าวได้ว่า ธงชัย วินิจจะกูล เป็นผู้แผ้วถางให้วาทกรรมราชาชาตินิยมมีลักษณะที่เป็นรูปธรรมมากขึ้น  
ต่างจากในอดีตก่อนหน้านั้นที่มโนทัศน์ดังกล่าวมักจะถูกพิจารณาจากระบบความคิดที่ตกผลึกมาจาก
ประวัติศาสตร์ “สกุลด ารงราชานุภาพ” ทั้งนี้ ธงชัย วินิจจะกูล เสนอว่า ราชาชาตินิยมนั้นสามารถแบ่งสาระส าคัญ
ออกเป็น 3 ประการได้แก่ ประการแรก นิยามของราชาชาตินิยมหมายถึงอุดมคติซึ่งอาศัยความทรงจ า (และ
อารมณ์ความรู้สึก) ของเจ้ากรุงเทพฯ เป็นสารตั้งต้นในการสร้างเรื่องเล่าในอดีตของชาติ โดยเน้นโครงเรื่องหลัก
ไปที่ความส าคัญของพระมหากษัตริย์ในฐานะผู้ปกป้องเอกราชของ “ชาติ” จากอริราชศัตรู (พม่า, ฝรั่ง) ที่จะ
มายึดครองดินแดนสยามอันศิวิไลซ์นับพันปี ประการต่อมา คือความคิดที่ว่าพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มีความ
ศิวิไลซ์เหนือศาสนาอ่ืนที่อาศัยอยู่ในสังคมที่มีล าดับชั้นโดยมีเจ้ากรุงเทพฯ ด ารงเหนือยอดพีระมิด คอยบริบาล
อาณาประชาราษฎร์ตามล าดับชั้นอย่างปกติสุขสามัคคี และประการสุดท้าย พลวัตของราชาชาตินิยม มีอ านาจ
ต่อการรับรู้หรือความทรงจ าเกี่ยวกับอดีตของคนไทยมาจนถึงปัจจุบัน เพราะความสามารถในการปรับปรุง
ระบบความหมายของตัวมันเอง แม้จะมีบางช่วงเช่นหลังปี พ.ศ.2475 จะถูกบั่นทอนลงบ้าง แต่สาระส าคัญ  
ก็ยังไม่ถูกท าลาย นับตั้งแต่ทศวรรษ 2510 เป็นต้นมา ราชาชาตินิยมก็เปลี่ยนมาเป็น “ราชาชาตินิยมใหม่” 
เนื่องจากปรับตัวอย่างกลมกลืนเข้ากับการเมืองไทยที่เป็นประชาธิปไตยมากขึ้น (Winichakul, 2016,  
pp. 149-151) ปัจจัยทั้งสามประการคือหลักส าคัญของกระบวนทัศน์นี้ ซึ่งมี ใจความส าคัญว่า ต้องเน้นไปที่
บทบาทของพระมหากษัตริย์ในฐานะผู้ปกป้องสถาบันชาติและสถาบันศาสนา (พุทธ) ให้พ้นภัยจากอริราชศัตรู 
กษัตริย์จึงเป็นสัญลักษณ์อันขาดเสียมิได้ของอุดมการณ์ชาตินิยม นิยามข้างต้นคือสาเหตุว่าท าไมถึงเรียกแนวคิด
ดังกล่าวว่า “ราชาชาตินิยม”  

องค์ความรู้ที่ก่อตัวบนฐานของปรัชญาประวัติศาสตร์หลังสมัยใหม่นิยม [Postmodernism] ในแบบฉบับ
ของ ธงชัย วินิจจะกูล (Winichakul, 2016, pp. 101-104) ก าลังฉายภาพให้เห็นว่า อุบัติการณ์ของราชาชาตินิยม 
คือขั้นตอนของการเกิดขึ้นแล้วดับไปของมโนทัศน์หนึ่งๆ ที่พยายามปะทะช่วงชิงเพ่ือสถาปนาอ านาจน าทาง
ความคิดในสังคม ความเปลี่ยนแปลงของราชาชาตินิยมในประวัติศาสตร์จึงไม่ใช่วิวัฒนาการของสิ่งหนึ่งไปสู่  
สิ่งหนึ่ง แต่เป็นกระบวนการก่อรูปของความรู้ที่ปะทะสังสรรค์ไม่รู้จบบนปริมณฑลการให้ความหมาย สาเหตุที่
ราชาขาตินิยมยังอยู่ยงคงกระพันมาจนถึงทุกวันนี้เพราะการปรับตัว (หรือสร้างความหมายใหม่) ให้กับตัวมันเอง
อย่างสม่ าเสมอ เป็นต้นว่า ในสมัยรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ก็ต้องปรับตัวให้เข้าสภาวะของอาณานิคมอ าพราง
หรือจักรวรรดินิยมของสยาม หลัง พ.ศ.2475 กลุ่มคณะราษฎรไม่ได้บั่นทอนวาทกรรมราชาชาตินิ ยม 
ลงแต่อย่างใด มิหน าซ้ ายังได้ดัดแปลงให้ “สถาบันชาติ” กลายเป็นศูนย์กลางของสามสถาบันหลักซึ่งปรับปรุง
มาจากตัวแบบของราชาชาตินิยมของราชส านักกรุงเทพฯ อีกทอดหนึ่งเท่านั้น ภายหลังเหตุการณ์ 14 ตุลาคม 
พ.ศ.2516 ราชาชาตินิยมก็นิยามตนเองให้เข้ากับกระแสเรียกร้องประชาธิปไตยกลายเป็นราชาชาตินิยมใหม่ 
จนถึงปัจจุบัน (Winichakul, 2016, pp. 7-19) ทั้งนี้ การปรับตัวเข้ากับความเปลี่ยนของราชาชาตินิยม 
ไม่จ าเป็นต้องวางอยู่บนระบบความสัมพันธ์ที่ต่อเนื่องกัน ในทางกลับกันอ านาจที่แผ่ขยายของราชาชาตินิยม 
ที่ฉวยจับเอามายาคติอันหลากหลายตามบริบทประวัติศาสตร์ให้กลายเป็นความรู้หนึ่งคือกุญแจสู่ความ
เปลี่ยนแปลงที่ว่านี้ต่างหาก  



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

193 

อย่างไรก็ตาม สายชล สัตยานุรักษ์  (as cited in Winichakul, 2016, pp. 161-166) วิพากษ์ว่า 
โครงเรื่องดังกล่าวละเลยที่จะให้ความส าคัญกับระบบความสัมพันธ์อันสลับซับซ้อนที่มีพัฒนาการสัมพันธ์กัน
อย่างต่อเนื่อง หนึ่งในข้อถกเถียงที่สมควรจะน ามากล่าวในที่นี้ ได้แก่ โครงเรื่องทางประวัติศาสตร์ในแบบฉบับของ 
ธงชัย วินิจจะกูล ละเลยที่จะกล่าวถึงพัฒนาการของวาทกรรม “ความเป็นไทย” [Thai-ness] และความหมาย
ของ “ชาติไทย” ในทางวัฒนธรรมซึ่งชนชั้นน าสยามสร้างขึ้น อันเป็นเป็นวาทกรรมหนึ่งที่ถูกสร้างขึ้นร่วมสมัย
เดียวกัน ทั้งสองวาทกรรมไหลเวียนในกระแสธารทางความคิดอันรุ่มรวยในยุคสมบูรณาสิทธิราชย์  รวมถึง  
เป็นองค์ประกอบหลักต่อการสร้างราชาชาตินิยม ระบบความสัมพันธ์ที่มาจากปัจจัยสองประการภายใน 
รัฐสยาม (ความเป็นไทย,ชาติไทย) มีส่วนช่วยให้การจัดความสัมพันธ์ทางสังคมที่ไม่เท่าเทียมเป็นล าดับชั้น
ภายในรัฐเกิดเป็นรูปธรรมและครอบง าสังคมมาเป็นเวลาช้านาน ทั้งนี้ สายชล สัตยานุรักษ์ เพ่ิมเติมอีกว่า  
การนิยาม “ความเป็นไทย” และ “ชาติไทย” ของปัญญาชนสยามแต่ละยุคสมัย อันมีพระมหากษัตริย์และ 
พุทธศาสนาเป็นแก่นแกน ยังช่วยจรรโลงให้ความสัมพันธ์เชิงอ านาจที่ไม่เท่าเทียมถูกท าให้กลายเป็นเรื่องปรกติ
ในสังคมไทยอีกด้วย มิใช่ผลลัพธ์ที่มาจากประวัติศาสตร์ราชาชาตินิยมอย่างเดียว  

ข้อเสนอของผู้เขียนขนาบอยู่ระว่างทัศนะทั้งสองนี้ ประเด็นส าคัญก็คือ ทัศนะท้ังสองประการข้างต้นเห็นไป
ในทิศทางเดียวกันว่าศาสนาพุทธคือองค์ประกอบที่ส าคัญของ “ความเป็นไทย” “ชาติไทย” และ “ราชาชาตินิยม” 
แม้กระนั้นจะต้องไม่สรุปแบบรวบยอดว่ามโนทัศน์ที่เกี่ยวข้องกับราชาชาตินิยม ความเป็นไทย และชาติไทย 
เป็นมโนทัศน์ที่ไม่มีการรอมชอมกับศาสนาอ่ืนเสียทีเดียว ผู้เขียนพบว่าในช่วงที่อุดมการณ์ราชาชาตินิยมก าลัง
เบ่งบานในสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์ใหม่ๆ ชนชั้นน าสยามเองก็ต้องพยายามประนีประนอมกับความหลากหลาย 
ทางศาสนาในเวลาเดียวกันด้วย เหตุที่เป็นเช่นนั้นก็เพราะว่าการสร้างชุมชนจินตกรรมในสมัยรัชกาลที่ 5 และ 6 
หรือในสมัยถัดมา จะต้องอาศัยสัญลักษณ์ของพระมหากษัตริย์ในสถานะศูนย์รวมจิตใจเป็นจุดเน้นหลักควบคู่  
ไปกับการสร้างชาติ และถึงแม้ว่าสถาบันศาสนา (พุทธ) จะยังคงยืนหยัดในฐานะความประเสริฐด้านจิตใจก็ตาม 
ลักษณะของบรรยากาศที่เปิดกว้างทางความคิดท าให้กระบวนการสร้างความหมายให้กับอัตลักษณ์ของ 
ความเป็นไทยในด้านหนึ่งไม่ได้จ ากัดอยู่ที่ชนชั้นน าสยาม ทว่าในทางกลับกันกลับเป็นกระบวนการในเชิงคู่ขนาน
ระหว่างบทบาทของพระมหากษัตริย์ซึ่งด ารงพระองค์ในฐานะที่พ่ึงของราษฎรต่างศาสนา กับระบบความหมาย
ทางสังคมซึ่งมุสลิมต่างก็มีส่วนร่วมในการเข้าไปผลิตสร้างด้วยเช่นกัน 

การก าหนดความหมายให้กับความเป็นมุสลิมแบบไทยๆ เป็นปฏิบัติการในเชิงคู่ขนานซึ่งสัมพันธ์กับ 
วาทกรรมที่ชนชั้นน าสยามสร้างขึ้นตั้งแต่สมัยรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ การนิยามความเป็นมุสลิมในสังคมไทย
จึงไม่อาจเหมารวมว่ามีสาเหตุมาจากความสัมพันธ์ระหว่างชนชั้นปกครองและชนกลุ่มน้อยที่อยู่ใต้ปกครอง
เพียงด้านเดียว หากแต่มุสลิมบางกลุ่มในบางพ้ืนที่ในสังคมไทยต่างก็ได้รับผลประโยชน์จากวาทกรรมของ 
ชนชั้นน าสยามเช่นเดียวกัน โดยในบรรดากลุ่มก้อนทางความคิดที่ชนชั้นน าสยามสร้างขึ้น “อุดมการณ์ราชา
ชาตินิยม” นับว่ามีความโดดเด่นเป็นอย่างมาก กระนั้นก็ตาม ล าพังวาทกรรมราชาชาตินิยมก็ไม่เพียงพอต่อการ
ท าความเข้าใจสภาพการณ์ที่เป็นอยู่ เนื่องจากศาสนาพุทธคือแก่นของราชาชาตินิยม (รวมถึง “ความเป็นไทย”) 
ซึ่งชนชั้นน าร่วมกันสร้างความหมายมาตั้งแต่ก าเนิดรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ ภายใต้อุดมการณ์นี้เสมือนศาสนา
อ่ืนต้องถูกเบียดขับออกไป ซึ่งในความเป็นจริงหาได้เป็นเช่นนั้นไม่  ผู้เขียนจึงต้องการเปิดมุมมองให้กว้างขึ้น 
และขอเสนอให้พิจารณาบทบาทของพระมหากษัตริย์ในแง่ที่ทรงมี “พระบรมราชูปถัมภ์” หรือทรงเป็น  
“องค์เอกอัครศาสนูปถัมภก” ของทุกศาสนาในประเทศสยาม โดยเสนอให้พิจารณาควบคู่กันไปกับวาทกรรม
ชุดอ่ืนอย่างเป็นระบบด้วย  

ในบทความนี้ ผู้ เขียนจึงวิเคราะห์กระบวนการสร้างความหมายให้กับสังคมมุสลิมโดยแบ่งออกเป็น  
2 ด้านด้วยกัน ด้านแรกคือด้านที่พระมหากษัตริย์ทรงมี “พระบรมราชูปถัมภ์” แก่ศาสนาทั้งหลายตามบริบท



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

194 

ทางสังคมการเมืองในยุคสมัยต่าง ๆ กัน เพ่ือเป็นแบบอย่างแก่การจัดความสัมพันธ์ระหว่างรัฐไทยกับศาสนิก
ของศาสนาต่างๆ ในประเทศ รวมทั้งมุสลิม อีกด้านหนึ่ง คือ ด้านที่มุสลิมใช้เพ่ือสร้างความหมายให้เกิด  
อัตลักษณ์ “ความเป็นมุสลิมไทย” ซึ่งเป็นกระบวนการที่มุสลิมใช้ตีความศาสนาอิสลามอย่างสอดคล้องกับ
อุดมการณ์ “ราชาชาตินิยม” รวมถึงปฏิกิริยาที่มุสลิมมีต่อพระมหากษัตริย์ “ผู้ทรงอุปถัมภ์” ตามเงื่อนไข 
ทางประวัติศาสตร์ เพ่ือตอบสนองบริบททางการเมืองที่ต่างกันในแต่ละสมัย 

ในด้านแรก พระมหากษัตริย์จะต้องทรงท าให้ราษฎรของพระองค์อยู่ เย็นเป็นสุข ด้วยหลักการที่  
ทรงเป็น “องค์อัครศาสนูปถัมภก” หรือทรงมี “พระบรมราชูปถัมภ์” แก่ทุกศาสนา ถึงแม้ว่าพระพุทธศาสนา
คือหัวใจหลักของอุดมการณ์ “ราชาชาตินิยม” และ “ความเป็นไทย” ทว่าในบางครั้ง จะต้องเผยสัญญะของ
ผู้ปกครองที่เปี่ยมไปด้วยความยุติธรรมกับราษฎรที่นับถือศาสนาอ่ืนด้วย เพ่ือท าให้ราชาชาตินิยมมีความสมนัย
กับศาสนาที่หลากหลาย รวมถึงตอบสนองกับบริบททางการเมืองในแต่ละช่วงเวลา  อีกทั้งจะช่วยพยุงให้
ความสัมพันธ์เชิงอุปถัมภ์บนโครงสร้างที่ไม่เท่าเทียมกันในสังคมแผ่ขยายออกไปในกลุ่มราษฎรทุกหมู่เหล่า 

ปฏิบัติการทางสังคมที่ชนชั้นน าสยามกระท าผ่านสัญญะของการเป็นผู้อุปถัมภ์ศาสนาอิสลาม แตกต่างกัน
ไปตามบริบทของพ้ืนที่และเวลา ยกตัวอย่างเช่น การบังคับใช้สถาบันทางสังคมสมัยใหม่ควบคู่ไปกับสถาบัน
ทางสังคมจารีตเพ่ือรักษาน้ าใจผู้ปกครองท้องถิ่นเอาไว้ ในเหตุการณ์การปฏิรูปการศาลครั้งใหญ่ใน 7 หัวเมือง
มลายูในช่วงทศวรรษที่ 2440 แสดงให้เห็นถึงบทบาทของรัฐบาลสยามที่อนุญาตให้มีการใช้กฎหมายอิสลาม
ช าระความในชั้นศาลควบคู่ไปกับการใช้กฎหมาย (ที่สยามอ้างว่า) สมัยใหม่ได้เป็นอย่างดี ผลลัพธ์ที่ตามมาคือ 
สถาบันกฎหมายสมัยใหม่ได้เข้าไปเปลี่ยนระบบความสัมพันธ์ของผู้คนในทุกระดับ อ านาจที่ถูกบั่นทอนลง 
ของสุลต่านบนสถานะ “ใต้กฎหมาย” เปิดโอกาสให้สามัญชนจ านวนมากมีสิทธิในการฟ้องร้องผู้ปกครอง 
กระบวนการยุติธรรมที่เปิดโอกาสให้โจทก์และจ าเลยสามารถร่วมคัดเลือก “โต๊ะกาลี” (“โต๊ะกอฎียฺ” ซึ่งต่อมา
เรียกว่า “ดาโต๊ะยุติธรรม”) ที่ทั้งสองฝ่ายยอมรับเป็นผู้พิพากษา คดีอาญาที่มีโทษอุกฉกรรจ์ในศาสนาอิสลาม 
เช่นคดีคบชู้ของคู่สมรสที่แต่งงานแล้ว (ขว้างจนตาย) ก็เปลี่ยนให้เป็นโทษทางแพ่ง (เสียค่าปรับ) แทน ฉะนั้น 
แม้ว่า “อุดมการณ์ราชาชาตินิยม” จะยังไม่เบ่งบานในพ้ืนที่ที่เคยเป็นเมืองประเทศราชในแหลมมลายูที่จะ
ส่งผลให้ประชาชนเกิดจิตส านึกจงรักภักดีต่อชาติ ศาสน์ กษัตริย์ แต่นโยบายที่อะลุ่มอล่วยของชนชั้นปกครอง
สยามก็ท าให้สามารถรักษาอ านาจหน้าที่ให้ตั้งมั่นอยู่ได้เพ่ือไม่ให้หัวเมืองมลายูเหล่านั้นเอาใจออกจาก  
ความเปลี่ยนแปลงดังกล่าวเป็นรากฐานที่ส าคัญของการศาลในพ้ืนที่ชายแดนใต้ของรัฐบาลในสมัยถัดมา 
จวบจนถึงปัจจุบัน (Chonlaworn, 2013, pp. 8-30) กล่าวได้ว่านโยบายทางการศาลชี้ให้เห็นถึงบทบาทความเป็น
ผู้ปกครองแบบไทยที่มีเมตตาธรรมต่อพสกนิกรและทรงตระหนักในความหลากหลายทางศาสนา ดังที่
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าฯ ทรงมีลายพระหัตถ์ว่า “ถึงแก้ (การศาล, การปกครอง-ผู้เขียน) ก็ไม่ควรจะ
แก้ให้ตรงกับไทย...ควรระวังให้เห็นอยู่เสมอว่าเรานับถือศาสนาพระมะหะหมัดว่าเป็นศาสนาอันหนึ่งส าหรับ
บ้านเมืองของเราในประเทศ...” (Sattayanurak, 2014, pp. 60). 

ลักษณะที่ประนีประนอมกับความแตกต่างทางศาสนา ปรากฏผลชัดที่สุดในกลุ่ มมุสลิมในเขต 
เมืองหลวงและพ้ืนที่ภาคกลาง พวกเขาเป็นกลุ่มทางสังคมมุสลิมกลุ่มแรกสุดที่ได้ผสานวาทกรรมราชาชาตินิยม 
เพ่ือตอบสนองกับบริบททางสังคม การเมือง และเศรษฐกิจ ณ ช่วงเวลานั้น โดยเฉพาะอย่างยิ่ง  เพ่ือจรรโลง
โครงสร้างทางการเมืองในระบบอุปถัมภ์ที่แอบอิงกับสถาบันพระมหากษัตริย์ นับเป็นปรากฏการณ์หนึ่งที่ช่วยให้
เข้าใจได้ว่าท าไมกลุ่มมุสลิมที่มีทุนทางวัฒนธรรมและสังคมที่พร้อมมูลอยู่แล้วในเขตเมืองหลวง เช่น ขุนนาง
ข้าราชการที่รับใช้เบื้องพระยุคลบาท ผู้น าทางศาสนา (อิหม่าม) ตามมัสยิดต่าง ๆ จึงได้รับประโยชน์จากเกียรติยศ
และระบบคุณค่าดังกล่าว โดยมุสลิมกลุ่มนี้มีอิทธิพลและบทบาทเป็นอย่างมากในด้านของการเป็นผู้น าทาง



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

195 

ความคิดหลังการปฏิวัติ พ.ศ.2475 โดยเฉพาะอิทธิพลทางความคิดใน “สถาบันจุฬาราชมนตรี” อันเป็นองค์กร
ศาสนาอิสลามแห่งแรกตามกฎหมายสมัยใหม่ของไทยอีกด้วย โดยรายละเอียดจะกล่าวต่อไปข้างหน้า  

ในด้านที่สอง เป็นวิธีการที่มุสลิมไทยใช้เพ่ือสร้างความหมายให้กับ “ความเป็นมุสลิมแบบไทยๆ” นั่นคือ
กระบวนการที่จะต้องท าให้ความคิด ระบบคุณค่า หรือหลักคิดทางปรัชญา “แบบไทยๆ” ที่ดูเหมือนว่าจะตรงข้าม
กับอิสลามหรือแทบไม่เกี่ยวข้องกัน อย่างเช่น “ความเป็นไทย”, “อุดมการณ์ราชาชาตินิยม”, หรือประชาธิปไตย 
(แบบไทย) ถูกอธิบายให้สอดคล้องกับหลักการศาสนาอิสลาม กล่าวอีกอย่างคือ วาทกรรมที่เกิดขึ้นย่อมเกิด
ภายใต้กรอบของมโนทัศน์ที่สัมพันธ์กันอย่างสลับซับซ้อนกับเอกลักษณ์เฉพาะของศาสนาอิสลามในประเทศไทย 
และเป็นสาเหตุที่ท าให้ศาสนาอิสลามในประเทศไทยมีมิติทางความคิดที่แตกต่างจากมุสลิมในส่วนอื่นๆ ของโลก 
ดังเช่นที่ Imtiyaz Yusuf (1998, pp. 283-289) เสนอเอาไว้ว่า สังคมมุสลิมซึ่งเป็นชนกลุ่มน้อย (Muslim 
minorities) ของบางรัฐในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ตามบริบททางประวัติศาสตร์ มักจะมีมุมมองเชิงบวก 
กับระบอบประชาธิปไตยในฐานะเกราะก าบังเพ่ือปกป้องคุ้มครองตนเองจากการกดขี่ด้านศาสนา ยิ่งไปกว่านั้น 
การเมืองที่เป็นประชาธิปไตยยังมอบพ้ืนที่แสดงออกในทางสังคม การเมือง และเศรษฐกิจ ให้กับมุสลิมได้เข้าไป
มีส่วนร่วมในการพิทักษ์ระบบคุณค่าทางวัฒนธรรมและอัตลักษณ์ทางสังคมของตนเองอีกด้วย เขาเพ่ิมเติมว่า 
ในบริบทของประเทศไทยนับตั้งแต่การอภิวัฒน์ประชาธิปไตย พ.ศ.2475 มุสลิมต่างก็ได้เข้าไปอยู่ในโครงสร้าง
ทางการเมืองไทย และเป็นตัวแสดงที่มีบทบาททั้งในระบบรัฐสภาและในระบบของราชการ (เช่น สถาบัน
จุฬาราชมนตรี) สืบจนถึงปัจจุบัน  

การบูรณาการกับวาทกรรมทางการเมืองในด้านที่เป็นประโยชน์กับมุสลิมเพ่ือจรรโลงความสัมพันธ์ 
อันดีกับ “เจ้ากรุงเทพฯ” นับว่าเป็นศิลปะในการประสานประโยชน์กับชนชั้นน าที่มุสลิมสายจารีตนิยมในไทย
ใช้เพ่ือสร้างอัตลักษณ์ของตนเองอย่างต่อเนื่องเสมอมา ดังนั้นถ้าตั้งปัญหาใหม่โดยเปลี่ยนจากวาทกรรม 
“ประชาธิปไตย” ไปเป็น “ราชาชาตินิยม” หรือ “พระบรมราชูปถัมภ์” จะพบว่านับตั้ งแต่สมัย
สมบูรณาญาสิทธิราชย์เป็นต้นมา หลักการศาสนาได้ถูกตีความหมายใหม่ให้มีความร่วมสมัยกับบริบท 
ทางการเมืองอยู่เสมอ ภาวะของความเป็นมุสลิมแบบไทยๆ จึงไม่ใช่ปรากฎการณ์สถิต (static) ที่ไร้ซึ่งความ
เปลี่ยนแปลงอย่างที่เข้าใจกัน ในทางตรงกันข้าม กลับมีลักษณะที่เลื่อนไหลไปกับพลวัตของ “พระบรม
ราชูปถัมภ์” และพัฒนการของ “ราชาชาตินิยม” ที่กษัตริย์แต่ละรัชสมัยสร้างขึ้น รายละเอียดจะกล่าวในส่วน
ถัดไป 
 
“ราชาชาตินิยม” และ “พระบรมราชูปถัมภ์” ในยุครัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์: ความเป็นมาของมุสลิม 
ผู้รักชาติ ศาสน์ กษัตริย์ 

ความรู้ความเข้าใจที่ชนชั้นน าสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์มีต่อศาสนาอิสลามมีผลอย่างยิ่งต่อบทบาทของ
พระมหากษัตริย์ในการสร้างภาพจ าของการเป็นผู้อุปถัมภ์ศาสนาอิสลาม รวมถึงท่าทีที่บรรดาเจ้านาย 
ใช้เพื่อจัดความสัมพันธ์เชิงอ านาจกับผู้อยู่ใต้การปกครองในพระราชอาณาจักรของพระองค์ ความเข้าใจเหล่านี้
สะท้อนผ่านงานนิพนธ์ทั้งในรูปแบบของประวัติศาสตร์นิพนธ์และงานประพันธ์ที่มีการกล่าวถึงศาสนาอิสลาม
จ านวนมาก ต่อเรื่องนี้ พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงเป็นกษัตริย์ปัญญาชนที่สนพระทัย 
ในศาสนาอิสลามมากเป็นพิเศษพระองค์หนึ่ง ทัศนะเกี่ยวกับอิสลาม (หรือศาสนาอ่ืน ๆ) ของพระองค์นั้น 
มีจุดเด่นประการหนึ่งคือวิธีการการน าเสนอ พระองค์ทรงอาศัยทัศนะวิพากษ์ศาสนาในเชิงเปรียบเทียบเพ่ือให้
ศาสนาพุทธมีความสูงเด่นเหนือศาสนาอ่ืนด้วยการเน้นย้ าสถานะของธรรมะที่เป็นอกาลิโก (คู่ขนานไปกับ
สถานะของพุทธแบบโลกียธรรม) ในแง่นี้เององค์ความรู้ที่สร้างขึ้นเพ่ือเปรียบเทียบกับก าเนิดของศาสนาอิสลาม
จึงเน้นไปที่บริบทการเมืองเป็นหลัก มุมมองของพระองค์และชนชั้นน าสยามในช่วงนั้นจึงเป็นภาพจ าเกี่ยวกับ



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

196 

ศาสนาอิสลามในด้านที่เป็นขบวนการเคลื่อนไหวทางศาสนาที่ขับเคลื่อนด้วยการเมืองและความรุนแรง 
เป็นตัวแปรส าคัญ สถานะของธรรมะในศาสนาอิสลามจึงมีกลิ่นอายของการเมืองตามไปด้วย เช่นในหนังสือ 
“เทศนาเสือป่าและปลุกใจเสือป่า” พระองค์ทรงแสดงทัศนะไว้ว่า  

“พระพุทธเจ้าเป็นผู้ที่นับถือได้โดยไม่เสียสักอย่างหนึ่งอย่างใด นับถือได้โดยเชื่อแน่นอนว่า 
เป็นผู้ประเสริฐ, เดียรถีย์ถึงกับต้องประกาศว่าใครไม่เชื่อถือแล้วเจ้าจะหักคอ พระพุทธเจ้าของเรา 
ไม่เคยบอกกล่าวว่าใครไม่เชื่อจะหักคอ แต่อย่างนั้นคนนับถือศาสนาพระพุทธเจ้ายิ่งกว่าศาสนาอ่ืน  
เพราะเหตุใด? เพราะแลเห็นแล้วว่าดีกว่าศาสนาอ่ืน พราหมณ์ก็ดี แขกด าก็ดี เมื่อไม่เชื่ออย่างเขาๆ 
ก็แช่งให้เจ้าหรือผีหรือเทวดาหักคอลงโทษ ของเราไม่มีเลย ข้อนี้จึงเป็นข้อรวมความที่ข้าพเจ้าพูดไว้
ตั้งแต่ครั้งก่อนว่าท าไมข้าพเจ้าจึงนับถือพระพุทธศาสนา”  

(Lona, 2014, pp. 27-54) 
 

พระองค์ทรงเน้นย้ าเสมอว่าศาสนาพุทธเป็นศาสนาของชาติไทย และถือว่าเป็นศาสนาของผู้มีสติปัญญา 
เพราะพุทธศาสนาสั่งสอนให้ไม่เชื่อในอ านาจเหนือธรรมชาติที่ดลบันดาลทุกสรรพสิ่ง (พระเจ้า -ผู้เขียน) 
นอกจากนี้ยังทรงเน้นอีกว่าพระพุทธเจ้ายังมี “ชาติวุฒิ” ที่สูงส่งกว่าศาสดาของศาสนาอิสลามและคริสต์ 
ส่วนศาสดาของศาสนาอิสลามคือกษัตริย์ที่ตักตวงเอาผลประโยชน์จากสถานภาพของตัวเองภายใน
ราชอาณาจักร ดังที่พระองค์ได้ทรงปรารภว่า 

“ศาสดาของศาสนาอ่ืน ไม่ได้เป็นเช่นนั้นเลย เยซูมีก าเนิดต่ า, ก าเนิดอยู่ในตระกูลที่ต่ า...  
เป็นพ่อค้าต่ าๆ... ส่วนพระมะหะหมัดเดิมเป็นไพร่ทีเดียว ครั้นเมื่อมาส าเร็จสร้างศาสนาขึ้นได้ 
แล้วได้สมบัติเป็นพระเจ้าแผ่นดิน... เดิมเป็นคนจน แล้วตั้งศาสนาขึ้น กลับเป็นคนมีเป็นคนใหญ่ 
ในกรุงอาเรเนีย, อยู่ข้างได้ก าไรอยู่มาก”  

(Vajiravudh, 1914, p.27) 
 

เป็นที่น่าสังเกตว่า องค์ความรู้ทั้งหลายเกี่ยวกับการสร้างความเข้าใจศาสนาอิสลามของชนชั้นน าแห่ง  
รัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ด าเนินคู่ขนานไปกับโครงการทางวัฒนธรรมทั้งหลายของชนชั้นน า ในสมัยรัชกาลที่ 6 
พระองค์ทรงกระตือรือร้นเป็นพิเศษที่จะให้ความหมายของ “ชาติไทย” และ “ความเป็นไทย” เป็นอุดมคติ 
ที่ส าคัญในอุดมการณ์ราชาชาตินิยม เพ่ือให้คนไทยมีจิตนาการเดียวกันเกี่ยวกับชาติ กอปรกับในช่วงเวลานั้น
อิทธิพลทางศาสนาคริสต์จากตะวันตก และภัยคุกคามจากลัทธิทางการเมืองของชาวจีนซึ่งก าลังไหล่บ่าเข้ามา 
จึงเป็นเหตุให้การสร้างจิตใจแบบไทยโดยอาศัยพระพุทธศาสนาเป็นหัวใจส าคัญของความเป็นไทยมีความ 
จ าเป็นเพ่ือตอบสนองบริบททางสังคมไทยที่เปลี่ยนไป งานนิพนธ์จ านวนมากที่สะท้อนทัศนะของพระองค์
เกี่ยวกับศาสนาเปรียบเทียบจึงวางอยู่บนการยกศาสนาพุทธให้สูงเด่นเหนือศาสนาอ่ืน ยิ่งไปกว่านั้นยังยกให้
ศาสนาพุทธเป็น “ศาสนาประจ าชาติ” (ในจ านวนศาสนาที่ถูกเปรียบเทียบกับศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์เป็น
ศาสนาที่พระองค์ทรงกล่าวถึงมากที่สุดศาสนาหนึ่ง) ก็เป็นไปเพ่ือแสดงให้เห็นว่าความเจริญทางวัตถุ (แบบ
ตะวันตก) นั้นสามารถอยู่ร่วมกันได้กับ “จิตใจแบบไทย” ที่มีศาสนาพุทธเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวอย่างสอดคล้องกัน
นั่นเอง (Sattayanurak, 2014) 
 อย่างไรก็ดี ถึงแม้ว่าพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัวจะทรงสร้างให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนา 
ที่ “เป็นไทย” ที่สุดก็ตาม พระองค์ก็ยังทรงมองผู้ที่นับถือศาสนาใดก็ตามในแง่บวกอยู่ด้วย พระองค์ทรงเน้นย้ า
ถึงเรื่องนี้ในพระบรมราโชวาท “ปลุกใจเสือป่า” ว่าการรักชาติต้องควบคู่ไปกับการมีคุณธรรมที่ดีจากศาสนา
เพราะ “ศาสนา ย่อมเป็นที่ตั้งแห่งคุณธรรม...เพราะฉะนั้นในส่วนตัวข้าพเจ้า ถึงแม้ข้าพเจ้าจะเป็นอุบาสก 
มีความเลื่อมใสใจมั่นอยู่ในพุทธศาสนาก็ดี แต่ถ้าผู้ใดนับถือลัทธิอ่ืนจริง ๆ ข้าพเจ้าก็ยอมรับว่าเขาเป็นคนดี  



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

197 

ได้เหมือนกัน” ด้วยเหตุที่สภาพสังคมสยามช่วงนั้น มีคนไทยและชาวตะวันตกจ านวนหนึ่ง “แสดงตนเป็นคนไม่มี
ศาสนามากขึ้น ทั้งในหมู่ชาวยุโรป และในหมู่คนไทยชั้นใหม่บางคนบางจ าพวก” (Vajiravudh, His Majesty 
KIng, 1941, pp. 78) ท าให้เรื่องราวของผู้ที่นับถือศาสนาเพ่ือเติมเต็มความชอบธรรมให้กับการรักชาติ 
ถูกเปรียบเปรยกับคนไม่มีศาสนาเสียยืดยาวถึงหนึ่งบท เนื่องจากว่าคุณธรรมของศาสนานั้นจะช่วยปกป้องชาติ
บ้านเมืองให้พ้นภัยได้ ยิ่งไปกว่านั้นศาสนาท าให้คน “กล้าหาญและอดทน” และเนื่องจากมีความยึดมั่น 
ในศาสนานั่นเอง หัวใจของบุคคลจ าพวกนี้จึงเรียกว่า “เสือป่า” มีความเป็นนักรบเพ่ือปกป้องชาติและศาสนา 
คนที่ไม่มีศาสนาจะเห็นแก่อารมณ์ใฝ่ต่ าและความสบายเป็นที่ตั้ง จึงไม่แกร่งพอที่จะเป็นชาตินักรบ (Vajiravudh, 
His Majesty KIng, 1941, pp. 84-87) พูดอีกอย่างคือ ทัศนะเชิงบวกท่ีพระองค์ทรงมีต่อคนที่นับถือศาสนาใดๆ 
ก็เนื่องจากเป็นเรื่องดีต่อการรักษาความมั่นคงภายในรัฐอยู่นั่นเอง 

พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัวได้ทรงท าให้คุณสมบัติของพระมหากษัตริย์ในด้านของ  
“พระราชจริยานุวัตร์” ซึ่งพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวได้ทรงริเริ่มไว้ได้รับการสืบทอดมาจนถึง
รุ่นของพระองค์ นั่นคือการเป็นผู้ปกครองที่มีเมตตาธรรม คอยบริบาลให้อาณาประชาราษฎร์อยู่เย็นเป็นสุข
อย่างเสมอหน้ากัน ล้วนแล้วแต่เป็นคุณลักษณะที่รัชกาลที่ 5 ก าชับให้รัชทายาทของพระองค์เจริญรอยตาม  
เพ่ือสร้างความชอบธรรมในการปกครองบ้านเมือง (Sattayanurak, 2014, pp. 106-110) หลักคิดนี้   
เป็นรากฐานของการสร้างความหมายให้พระมหากษัตริย์ไทยในรัชกาลต่อๆ มาพัฒนาแนวคิดพระผู้ทรงเป็น  
“พระบรมราชูปถัมภ์” ของราษฎรทุกศาสนา แม้ว่าเอกลักษณ์ของ “ความเป็นไทย” และ “ราชาชาตินิยม”  
ที่มีพระมหากษัตริย์และพุทธศาสนาเป็นหัวใจส าคัญยังด ารงอยู่เช่นเดิม ทว่าบทบาทของการเป็นผู้อุปถัมภ์
ราษฎรผู้ทรงมีเมตตาธรรมและให้ความยุติธรรมกับทุกศาสนาจะช่วยเติมเต็มและอุดช่องว่างให้ราชาชาตินิยม  
มีความสอดคล้องและเหมาะสมเพียงพอที่จะท าให้ราษฎรผู้นับถือศาสนาอ่ืนสามารถสร้างพ้ืนที่และอัตลักษณ์
บนอุดมการณ์ที่ชนชั้นน าสยามสถาปนาขึ้นมา  

“พระบรมราชูปถัมภ์” ของรัชกาลที่ 6 ซึ่งทรงแสดงต่อพสกนิกรต่างศาสนา คือความมุ่งหวังให้ประชาชน 
ในศาสนาอ่ืนมุ่งเสียสละเพ่ือชาติและพระมหากษัตริย์เป็นอันดับแรก อันเป็นอุดมคติชาตินิยมของรัฐสมบูรณาญา 
สิทธิราชย์ ที่ทรงมุ่งหวังให้ราษฎรด าเนินรอยตาม ในขณะเดียวก็ประจวบเหมาะว่าศาสนาอิสลามที่ชนชั้นน าสยาม
มองว่าเป็นลัทธินิยมการเมืองก็เข้ากันได้ดีกับความจงรักภักดีและการเสียสละอย่างถึงที่สุดเพ่ือปกป้องชาติไทย
และพระมหากษัตริย์ ดังนั้นการที่มุสลิมทั้งหลายด ารงไว้ซึ่งศาสนาอิสลามก็จะเป็นการดีส าหรับชนชั้นน าสยาม
ในเวลาเดียวกัน จะเห็นได้ว่าราชาชาตินิยมที่พระองค์ทรงสร้างขึ้นในด้านหนึ่งเน้นพุทธศาสนาอย่างมาก แต่  
ในอีกด้านหนึ่งก็รอมชอมกับความแตกต่างทางศาสนาเพ่ือตอบสนองความจ าเป็นทางการเมือง  

เอกสารเก่าแก่ดังต่อไปนี้แสดงให้เห็นมุสลิมจ านวนหนึ่งได้รับเอา “อุดมการณ์ราชาชาตินิยม”  
มาผสมผสานกับความเป็นมุสลิมมานานแล้ว ดังที่ปรากฏในค ากราบบังคมทูลเพ่ือแสดงออกถึงความจงรักภักดี
ต่อ “สถาบันชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์” พร้อมกับแสดงความส านึกในพระมหากรุณาธิคุณ ที่ทรงเป็น 
“พระบรมราชูปถัมภ์” ของปวงชนชาวมุสลิม ซึ่งพันเอกพระยากัลยาณภักดี (ยากูบ กัลยาณสุต) ข้าราชการ
สังกัดกรมท่าขวา กระทรวงการต่างประเทศ (Chuenpakdee, 2001, pp. 46-47) ได้น าเรียนและทูลเกล้าฯ 
ถวายแด่พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว ตามประกาศในราชกิจจานุเบกษาประจ าปี พ.ศ.2458-2459 
(พ.ศ.2459-2460 ตามปฏิทินปัจจุบัน) ปรากฏความตอนหนึ่งใน “ค ากราบถวายบังคมทูลเกล้าทูลกระหม่อม
ถวายดอกไม้ธูปเทียนและคฑาอาเด่นอิสลาม” ว่า 

“...ข้าพระพุทธเจ้าทั้งหลาย มาระฤกในพระมหากรุณาธิคุณและพระบรมเดชานุภาพในใต้ฝ่า
ละอองธุลีพระบาท อันได้ทรงเป็นพระบรมราชูปถัมภ์ มุรออ๊ิดดิล แก่สาสนาของพระณบีมุฮ า
หมัด และคณะของข้าพระพุทธเจ้าทั้งหลาย มาเพียงชั่วพรรษากาลหนึ่งหนึ่งเท่านั้น ย่อมเห็นผล



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

198 

แห่งความเจริญประโยชน์ศุขโดยอเนกประการ ส่วนชนชาวอิสลามที่ยังมิได้เข้าในคณะนี้ ย่อมมี
ความยินดีขอสวามิภักดิ์ต่อใต้ฝ่าละอองธุลีพระบาท ตามจ านวนซึ่งจะได้พระกรุณาโปรดเกล้าโปรด
กระหม่อมพระราชทานเสื้อยศแก่โต๊ะอิหม่ามให้เปนหัวน่าคณะ ณะบัดนี้ มีจ านวณ ๖๖ อิหม่าม 
เป็นหัวน่าคณะกลาง ๓ หัวน่ารองคณะ ๖๓ กับอิหม่ามที่สมควรได้รับพระราชทานผ้าซายูด๊ะห์3 
รองกราบ ๓ อิหม่ามซึ่งเปนกอลีหัวน่าคณะใหญ่ กับหัวน่าคณะกลาง ผู้มีความดีความสามารถ 
ในสาสนา ทั้งนี้อาไศรยพระกรุณาบารมี และพระบรมเดชานุภาพ ปกเกล้าปกกระหม่อม
ข้าพระพุทธเจ้าทั้งหลาย ให้ด าเนินในทางเจริญถาวร เห็นปานฉะนี้...ขอพระองค์จงทรงรับคฑาอา
เด่นนี้อิสลามนี้ไว้เป็นเครื่องหมายแห่งชนชาวอิสลาม ซึ่งอยู่ในพระบรมราชูปถัมภ์ว่าอาเด่นด้วย
อิหม่าม ขอตั้งสัจจาอธิษฐาน ถวายในใต้ฝ่าละอองธุลีพระบาท โดยความซื่อสัตย์สุจริต กตัญญู
กตเวที จิตรจงรักภักดีตั้งใจรักษาพระมหากษัตริย์ ผู้คุ้มครองปกป้องสาสนาและคฑานี้ไว้ให้
ด ารงอยู่ในอิศระภาพชั่วกาลนาน...แม้ถึงเวลาจ าเป็นแล้ว ข้าพระพุทธเจ้าทั้งหลาย ชนชาวอิสลาม 
ซะบิ่ลตะวักกั้ล4 ยอมสละชีวิตถวายไว้ในใต้ฝ่าละอองธุลีพระบาท จะสู้ทรมานป้องกันชาติ
สาสนา พระมหากษัตริย์ไว้โดยเต็มก าลัง ตามพระอนุสาสน์พระณบีมุฮ าหมัดตราไว้ว่า ได้ชะฮีด5 
ในกิริยาบุญอันนี้ ก็จะพึงสละโดยเต็มใจพร้อมกัน”.  

(“Kham krap thawai bangkhom”, 1916, p. 2419) 
 

ค ากราบบังคมทูลฯ ข้างต้น สะท้อนให้เห็นถึงการเชื่อมประสานอุดมการณ์ราชาชาตินิยมเข้ากับหลักการ
ศาสนาอิสลามภายใต้แนวคิดส าคัญ 2 ประการ ประการแรกเป็นการเน้นให้เห็นความเป็น “องค์อัคร
ศาสนูปถัมภก” (มูรออ๊ิดดีน) ของพระมหากษัตริย์ เพราะ “พระบรมเดชานุภาพ” ในฐานะผู้ปกป้องคุ้มครอง
ศาสนาและให้ความสะดวกแก่กิจการของอิสลาม ประการที่สอง การเสียสละชีวิตเพ่ือปกป้องชาติโดยน า
แนวคิด “ชะฮีด” (มรณะสักขี) มาสนับสนุนการกระท าของคณะอิหม่ามทั้งหลาย ซึ่งในความเป็นจริงแล้ว 
แนวคิด “ชะฮีด” นั้นหมายถึงการสละชีวิตในสงครามศาสนาเพ่ือปกป้องศาสนาอิสลามเท่านั้น (Suasaming, 
2009) แต่ทว่าการ “ชะฮีด” ของพระยากัลยาณภักดีและคณะอิมหม่ามกลับมีความหมายและแตกต่างจาก
นิยามทั่วไป นั่นคือเป็นการเสียสละชีวิตที่หมายถึงการท าความดี “...ในกริยาบุญอันนี้” ซึ่งก็คือการเสียสละชีวิต
เพ่ือปกป้องชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์นั่นเอง 

แน่นอนว่าพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงตระหนักดีว่าพุทธศาสนาเป็น “ศาสนาประจ าชาติ
ไทย” ด้วยเหตุนี้ เพ่ือสงวนท่าทีเอาไว้ไม่ให้ขัดต่ออุดมการณ์ที่พระองค์ทรงสร้างขึ้น รวมถึงขัดต่อหลักของการ
เป็นผู้อุปถัมภ์ที่เปี่ยมไปด้วยความยุติธรรม พระองค์จึงต้องทรงเลี่ยงที่จะกล่าวถึงสถาบันพุทธศาสนาอย่าง
ตรงไปตรงมา และปรับจุดเน้นให้การพิทักษ์ชาติ ศาสนา และพระมหากษัตริย์เป็นหัวใจหลักของการปฏิบัติตาม
หลักศาสนาอิสลาม “ของพวกท่าน” แทน ดังนั้น การ “รักชาติและพระมหากษัตริย์” จึงเท่ากับการรักและ
หวงแหนในศาสนาอิสลามอีกโสตหนึ่งด้วย ดังที่ พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว ได้มีพระราชด ารัส
ตอบคณะของพระยากัลยาณภักดี ใน “พระราชด ารัสตอบพวกแขกอิสลามเฝ้าถวายไชยมงคล วันที่  
๓๑ ธันวาคม พุทธศักราช ๒๔๕๙” (ราชกิจจาลงวันที่ 14 มกราคม 2459 ตามปฏิทินปัจจุบันคือ พ.ศ.2560)   

มีความตอนหนึ่งว่า 

                                                           
3 ผ้าส าหรับปูเพือ่ประกอบศาสนกจิการละหมาด 
4 นิยามทางศาสนาโดยทั่วไปหมายถึง “การมอบหมายต่อพระเจ้า” เพื่อคาดหวังว่าพันธกิจที่ท าไปในนามของหลักการศาสนาอย่างตั้งใจมุ่งมั่นจะ
ส าเร็จลุล่วงตามพระประสงค์ของพระผู้เป็นเจ้า กล่าวอย่างง่ายคือ การมอบหมายให้พระเจ้าประธานความส าเร็จต่อพันธกิจที่ได้กระท านั่นเอง 
5 นิยามทางศาสนาโดยทัว่ไปหมายถึง “การสละชีวิตในหนทางของพระผู้เป็นเจ้า”  



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

199 

“เราขอขอบใจ ท่านทั้งหลายที่พร้อมใจกันมาให้แก่เราในวันนี้และได้น าคฑาอมินเปนของ
ส าคัญมาให้แก่เรา ที่ได้แสดงมาแล้วตั้งแต่ปีที่ล่วงมา คือตั้งใจที่จะท านุบ ารุงท่านทั้งหลาย บรรดา
ที่เปนอิสลามสาสนิกเพื่อให้ได้รับความร่มเย็นเสมอกัน ดุจชนที่อยู่ในอาณาเขตร์ ...และเมื่อท่าน
ทั้งหลายได้น าคฑาอมินเปนของส าคัญมาให้เช่นนี้แล้ว เรายิ่งรู้เหมือนเปนน่าที่ผูกพันธ์มากขึ้นอีก  
ที่จะต้องตั้งใจทนุบ ารุงท่านทั้งหลายให้มีความเจริญมั่นคง ให้ได้รับความสุขสมบูรณ์เสมอเหมือน
พสกนิกรทั้งหลายของเรา เรารู้สึกพอใจเป็นอันมากที่ได้ฟังค าของพระยากัลยา แสดงความ
จงรักภักดีในนามของท่านทั้งหลาย แลแสดงความตั้งใจว่าในเม่ือเวลาจ าเป็นแล้วก็จะยอมสละชีวิต
เลือดเนื้อ เพื่อป้องกันชาติศาสนาพระมหากระษัตริย์ของท่านทั้งหลาย ให้สมกับท่ีเปนพลเมืองดี 
แลให้ตรงกับค าที่เทศนาซึ่งพระมหหมัดประสาทไว้แก่หมู่อิสลามสาสนิก เป็นบุญกิริยาหนึ่ง”  

(“Phra rat damrat top”, 1916, p. 2823) 
 

ก่อนหน้านี้หนึ่งปี พระองค์ก็ได้แสดงพระราชด ารัสตอบพระยากัลยาณภักดีไว้เช่นกัน ใน “พระราชด ารัส
ตอบ อิสลามศาสนิกบริษัท” พ.ศ.2458 (พ.ศ.2459 ตามปฏิทินปัจจุบัน) ความว่า 

“เราได้ฟังถ้อยค าที่พระยากัลยาณภักดี กล่าวแทนท่านทั้งหลายที่ถือสาสนาอิสลามเปนที่จับ
ใจอย่างยิ่ง มารู้สึกว่า ชนอิสลามได้มาเห็นความจริงโดยแน่แท้แห่งพระราโชบายของพระเจ้า
แผ่นดินสยามตั้งแต่อดีตรัชกาลมาว่า ได้มีพระราชหฤทัยที่จะท านุบ ารุงชนไม่ว่าชาติใด ภาษาใด แล
สาสนาใด ที่ได้เข้ามาพ่ึงพระบรมโพธิสมภารแล้ว ย่อมสงเคราะห์เสมอหน้ากันหมด...แลเราเชื่อว่า
เมื่อถึงเวลาจ าเป็นชนอิสลามคงจะได้มาเข้าพวกเราช่วยป้องกันชาติแลพระมหากษัตริย์ ซึ่งเป็น
ผู้อุปถัมภ์ของท่านทั้งหลาย ซึ่งเหมือนกับท่านทั้งหลายช่วยป้องกันสาสนาของท่านเอง นับว่า 
เปนกิริยาบุญสมควรจะประพฤติเพราะตรงกับอนุสาสน์ของพระมะหมัด ว่าผู้ที่สละชีวิตเพื่อ
ป้องกันสาสนาเปนผู้กอบการกุศลจะได้รับผลอันเปนศุขในเบื้องน่า เราเชื่อว่าผู้เลื่อมใสใน
สาสนามะหมัด คงตั้งใจท าตามค าสอนของพระมะหมัดเปนแน่”  

(“Phra rat damrat top Itsalam satsanik borisat”, 1916, p. 2509) 
 

พระราชด ารัสตอบของพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัวในแต่ละปี บ่งชี้ให้เห็นถึงกลวิธีในการเน้นถึง
หลักการศาสนาอิสลามกับมิติทางการเมืองตามทัศนะของพระองค์ได้เป็นอย่างดี พระองค์ทรงเชื่อมั่นว่ามุสลิม
ทั้งหลายจะยอมสละชีวิตเพ่ือ “ชาติและพระมหากษัตริย์” ด้วยเหตุผลว่าการกระท าดังกล่าวคือการสร้าง 
“กิริยาบุญ” (โดยอ้างว่าปฏิบัติตามค าสอนศาสดามูฮ าหมัด) ให้มีความสอดคล้องกับอุดมการณ์ราชาชาตินิยม
อย่างกลมกลืน ท าให้สัญญะของผู้ปกครองที่มีเมตตาธรรมซึ่งท านุบ ารุงราษฎรอย่าง “เสมอเหมือน”  
ในพระราชอาณาเขตของพระองค์เป็นสิ่งที่สมเหตุสมผลส าหรับอิสลามิกชน อุดมการณ์ราชาชาตินิยมของ
รัชกาลที่ 6 จึงมีลักษณะที่ยืดหยุ่นต่อความแตกต่างทางศาสนาได้อย่างน่าอัศจรรย์ แม้ว่าวาทกรรมด้านศาสนา
บางมิติจะดูขัดกับราษฎรผู้นับถือศาสนาอ่ืนก็ตาม ยิ่งไปกว่านั้นค ากราบบังคมทูลของพระยากัลยาณภักดี   
ก็ล้วนแล้วแต่แสดงว่าพวกเขาส านึกในพระมหากรุณาธิคุณที่พระราชทาน “พระบรมราชูปถัมภ์” แก่ศาสนาอิสลาม 
ซึ่งปฏิบัติการในการสร้างความหมายโต้ตอบไปมาระหว่างชนชั้นน าและผู้ถูกปกครองชาวมุสลิม ท าให้เห็นได้ชัดว่า 
“ความเป็นมุสลิม” นอกจากจะไม่ขัดแย้งกับความรักในชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์แล้ว บรรดาผู้น ามุสลิม  
ยังตีความหลักการของศาสนาให้สอดคล้องกับอุดมการณ์ดังกล่าวอีกด้วย ฉะนั้นอุดมการณ์ราชาชาตินิยมในยุคแรก
จึงตั้งอยู่บนความสัมพันธ์เชิงอุปถัมภ์ภายใต้ระบอบการเมืองของรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์โดยความสมัครใจ
ของผู้น ามุสลิมเอง 



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

200 

อนึ่ง ความสัมพันธ์ระหว่างพระยากัลยาณภักดีและบรรดาอิมหม่ามกับเจ้านายในรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์
สามารถสามารทอนให้เห็นนัยของความสัมพันธ์ระหว่าง “เจ้ากรุงเทพฯ” กับชาวมุสลิมในเขตเมืองหลวง (และ
ภาคกลาง) ได้อีกด้วย6 ทั้งนี้ การขยายตัวของระบบราชการ การจัดการศึกษาสมัยใหม่ รวมถึงความหลากหลาย
ของการผลิตสินค้าในระบบเศรฐกิจที่ขยายตัวขึ้น 2 ระลอกตั้งแต่ช่วงต้นของทศวรรษ 1920 (ราวสมัยรัชกาล 
ที่ 6) และช่วงครึ่งหลังของศตวรรษที่ 20 (หลังสงครามโลกครั้งที่ 2) ได้ท าให้กลุ่มมุสลิมในพ้ืนที่ที่มีกิจกรรมทาง
เศรษฐกิจและสังคมสูงอย่างในเขตเมืองหลวงเห็นด้านที่เป็นประโยชน์จากโอกาสที่เข้ามาพร้อมกับความ
เปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น ส่งผลให้พวกเขายินดีที่จะปรับปรุงอัตลักษณ์ทางสังคมให้เข้ากับโครงการทางการเมือง
ของชนชั้นน าไทยในแต่ละยุคสมัย ตัวอย่างเช่น การใช้ภาษาไทยกลางเป็นหลักซึ่งท าให้การสืบทอดภาษาแม่
ของชาติพันธุ์ต่างๆ (เช่น ภาษามลายู, อินโดนีเซีย ฯลฯ) ไปสู่ทายาทไม่มีความจ าเป็นอีกต่อไป เพราะภาษาไทย
กลายมาเป็นภาษาอันดับหนึ่งในการประกอบอาชีพและการด าเนินชีวิต หรือความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ
การเมืองท าให้สังคมมุสลิมเห็นโอกาสในการประกอบอาชีพที่หลากหลายมากกว่าเดิม มุสลิมจ านวนหนึ่ง  
จึงหลุดออกจากอาชีพตามประเพณีดั้งเดิมของกลุ่มชาติพันธ์ตนเอง (เช่น ธุรกิจปศุสัตว์มักจะผูกติดกับชาวมุสลิม
เชื้อสายปาทาน หรือธุรกิจค้าขายมักจะผูกติดกับมุสลิมเชื้อสายอินโดนีเซียและอินเดีย) มุสลิมในเขตเมืองหลวง
เหล่านี้กลายเป็นข้าราชการ นักการเมือง หรือแรงงานนอกระบบราชการจ านวนมาก และแน่นอนว่าพวกเขา 
“กลายเป็นไทย” และเริ่มนิยามตนเองว่าเป็น “มุสลิมไทย” (Thai-Muslim) เป็นกลุ่มแรกๆ ในสังคม (Scupin, 
1981, pp. 173-179) 

ความจงรักภักดีต่อรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ยังสะท้อนผ่านเพลงสรรเสริญพระบารมีฉบับมุสลิม ซึ่ง  
นายต่วน สุวรรณศาสน์ ครูใหญ่และผู้น าทางศาสนาประจ าโรงเรียนอันยุมันอิสลาม (เวลาต่อมาด ารงต าแหน่ง
จุฬาราชมนตรีคนที่ 11 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์) ได้แปลออกมาเป็นภาษาอาหรับเพ่ือใช้รับสเด็จ พระบาทสมเด็จ
พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 6 เมื่อครั้งเสด็จฯ ทางชลมารคมาที่บริเวณศุลกสถาน ในการนี้ นายต่วน ได้เป็นผู้น า  
ในการรับเสด็จอย่างใกล้ชิด และจุดเทียนชัยถวายพระพรพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัวในยามค่ าคืน
พร้อมกับบรรดาลูกศิษย์ลูกหา (U-Ngamsin, 2018, pp. 83-94) ความหมายในแต่ละช่วงของเนื้อร้องบ่งชี้ว่า
สถานะของความเป็นผู้อุปถัมภ์ศาสนาอิสลาม หรือสถานะของผู้น าสูงสุดของชาติ ผู้วางโครงสร้างด้านการปกครอง
ในราชอาณาจักร เพ่ือการปกปักรักษาประเทศ เป็นสิ่งที่บรรดามุสลิมในเวลานั้นคุ้นเคยและเข้าใจดีอยู่แล้วในสมัยนั้น  

เพลงสรรเสริญพระบารมีฉบับของ ต่วน สุวรรณศาสน์ (ภาษาอาหรับ) แปลเรียบเรียงโดยนายสันติ เสือสมิง 
(อาลี เสือสมิง) 

ค าแปลภาษาไทย ค าอ่านภาษาไทย ภาษาอาหรับ 
กษัตริย์แห่งสยาม มา มาลิกุส สยาม سيام ملك ما  
ทรงมีชัยต่อพสกนิกรของพระองค์
ด้วยพระกรุณา 

ญา ดะร่ออี-ยะตะฮู رعيته جاد  

ทรงประทานธงชัยของพระองค์ให้
เป็นร่มเงา 

อะซอล-ละ รอ ยะตะฮู رايته أظل  

พระราชอ านาจของพระองค์สถิต
สถาพร 

ดา มัด-ซัล ต่อนะ ตะฮู سلطنته دآمت  

                                                           
6 ดูจากบัญชีชื่อรายชื่อโต๊ะอิหม่ามทั้ง 69 ท่าน ที่ได้รับผ้าซายูด๊ะ (ผ้าปูละหมาด) และเสื้อยศพระราชทานในวันที่ 31 ธันวาคม 2459 (ในค ากราบ
บังคมทูลฯบอก 66 ท่าน แต่วันจริงรับ 69 ท่าน) ซ่ึงเกือบทั้งหมดอาศัยอยู่ในท้องที่ภาคกลาง อาทิ จังหวัดธนบุรี, พระนคร, มีนบุรี, กรุงเก่า, พระ
ประแดง, นนทบุรี, อ่างทอง, ฉะเชิงเทรา, นครนายก มีเพียง 2 ท่านเท่านั้นที่มาจากจังหวัดนครศรีธรรมราช โปรดดู Banchi rai nam to imam 
(1916) 



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

201 

พระองค์ทรงบริบาลพวกเขา ทรง
อุปถัมภ์พวกเขา 

ยะมี-ฮิม ยันชุรฮุม ينصرهم يحميهم  

อุบัติการณ์ท่ีไม่ดี ย่อมประสบการ
หักห้าม 

นา ลัล-ฮะรอม สกีมุล-ฮุดูส الحدوث سقيم الحرام – نال  

ทรงเป็นผู้ขัดขวาง ผู้ที่ล่วงล้ า… มา นิอุน-มุตะอัด-ดิยา บิ ฮ ี متعديابه نع ما  
การวางระบบประเทศ ตันซีมุล-บิลาด البلاد–تنظيم  
และทรงท าให้ความศานติ 
(ปลอดภัย) เป็นที่เสถียรมั่นคง 
และทรงปกปักรักษาประเทศชาติ 

วะยุส บิตุล-อะมัน วะยะหฟะซุ-
ลวะต๊อน 

الوطن ويحفظ الأمن ويثبت  

และทรงแผ่ความยุติธรรมให้ 
ขจรขจายไป อามีน 

วะยัน ชิ รุลอัดล์ อะมีน آمين العدل وينشر  

(Suasaming, 2016) 
 

 “พระบรมราชูปถัมภ์” ของพระมหากษัตริย์กลายเป็นความคิดที่ได้รับการสืบทอดและคงอยู่ในศาสนาอิสลาม
จนถึงยุคสมัยที่จุฬาราชมนตรีแปรสถานะเป็น “สถาบัน” ตามกฎหมายสมัยใหม่ หลังการปฏิวัติ พ.ศ.2475  
พระราชกฤษฎีกาว่าด้วยการศาสนูปถัมภ์ฝ่ายอิสลามฉบับปีพุทธศักราช 2488 ความในมาตรา 3 ก าหนดเอาไว้ว่า 
“ให้จุฬาราชมนตรีมีหน้าที่ปฏิบัติราชการส่วนพระองค์เกี่ยวแก่การที่จะที่จะทรงอุปถัมภ์ศาสนาอิสลาม” 
(Phraratchakritsadika, 1945, pp. 333-336) ชี้ให้เห็นอ านาจหน้าที่ทางราชการของจุฬาราชมนตรีที่จัดได้ว่า
ส าคัญประหนึ่งตัวแทนของกษัตริย์ในด้านกิจการของศาสนาอิสลาม อย่างไรก็ดีในปี พ.ศ.2491 ความในมาตราที่ 3 
ก็เปลี่ยนเป็น “พระมหากษัตริย์ทรงแต่งตั้งจุฬาราชมนตรีเพื่อให้ค าปรึกษาแก่กรมศาสนาในกระทรวงศึกษาธิการ
เกี่ยวแก่การศาสนูปถัมภ์ฝ่ายอิสลาม และให้มีเงินอุดหนุนฐานะจุฬาราชมนตรีตามสมควร (Phraratchakritsadika, 
1948, pp. 4-9) อย่างไรก็ตาม ถึงแม้ว่าอ านาจหน้าที่ของจุฬาราชมนตรีจะย้ายโอนจากการเป็น “ตัวแทน”  
ต่างพระเนตรพระกรรณของพระมหากษัตริย์ไปเป็นที่ปรึกษาของกระทรวงศึกษาธิการแล้วก็ตาม พระมหากษัตริย์ 
ก็ยังทรงมีบทบาทในขั้นตอนสุดท้ายเพ่ือรับรองการแต่งตั้งผู้ด ารงต าแหน่งจุฬาราชมนตรีอยู่ดี  

สมัยที่ นายต่วน สุวรรณศาสน์ ด ารงต าแหน่งจุฬาราชมนตรีอยู่นั้น (พ.ศ.2490-2524) นับว่าเป็นจุดเปลี่ยน
ที่ส าคัญจุดหนึ่งในประวัติศาสตร์สังคมมุสลิมในประเทศไทยก็ว่าได้ อุดมการณ์ราชาชาตินิยมในสังคมมุสลิม  
ถูกปรับปรุงใหม่ให้เข้ากับสถานการณ์ทางการเมืองที่เปลี่ยนแปลง หากมองในบริบททางการเมือง จะพบว่ารัฐได้ท าให้
บทบาทของจุฬาราชมนตรีถูกบั่นทอนลงไปมากด้วยการบังคับใช้พระราชกฤษฎีกาศาสนูปถัมภ์ฝ่ายอิสลาม (ฉบับแก้ไข) 
พ.ศ.2491 จุฬาราชมนตรีจึงเปรียบเสมือนประมุขของฝ่ายศาสนาจักรเช่นเดียวกับสมเด็จพระสังฆราชไม่เข้าไป 
ยุ่งเก่ียวกับการเมือง (ในเชิงปฏิบัติการ) กระนั้นก็ตาม มิใช่สังคมมุสลิมจะไม่มีการปรับตัวต่อความเปลี่ยนแปลง
ในทางการเมืองที่เกิดขึ้นเลย ในทศวรรษ 2490 เป็นต้นมากลุ่มอนุรักษ์นิยมอันเป็นกลุ่มอ านาจทางการเมือง 
ที่ส าคัญก็มีส่วนในการสร้างวาทกรรมเรื่องของการศาสนูปถัมภ์ฝ่ายอิสลามให้เข้ากับบริบทที่เปลี่ยนไปด้วย คู่ขนาน
ไปกับบทบาทของสถาบันจุฬาราชมนตรีในการเติมเต็มให้อุดมการณ์นี้สมเหตุสมผลกับวิถีชีวิตตามครรลองของ
ศาสนาอิสลามในสังคมไทยในทุกระดับ ภายหลังจากที่แทบไม่มีบทบาทในทางการบริหารจัดการภายในสถาบันเลย
ในช่วงที่กลุ่มมุสลิมสายปฏิรูป7 ที่น าโดยนายแช่ม พรหมยงค์ และนายบรรจง ศรีจรูญ มีอ านาจอยู่ การเข้ามา 
                                                           
7 Raymond Scupin (1980, pp.1226-1230) เห็นว่า กลุ่มมุสลิมสายปฏิรูป (reformist Muslim) ซ่ึงมีพื้นเพมาจากความสัมพันธ์กับคณะราษฎรและเสรี
ไทยหลัง พ.ศ.2475 เป็นกลุ่มที่ผลักดันให้สถาบันจุฬาราชมนตรีมีอ านาจทางราชการในการจัดการปัญหาที่เกิดขึ้นในสังคมมุสลิมร่วมกับรัฐบา ล 
(โดยเฉพาะในพื้นที่ 4 จังหวัดชายแดนภาคใต้) ทว่าความพยายามนั้นก็ยุติลงเมื่อเกิดการรัฐประหารใน พ.ศ.2490 กลุ่มมุสลิมสายปฏิรูปนี้มีมุมมองต่อ



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

202 

มีบทบาทแทนที่ของนายต่วน สุวรรณศาสน์ จึงหมายถึงการผลิกบทบาทให้กลุ่มมุสลิมสายกษัตริย์นิยมเข้ามา 
มีบทบาทแทนในสถาบันจุฬาราชมนตรีเป็นครั้งแรกหลังการปฏิวัติ พ.ศ.2475 (Scupin, 1980, pp. 1223-1235) 
อ านาจรวมศูนย์ของสถาบันจุฬาราชมนตรีในยุคนี้ถือว่าเป็นต้นตอในด้านของผู้น าทางความคิดและการกระท า 
ทางสังคมให้มุสลิมทุกพ้ืนที่มีส านึกร่วมกัน (ไม่ใช่แค่ในเขตเมืองหลวงอีกต่อไป) โดยวางอยู่บนความรักและความหวง
แหนในสถาบันชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ 
 
“ราชาชาตินิยม” กับ “พระบรมราชูปถัมภ์” ในทศวรรษ 2510 

 หลังจากพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 เสด็จนิวัตพระนครใน พ.ศ.2494 ก็เกิดความ
เปลี่ยนแปลงทางการเมืองหลายประการก่อนจะเกิดเหตุการณ์ 6 ตุลาคม พ.ศ.2519 เช่น การก้าวขึ้นมา  
มีอิทธิพลทางการเมืองของกลุ่มกษัตริย์นิยม การขยายอิทธิพลของลัทธิสังคมนิยม-คอมมิวนิสต์ที่ก าลังเข้ามา
ช่วงชิงอ านาจน าทางความคิดในสังคมไทย ตลอดจนยุคสมัยแห่งการแสวงหาประชาธิปไตยในหมู่นักศึกษา  
ซึ่งล้วนแต่ส่งผลให้ “พระบรมราชูปถัมภ์” ของพระมหากษัตริย์เกิดความเปลี่ยนแปลงไปตามบริบท 
ทางการเมืองในยุคนั้น 

ในช่วงสองทศวรรษแรกของพุทธศตวรรษที่ 26 พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดชฯ 
(ต่อไปจะใช้ค าว่ารัชกาลที่ 9) ทรงท าให้การอุปถัมภ์ศาสนาอิสลาม (รวมถึงศาสนาอ่ืน) มีความเหมาะสมกับ
สถานการณ์ของบ้านเมืองที่พระองค์เผชิญอยู่ในเวลานั้น โดยที่ทรงปรับเปลี่ยนจุดเน้นให้ “เสรีภาพในการ 
นับถือศาสนาศาสนา” เป็นปัจจัยที่ส าคัญที่สุดประการหนึ่งของกิจการด้านศาสนูปถัมภ์ของพระองค์ เพ่ือ
สอดคล้องกับความเปลี่ยนแปลงทางการเมืองสมัยนั้นที่มีการปะทะกันของ “โลกสังคมนิยม-คอมมิวนิสต์” ซึ่ง
ก าลังไหลบ่ามาประชิดชายแดนของประเทศ กับ “โลกเสรี” ที่รัฐบาลไทยสังกัดอยู่ บทบาทของพระองค์จะช่วย
หนุนเสริมให้ตัวแปรด้านศาสนาเป็นท านบสกัดกั้นการรุกคืบของคอมมิวนิสต์ แต่ในอีกด้านหนึ่งก็เป็นตัวกระตุ้น
ให้สังคมมุสลิมได้ปรับปรุงความหมายให้กับ “ความเป็นมุสลิมไทย” อีกครั้ง ด้วยความจ าเป็นทางการเมือง
ตามที่กล่าวมา วาทกรรมราชาชาตินิยมจึงจะต้องเปิดพ้ืนที่ให้กับศาสนาอ่ืน ๆ มากขึ้น เป็นการเปิดโอกาสให้
ศาสนาทั้งหลายเข้าไปร่วมกันสร้างความหมายให้กับราชาชาตินิยมเพ่ือตอบสนองความเปลี่ยนแปลงของสังคม 
ในส่วนนี้ผู้เขียนขอกล่าวถึงช่วงทศวรรษ 2510 เป็นส าคัญเพราะเป็นช่วงเวลาที่พระองค์ได้ทรงแสดงทัศนะด้าน
ศาสนาของพระองค์อย่างเปิดเผยเมื่อมีพิธีกรรมทางศาสนาต่างๆ 

รัชกาลที่ 9 ทรงแสดงให้ราษฎรเห็นว่าประเทศไทยนี้มี “เสรีภาพอย่างเต็มที่” ในการนับถือศาสนา 
เพราะไม่ว่าจะเป็นศาสนาใดก็ตามล้วนแต่สอนให้บรรลุธรรมตามหลักการของศาสนานั้น ซึ่งเมื่อปัจเจกบุคคล  
ได้บรรลุธรรมก็จะประสบแต่ความผาสุกร่มเย็น ดังนั้นเป็นหน้าที่ของศาสนิกชนทุกหมู่เหล่าที่จะต้องปกป้อง
รักษาเสรีภาพที่มีอยู่แล้วในประเทศนี้ ดังพระบรมราโชวาทที่พระราชทานแด่ผู้แทนสถาบันและองค์กรศาสนา
ที่มาเข้าเฝ้าฯ เนื่องในวันเฉลิมพระชนมพรรษา พ.ศ. 2511 ความว่า  

“...ที่ท่านทั้งหลายผู้เป็นผู้แทนขององค์การสมาคมและศาสนาต่าง ๆ หลายศาสนา พากันมา 
ให้พรวันเกิดพร้อมกัน ณ ที่นี้ เป็นเครื่องแสดงความสามัคคีระหว่างคนไทยผู้ที่อยู่ในเมืองไทย แม้จะถือ
ศาสนาต่างๆ กัน ก็มีสมานฉันท์ที่จะรวมกันโดยพร้อมเพรียงได้ นับว่าเป็นการดีมาก และเป็นการแสดง
ให้เห็นว่าเมืองไทยเรานี้มีเสรีภาพในทางความคิดอย่างเต็มที่ เม่ือมีเสรีภาพทางความคิดและทาง
ความนับถืออย่างเต็มที่เช่นนี้เราจึงจะต้องรักษาไว้ด้วยความหวงแหนอย่างที่สุด ศาสนานั้น ไม่ว่าจะ

                                                           
หน้าที่ของสถาบันจุฬาราชมนตรีแตกต่างจากมุสลิมสายกษัตริย์นิยมหรือมุสลิมสายจารีต (conservative Muslim) ตรงที่มุสลิมสายจารีตต้องการ
สนับสนุนให้สถาบันจุฬาราชมนตรีกลับไปสู่สถาบันจารีตนิยมที่สัมพันธ์พระมหากษัตริย์โดยตรงเหมือนในอดีต แต่มุสลิมสายปฏิรูปต้องการสนับสนุนให้
สถาบันจุฬาราชมนตรีพัฒนาไปสู่องค์กรสมัยใหม่ร่วมกับรัฐ (โดยพระมหากษัตริย์ทรงเป็นองค์เอกอัครศาสนูปถัมภกอีกทอดหนึ่ง – ผู้เขียน) 



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

203 

เป็นศาสนาใดก็ตาม ย่อมจะมีจุดประสงค์หลายอย่าง หลายขั้น ขั้นสูง เรียกว่าขั้นปรมัตถ์ หมายถึง หลัก
ของศาสนาที่เป็นปรัชญา และโดยมากปรัชญานั้นก็เป็นความคิดความเชื่อของบุคคลแต่ละบุคคล 
ว่าโลกนี้มาอย่างไรและจะไปอย่างไร จะมีความสุขสุดยอดอย่างไร แต่ละศาสนามีวิธีการปฏิบัติ
ต่างๆ กัน ซึ่งสรุปแล้วก็คือวิธีหาความสุขความร่มเย็นให้แก่ตัว”  

(Chutintaranond et al., 2013, p. 91) 
 

สังเกตได้ว่าพระราชวิสัยทัศน์ของรัชกาลที่ 9 มีความแตกต่างจากมุมมองของชนชั้นน าในรัชกาลก่อนๆ  
และถึงแม้จะเป็นข้อเท็จจริงที่ว่าบรรดาชนชั้นน าในสมัยรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์เปิดโอกาสให้มีการนับถือ
ศาสนา แต่ในทางกลับกัน บรรดาชนชั้นน าเหล่านั้นก็ไม่ได้มองเสรีภาพทางศาสนาบนฐานของอุดมการณ์รัฐ  
แต่อย่างใด เพราะการมีเสรีภาพทางความคิดขัดต่ออุดมการณ์ราชาชาตินิยมของรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์  
ที่ต้องการเปลี่ยนราษฎรให้มีนิสัยใจคอแบบไทย มิหน าซ้ าชนชั้นน าเหล่านี้ยังรียกร้องให้ ราษฎรสละเสรีภาพ
ส่วนตนเพื่อท าหน้าที่ตามหลักชาติวุฒิ โดยการมีเจตนาอย่างแน่วแน่เพ่ือชาติ ศาสน์ กษัตริย์ 

นอกเหนือไปจาก “เสรีภาพ” แล้วศาสนายังเป็นตัวชี้วัด “ความสุข” ของคนในประเทศ เพราะเมื่อสังคม 
มีความสงบสุขเป็นผลลัพธ์มวลรวมจะน ามาซึ่งความมั่นคงให้แก่ประเทศชาติ  ดังที่พระราชด ารัส ซึ่ง 
พระราชทานแก่คณะกรรมการจัดงานวันเมาลิดกลาง ณ พระต าหนักจิตรลดารโหฐาน วันที่ 3 สิงหาคม พ.ศ.2519 
ซึ่งบ่งชี้ให้เห็นถึงความส าคัญว่าการนับถือศาสนาจะช่วยยังประโยชน์ให้เกิดความผาสุกและความมั่นคงแก่ผู้คน
ในประเทศชาติได้เป็นอย่างดี 

“...ฉะนั้น การที่ได้เพ่งศาสนาและปฏิบัติศาสนาอย่างดีนี้ ก็เป็นประโยชน์อย่างยิ่ง และเป็น
สิ่งที่น่าชื่นชม ก็ขอให้ท่านทั้งหลายได้เพียรพยายาม ในการปฏิบัติให้เคร่งครัดที่สุด และพยายาม 
ที่จะให้ความรู้แก่ผู้ที่อาจจะด้อยความรู้ในการปฏิบัติตน ให้ทุกคนปฏิบัติตนอย่างดี อย่างชอบ 
จะน าความมั่นคงและผาสุกสู่ส่วนรวมของประเทศชาติได้  ก็นับว่าท่านทั้งหลายจะได้ท างาน 
เพ่ือส่วนรวม และท างานเพ่ือความอยู่เย็นเป็นสุขของแต่ละคนในเวลาเดียวกัน”  

(Mukem, 2016) 
 

สถาบันจุฬาราชมนตรีเองก็ถูกเหนี่ยวน าให้เข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของเครือข่ายทางการเมืองของชนชั้น น า 
ในทศวรรษที่ 2510 ด้วยเช่นกัน สมัยที่ นายต่วน สุวรรณศาสน์ ด ารงต าแหน่งจุฬาราชมนตรี ลักษณะของ  
ราชาชาตินิยมที่กลุ่มมุสลิมได้นิยามจึงมีพลวัตที่แตกต่างไปจากสมัยรัฐสมบูรณาสิทธิราชย์เป็นอย่างมาก 
สถาบันจุฬาราชมนตรีในช่วงทศวรรษ 2510 นี้มีบทบาทในฐานะผู้กระท าการ (agency) เป็นหัวจักรที่ส่งออก
อุดมการณ์ราชาชาตินิยมให้แพร่หลายตามโครงสร้างขององค์กร ดังนั้น “เสรีภาพ” และ “ประชาธิปไตย”  
จึงเป็นสิ่งที่ถูกบูรณาการควบคู่ไปกับการสร้างความหมายให้กับอุดมการณ์ราชาชาตินิยมในสังคมมุสลิม 
สถาบันจุฬาราชมนตรีกลายเป็นแขนขาให้กับรัฐบาลอย่างดีในขั้นตอนของ “การตกแต่งนิสัยใจคอ” ให้มุสลิม
ในทุกภาคส่วนเริ่มมีความเป็นมุสลิมแบบไทย 

ตัวอย่างแรกปรากฏในสาส์นของจุฬาราชมนตรี ต่วน สุวรรณศาสน์ (ด ารงต าแหน่ง  พ.ศ.2490–2524) 
ที่มอบให้กับหนังสือพิมพ์ “วิศวกรรมสังคม” สะท้อนบทบาทของประมุขฝ่ายอิสลามในการสร้างความเข้าใจ 
ในกรอบอุดมการณ์ดังกล่าวได้เป็นอย่างดี จะเห็นได้ว่าท่านตีความให้ความเสมอภาคและเสรีภาพตามแนวทาง
ของประชาธิปไตยเป็นสิ่งที่มีมานานมากแล้วในสมัยของศาสนทูตท่านแรก (อาดัม) โดยที่พระผู้เป็นเจ้าคือ 
ผู้อยู่เบื้องหลังในการวางรากฐานของ “การปกครองของมนุษย์” ให้มนุษย์นั้นได้จัดการบริหารปกครองกันเอง 
ผ่านความคิดเห็นจากหลาย ๆ ฝ่าย อันเป็นบ่อเกิดของอ านาจหน้าที่ของผู้ปกครองในระบอบประชาธิปไตย  



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

204 

ยิ่งไปกว่านั้น ยังเน้นย้ าอีกว่าหากเข้าใจถึงแก่นแท้ของศาสนาจะเข้า ใจถึงประชาธิปไตย (ที่มีอยู่ก่อนแล้ว 
ในศาสนา) ได ้

“ตามที่บรรณาธิการหนังสือพิมพ์ “วิศวกรรมสังคม” ประสงค์จะได้รูปและค าขวัญของ
ข้าพเจ้าลงในหนังสือ โดยมีนโยบายเผยแพร่การปกครองระบอบประชาธิปไตย ฯลฯ นั้น นโยบาย
ของท่านเป็นที่มุ่งประสงค์ของประชาชน โดยทั่วไปที่มีศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยว  อิสลามได้มี 
ค าสอนเกี่ยวกับระบบประชาธิปไตยมาแต่สมัยของท่านศาสดาอาด า ซึ่งเป็นมนุษย์คนแรกของ
โลก พระผู้เป็นเจ้าได้วางรากฐานการปกครองโดยแต่งตั้งท่านศาสดาอาด าเป็นผู้ปกครองโลก  
ให้มนุษย์ปกครองมนุษย์ อ านาจมาจากมนุษย์ ปกครองมนุษย์ เพื่อมนุษย์ และทรงรวบรวม
ความคิดเห็นจากทุกฝ่ายในเรื่องของการแต่งตั้งผู้ปกครองดังกล่าวอีกด้วย ส าหรับหลักปฏิบัติ
นั้นมีบัญญัติเอาไว้ในอัล-กุรอาน ว่า “และกิจการเหล่านั้น ให้ปรึกษาหารือกันในระหว่างเขา
ด้วยกัน” ถ้ามนุษย์พยายามจนสามารถเข้าถึงส่วนลึกแห่งเจตนารมณ์ของศาสนาแล้ว ระบบแห่ง
ความเสมอภาคในเชิงประชาธิปไตยย่อมมีขึ้นและลอยชัดเจนแลเห็นได้ง่าย และเป็นความเสมอภาค
อย่างอัตโนมัติ คนเราทุกคนปรารถนาจะมีความม่ันคง เสรีภาพ และเสมอภาคในเชิงเป็นเอง 
เพราะมีศาสนาเป็นพื้นฐาน หาใช่ความเสมอภาคในทางบังคับขู่เข็ญไม่” 

 (“Chiwit læ ngan”, 1982) 
 

นอกเหนือไปจากประชาธิปไตยแล้ว กิจการที่เกี่ยวข้องกับภาครัฐอย่างกิจการลูกเสือซึ่งเป็นที่รับรู้กันดีว่า
คือเบ้าหลอมที่ส าคัญของภาครัฐในการสร้างส านึกร่วมให้กับพลเมืองไทยโดยเฉพาะในหมู่ เยาวชน 
จุฬาราชมนตรีเองก็ได้มอบวิสัยทัศน์ของลูกเสือมุสลิมรุ่นเยาว์ที่พึงต้องปฏิบัติต่อสถาบันชาติ ศาสนา 
พระมหากษัตริย์เอาไว้ด้วยเช่นกัน แสดงให้เห็นว่าการนับถือศาสนาใด ๆ ก็ตามเป็นหลักชัยประจ าจิตนั้น
เปรียบเสมือนการจงรักภักดีประหนึ่งเครื่องหมายที่บ่งบอกถึงความเป็นพลเมืองในประเทศ การนับถือศาสนา
จึงหมายถึงการนับถือใน “สถาบันศาสนา” ควบคู่กันไปด้วย สาส์นจากจุฬาราชมนตรี เนื่องในวันลูกเสือร่วมกัน
ประกอบพิธีกรรมทางศาสนา ณ ค่าย วชิราวุธ ศรีราชา วันที่ 25 พฤศจิกายน 2516 ระบุถึงความตอนหนึ่ง
เอาไว้ว่า: 

“ท่านพ่ีน้องลูกเสือมุสลิมทั้งหลาย ค าปฏิญาณของลูกเสือนั้นมีข้อหนึ่งกล่าวว่า “ลูกเสือจะ
จงรักภักดีต่อชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์” นั่นหมายถึงว่าลูกเสือทุกคนต้องมีศาสนา และ
ปฏิบัติตามหลักการทางศาสนาที่บัญญัติเอาไว้ จึงเป็นอันว่าการปฏิบัติศาสนกิจนั้นลูกเสือทุกคน
จะต้องปฏิบัติโดยเคร่งครัด ตามแต่ตนจะนับถือศาสนาใด  เราจะไม่เคยได้ยินว่าลูกเสือ 
ในเครื่องแบบไปท าอะไรในสิ่งที่ไม่ดีงามที่ไหน จึงเป็นที่น่าภาคภูมิใจอย่างยิ่ง ขอให้ลูกเสือทุกคน 
ได้รักษาความดีนี้ไว”้  

 (“Chiwit læ ngan”, 1982) 
 

มาตรการทางด้านการศึกษาเป็นมิติหนึ่งที่สถาบันจุฬาราชมนตรีให้ความร่วมมือกับรัฐบาลอย่าง
กระตือรือร้น เพียงหนึ่งเดือนภายหลังเหตุการณ์ล้อมปราบนักศึกษาในวันที่  6 ตุลาคม พ.ศ.2519 รัฐบาล 
นายธานินทร์ กรัยวิเชียร ภายใต้การสนับสนุนของ คณะปฏิรูปการปกครองแผ่นดิน“ ” ไดส้่งตัวแทนจากฝั่งรัฐบาล
ประกอบไปด้วย นายภิญโญ สาธร รัฐมนตรีว่าการกระทรวงศึกษาธิการ นายพิชัย บูรณะสมบัติ เลขานุการ
รัฐมนตรี และนายประจวบ ค าบุญรัตน์ อธิบดีกรมการศาสนา เข้ าคารวะ นายต่วน สุวรรณศาสน์ 
จุฬาราชมนตรีในสมัยนั้นเพ่ือขอความอนุเคราะห์ให้จัดท าต าราหลักธรรมค าสอนเกี่ยวกับศาสนาอิสลามขึ้น  



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

205 

เพ่ือสร้างความปลอดภัยและมั่นคงให้กับสถาบัน ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ ในการนี้เอง นายต่วน ได้เลือก
หนังสือ8”ศาสนาอิสลามสอนอะไร“ ที่เคยตีพิมพ์แจกจ่ายแล้วในพ.ศ.2514 เป็นต้นฉบับและได้มีการเพ่ิมเติม
เนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับสถาบันชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ เอาไว้พร้อมมูลตามความประสงค์ของรัฐบาล  
กรมการศาสนาได้จัดพิมพ์ด้วยการอนุมัติของกระทรวงศึกษาธิการ น าไปเผยแพร่แจกจ่ายให้แก่ครู อาจารย์ 
นักเรียน นักศึกษาในสถานศึกษาต่างๆ รวมถึงประชาชนทั่วไปให้เรียนรู้เกี่ยวกับศาสนาอิสลามและทราบถึง
แนวทางในการปกป้องสามสถาบันหลักไปในตัว9 หนังสือ ศาสนาอิสลามสอนอะไร“: ฉบับของจุฬาราชมนตรี” 
โฉมใหม่ที่ตีพิมพ์ใน พ.ศ.2519 นี้ ถือว่าเป็นภาพสะท้อนอุดมการณ์ราชาชาตินิยมในความหมายที่ถูกปรับให้เข้ากับ
บริบททางสังคมการเมืองในยุคนั้นอย่างชัดเจนที่สุด เนื้อหาในหนังสือประมวลแนวทางการเมืองที่ให้ความส าคัญ
กับความมั่นคงของชาติ การส านึกในหน้าที่ของตนเอง เสรีภาพในการนับถือศาสนา ฯลฯ ยิ่งไปกว่านั้น ยังเป็น
งานเขียนส าคัญชิ้นหนึ่งในสมัยนั้น เพราะเป็นต าราที่เรียบเรียงโดยสถาบันจุฬาราชมนตรีโดยตรง [โดยปกติแล้ว
ต าราประเภทนี้จะให้องค์กรศาสนาที่ดูแลเกี่ยวกับการศึกษา เช่น สมาคมคุรุสัมพันธ์ เรียบเรียงและจัดท า] 

ในบท “ศาสนาอิสลามกับชาติไทย” ระบุข้อความอันเป็นหน้าที่ของการเป็นมุสลิมต่อชาติเอาไว้ว่า 
“...ผู้ที่พูดภาษาต่าง ๆ เหล่านั้นเราจะเรียกเขาว่าเป็นคนชาติอ่ืนตามภาษาที่พูดไม่ได้ จะเรียก

คนที่นับถือศาสนาอื่นนอกจากศาสนาพุทธว่าเป็นชาติอื่นไม่ได้ ภาษาไม่ได้เป็นเครื่องแบ่งแยกความ
เป็นไทยออกได้เพราะคือคนที่มีก าเนิดและมีภูมิล าเนาอยู่ในประเทศไทยนั่นเอง...เม่ือผู้นับถือศาสนา
อิสลาม จะอยู่ภาคไหนของประเทศก็ตาม เป็นคนไทยแล้ว เราก็มีหน้าที่จะต้องปฏิบัติต่อประเทศชาติ
และชาติไทยเหมือนกันทุกคน นั่นคือการช่วยกันรักษาความมั่นคงของประเทศ ศาสนาสอนให้คน 
มีความรักในชาติของตนตามที่ได้เคยกล่าวมาแล้วว่า “ความรักประเทศชาติ ย่อมเป็นส่วนหนึ่ง
แห่งการศรัทธาต่อพระผู้เป็นเจ้า”. 

 (Phuminarong, 1976, pp. 19-20) 
 

 ข้อความนี้สะท้อนถึงอิทธิพลของแนวคิดเกี่ยวกับรัฐชาติสมัยใหม่ที่ผนวกรวมเข้ากับอุดมการณ์  
ราชาชาตินิยมได้เป็นอย่างดี กล่าวคือไม่ว่ามุสลิมจะอยู่ในพ้ืนที่ใดพูดภาษาแม่ภาษาใด ต่างก็ต้องมีหน้าที่  
ในฐานะพลเมืองในชาติที่ต้องท าหน้าที่รักษาความมั่นคงให้แก่ชาติไทยเหมือนกัน เพราะเกิดในแผ่นดินไทย 
ความรักและหวงแหนประเทศชาติจึงถูกตีความให้สอดคล้องกับความศรัทธาต่อพระผู้เป็นเจ้าและท าให้  
ความแตกต่าง (ทางภาษา) มลายหายไป พูดอีกอย่างหนึ่งคือความเป็นมุสลิมของปัจเจกบุคคลนั้นคือการ  
เติมเต็มช่องว่างให้สถาบันชาติมีความสมบูรณ์มากขึ้นอีกโสตหนึ่ง การปฏิบัติตามหลักการของศาสนาอิสลาม  
ก็ย่อมหนุนเสริมให้สถาบันชาติมีความมั่นคงเข้มแข็งตามไปด้วย เช่น แต่ละคนจะต้องมุ่งมั่นท าทุกวิถีทาง 
ให้ประเทศชาติก้าวหน้า มีความเสียสละเพ่ือชาติ เห็นแก่ความสมานสามัคคีของส่วนรวมและอย่าแตกแยกกัน 
รวมถึงเคารพต่อกฎหมายและสถาบันพระมหากษัตริย์ในฐานะของประมุขของประเทศชาติ  ปกป้องชาติให้พ้น
จากภัยจาก “ภายนอก” (คอมมิวนิสต์–ผู้เขียน) (Phuminarong, 1976, pp. 20-32) 

ล าดับถัดมาในบท “ศาสนากับความมั่นคงแห่งชาติ” ก็ได้ระบุเอาไว้อย่างชัดเจนว่า การนับถือศาสนา
อิสลามจะช่วยส่งเสริมให้จิตใจสูงส่งมีคุณปธรรม จิตใจที่ดีมีศีลธรรมจะช่วยสร้างสังคมที่เข้มแข็งและมีความ
มั่นคง สอดคล้องกับนโยบายทางด้านความมั่นคงแห่งชาติ “ด้านสังคมจิตวิทยา” สิ่งที่น่าสนใจคือบางตอนของ
                                                           
8 หนังสือ “ศาสนาอิสลามสอนอะไร” ต้นฉบับมีที่มาจากพระราชประสงค์ของ สมเด็จพระศรีนครินทราบรมราชชนนี ที่ทรงต้องการให้ประชาชน
ทั่วไปเรียนรู้เกี่ยวกับศาสนาอิสลามโดยเฉพาะประชาชนผู้นับถือศาสนาอิสลามในจังหวัดภาคใต้ พระองค์ได้พระราชทานพระราชด าริและโปรดเกล้า
ฯ ให้ คุณหญิงสมร ภูมิณรงค์ (เลขานุการจุฬาราชมนตรีและบุตรสาวของ นายต่วน สุวรรณศาสน์) ท าการเรียบเรียงเนื้อหา ตรวจทานความถูกต้อง 
(โดยนายต่วน) และจัดพิมพ์ขึ้นเป็นคร้ังแรกเมื่อวันที่ 20 มกราคม 2514 โปรดดู Phuminarong (1976, pp. ช) 
9 สรุปความจากค าปรารภของ นายจรูญ วงศ์สายัณห์ ปลัดกระทรวงศึกษาธิการ ณ ขณะนั้น โปรดดู Phuminarong (1976, pp. ก-ค) 



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

206 

บทนี้ ได้อัญเชิญพระราชด ารัสของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดช ที่พระราชทานแก่ผู้แทน
องค์กรศาสนาต่างๆ เมื่อ 5 ปีที่ผ่านมา10 ความว่า “ไม่มีอะไรที่จะช่วยแก้สถานการณ์ของบ้านเมืองได้ดีกว่า 
พระศาสนา” มาอ้างไว้ โดยผู้เรียบเรียงหนังสือได้อธิบายเพ่ิมเติมไว้ว่า “...ทั้งนี้พระองค์ทรงเห็นว่า หากทุกคน 
มีจิตใจที่สูงด้วยคุณธรรมแล้ว ก็จะเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวต่อกัน ให้ความช่วยเหลือกัน มากกว่าที่จะเป็นศัตรูกัน 
อันจักก่อให้เกิดความม่ันคงแก่ชาติในที่สุด”. (Phuminarong, 1976, pp. 43-44).  

นอกจากจะส่งเสริมให้รักและหวงแหนชาติบ้านเมืองแล้ว ยังส่งเสริมให้มุสลิมปฏิบัติตาม “กติกา” ของ
สังคมด้วยการเคารพในกฎหมายและระบอบการปกครอง ตลอดจนขนบธรรมเนียมประเพณีอันดีงามของชาติ
ไทยและเสรีภาพตามกฎหมายในระบอบประชาธิปไตย ที่ประชาชนมีเสรีภาพในการนับถือศาสนาต่างๆ  
พร้อมกับเตือนว่า ถ้าหากคนหนุ่มสาวในยุคสมัยนี้ใช้เสรีภาพที่เกินความพอดีและหันเหออกไปจากกรอบทาง
ศีลธรรมของศาสนา ขนบธรรมเนียมประเพณี รวมถึงกฎหมายของบ้านเมืองแล้วไซร้ สถาบันชาติ ศาสนา 
พระมหากษัตริย์ก็เป็นอันต้องจบสิ้นไปตามกัน ดังนั้นการท าลายเสรีภาพ (ในระบอบเสรีนิยมประชาธิปไตย)  
จึงหมายถึงการท าลายศาสนาและสถาบันหลักของชาติด้วย ในบท “สิทธิเสรีภาพในการนับถือศาสนาฯ”  
ได้เน้นย้ าเรื่องนี้เอาไว้อย่างชัดเจนว่า 

“...เรื่องของการมีสิทธิเสรีภาพในการนับถือศาสนาและประกอบศาสนกิจเป็นเรื่องส าคัญ
เรื่องหนึ่ง เพราะเรื่องของศาสนานั้น หากศาสนาถูกท าลายไปเมื่อไร ประเทศชาติก็ไปไม่รอด หาก
ประเทศชาติถูกท าลายลงเม่ือไร ศาสนาก็สูญสลาย และหากประเทศชาติและศาสนาถูกท าลาย
หมดสิ้นแล้ว สถาบันพระมหากษัตริย์ก็ถึงจุดดับ เพราะศัตรูของเราเวลานี้เป็นศัตรูประเภทไม่มี
ศาสนา เป็นลัทธิที่เป็นอริกับศาสนาอย่างร่วมกันไม่ได้...เราปล่อยปละละเลยกันมานาน ยอมให้เด็ก
มาสร้างบ้าน ยอมให้เด็กมาเป็นผู้บงการงานของชาติบ้านเมืองหลายต่อหลายเรื่อง จนกระทั่ง 
ประเทศชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ เกือบจะตกเป็นของต่างชาติ”  

 (Phuminarong, 1976, pp. 43-44) 
 
บทสรุป  

 ในระบบความสัมพันธ์เชิงอุปถัมภ์ระหว่างพระมหากษัตริย์กับมุสลิมตั้งแต่ยุคสมบูรณาญาสิทธิราชย์จนถึง 
พ.ศ 2519 มีระบบความหมายที่ทั้งฝ่ายชนชั้นน าและฝ่ายมุสลิมร่วมกันสร้าง โดยมีการปรับเปลี่ยน 
เพ่ือตอบสนองต่อบริบทที่เปลี่ยนแปลง ระบบความหมายนี้สัมพันธ์เชื่อมโยงกับพัฒนาการของประดิษฐกรรม 
“ความเป็นไทย”“ราชาชาตินิยม” และ “พระบรมราชูปถัมภ์” ที่ล้วนแล้วแต่แปรเปลี่ยนไปพร้อมกับ “ความ
เป็นมุสลิม” โดยมุสลิมในเขตเมืองหลวงและภาคกลาง เป็นกลุ่มแรกๆ ที่กระตือรือร้นในการ “กลายเป็นไทย” 
ตามวาทกรรมของชนชั้นน าไทย เพราะได้ประโยชน์จากความเปลี่ยนแปลงนี้มากที่สุด  โดยที่ “สถาบัน
จุฬาราชมนตรี” เป็นตัวอย่างที่สะท้อนกระบวนการ “กลายเป็นไทย” นี้ได้อย่างชัดเจน 

ผู้ เขียนหวังเป็นอย่างยิ่งว่าข้อเสนอซึ่งได้อภิปรายในเนื้อหาทั้งหมดจะช่วยกะเทาะความศักดิ์สิทธิ์ 
ของมายาคติที่เชื่อว่า ประวัติศาสตร์ของมุสลิมในสังคมไทยด าเนินอยู่ภายใต้ “พระบรมราชูปถัมภ์” ของ
พระมหากษัตริย์ลงไปได้บ้าง ประวัติศาสตร์แนวนี้สร้างค าอธิบายว่าความเป็น “ผู้อุปถัมภ์ศาสนา” ของ
พระมหากษัตริย์เป็นคุณสมบัติสถิตที่ด ารงอยู่มาเนิ่นนาน มุมมองของพระมหากษัตริย์จึงอยู่ในด้านที่เป็น 

                                                           
10 เป็นไปได้ว่าข้อความนี้ถอดมาจากพระด ารัสที่พระราชทานแก่กลุ่มคณะบุคคล ตัวแทนองค์กรศาสนาต่างๆ ที่เข้าเฝ้าฯ ถวายพระพรในวันเฉลิม
พระชนมพรรษาทุกๆ ปี (ประเพณี “พระราชทานพระด ารัส” นี้เริ่มขึ้นราวทศวรรษ 2510) ซ่ึงถ้าหากว่าข้อความดังกล่าวเป็นความจริง (มีความ
เป็นไปได้สูงมากเพราะหนังสือเล่มนี้ตรวจและพิจารณาให้เผยแพร่โดยกระทรวงศึกษาธิการ) พระราชด ารัสดังกล่าวก็อาจจะอยู่ในช่วงพ.ศ.2511 -
2515 โปรดดู Jeamteerasakul (2001, pp. 126-130) 



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

207 

“ความดี”ที่กระท าต่อผู้คนต่างศาสนามาโดยตลอด ต าราบางเล่มสามารถลากยาวกลับไปถึงสมัยสุโขทัย 
เลยทีเดียว ท้องเรื่องทางประวัติศาสตร์แนวนี้ครอบครองความทรงจ าเกี่ยวกับอดีตของมุสลิมในประเทศไทย 
ไปจนไม่เหลือพ้ืนที่ให้กับประวัติศาสตร์จากมุมมองแบบอ่ืนๆ เลย ความสัมพันธ์เชิงอุปถัมภ์ที่มีมานานนับร้อยปี
อุปมาดั่งโครงเรื่องท่ีง่อนแง่นของประวัติศาสตร์ราชาชาตินิยมที่เน้นไปที่วีรกรรมในการปกป้องชาติซ้ าไปมาของ
มหาบุรุษ ดังที่ ธงชัย วินิจจะกูล ได้บรรยายเอาไว้  ฉะนั้น หากยังคงอาศัยโครงเรื่อง “ประวัติศาสตร์ของ 
ผู้อุปถัมภ์” เป็นโครงเรื่องหลัก ความสัมพันธ์ระหว่างสยามกับตัวแสดงอ่ืนทางการเมืองก็สามารถจัดอยู่ใน
ประวัติศาสตร์ชนิดเดียวกันทั้งหมดเหมือนกัน เช่น ความสัมพันธ์ระหว่างเจ้านายล้านนากับเจ้านายสยาม หรือ
ความสัมพันธ์ระหว่างพระมหากษัตริย์แห่งสยามกับพระยาแขกเจ็ดหัวเมือง เป็นต้น แต่ข้อเท็จจริงก็คือ  ได้เกิด 
“กบฏ” ในเชียงใหม่ แพร่ และเจ็ดหัวเมือง ซึ่งไม่อาจอธิบายจากโครงเรื่อง “ประวัติศาสตร์ของผู้อุปถัมภ์” 
ฉะนั้นแล้วโครงเรื่องของประวัติศาสตร์มุสลิมแนวนี้จึงได้เวลาอันสมควรที่จะถูกตั้งค าถามเสียที 

สุดท้ายนี้ การท าความเข้าใจความเปลี่ยนแปลงของระบบความสัมพันธ์ในสังคมมุสลิมให้กว้างขวางออกไป
กว่าเดิม รวมถึงตั้งค าถามและสร้างข้อถกเถียงกับ “เรื่องเล่าแม่แบบ” ที่ครอบง าความทรงจ าต่ออดีตของมุสลิม 
จะช่วยให้สังคมมุสลิมมองเห็นปัจจุบันและอนาคตของตนเองได้ชัดเจนขึ้น เป็นหลักประกันว่าประวัติศาสตร์
ของพวกเขาจะไม่ตายลงเพราะเต็มไปด้วยเรื่องเล่าแบบเดิมๆ ที่หมดความหมายต่อชีวิตและสังคมไปเสียแล้ว 
แต่จะมีประวัติศาสตร์แบบใหม่ๆ ที่เป็นพลังขับเคลื่อนสังคมมุสลิมให้เปลี่ยนแปลงไปในทิศทางที่มุสลิมทั้งหลาย
จะมีทางเลือกใหม่ๆ ที่ท าให้คุณภาพชีวิตดีขึ้นในทุกทาง 
  



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

208 

References 
 

Banchi rai nam toimam thi dai rap phraratchathan phasa rong krap læ sưa yot pen huana 
khana nai wan maha mongkhon samai chalœm phra chon phansa Phutthasakkarat 2459 
[The List of Imams Who Received Prayer Rug and Ranked Apparel on The Ocassion of King's 
Birthday]. (1916, 14 January-c). Government Gazette. lem 33 ton thi ngo. na 2825. 

Chiwit læ ngan khong nai tuan suwan sa [Life and Contributions of Mr. Tuan Suvannasat]. 
(1982). Bangkok: Munnithi tuan suwan sa chularatchamontri. 

Chonlaworn, P. (2013). Kan padirup kotmai læ kan san nai Pattani samai chet huamưang 
[Reformation of "Law" and "Jurisdiction" in Pattani during Seven Mandated-Melayu Provinces]. 
RUSAMILAE JOURNAL, 34(4). 8-30.  

Chuenpakdee, S. (2001). Mutsalim matsayit ton son kap bap chon sam yuk samai : prawat 
chao matsayit ton son bot wikhro khwampenma siro̜i pi khiang khu ekkaratchachat Thai 
[Islamic Committee of Masjid Tonson and The 3-Eras-Forebears: Masjid Tonson and the 400 
Years of History of Thai-Independent-Nation] . Bangkok: Khana kammakan chat ngan sewana 
Mutsalim matsayit ton son kap bap chon sam yuk samai. 

Jeamteerasakul, S. (2001). Prawattisat thi phœng sang [The Reconstructed History]. Bangkok: 
Samnakphim hok tula ramlưk. 

Kham krap thawai bangkhom thunklao thunkramom thawai dokmai thup thian lækhatha a 
den Itsalam [The Informed Script to the Royal-Highness regarding Islamic Tribute (Dokmai 
thup thian and Khatha a den Itsalam)]. (1916, 14 January-a). Government Gazette. lem 33 
ton thi ngo. na 2819. 

Lona, A. (2014). Phatthanakan kan khian prawattisat Itsalam nai sangkhom Thai ( yuk rat charit 
- Pho.So. 2511) [The Development of Writing on Islamic History in Thai society (The age of 
pre-nation state - 1968 C.E.)]. (Master of Arts (History), Thammasat University), Retrieved from 
https://digital.library.tu.ac.th/tu_dc/frontend/Info/item/dc:104628# 

Mukem, E. (2016). RAJA KITA : Sathaban kasat kap mao lit klang hæng prathet Thai [Royal 
Institution and Thailand's Mawlid un-Nabi]. Retrieved from 
http://www.thealami.com/main/content.php?page=sub&category=5&id=1864&fbclid=IwAR2T
VE5Z1I7bHEXOVeYnyx3mn6Aj-5JnjeGQAeY4xqYmoNvd5D4YQ2lVSTg 

Phra rat chakritsadika waduai kan satsanupatham fai Itsalam [Islamic-Patronage Decree (1945)]. 
(1945, 8 May). Government Gazette. lem 62 ton thi 66 ko. na 332. 

Phra rat chakritsadika waduai kan satsanupatham fai Itsalam (chabap thi 2) Pho.So. 2491 
[Islamic-Patronage Decree (Volume 2) (1948)]. (1948, 31 December). Government Gazette. 
lem 65 ton thi 77 ko na 4 

Phra rat damrat top Itsalam satsanik borisat [Royal-Answer to Islamic Committee]. (1915, 16 
January). Government Gazette. lem 32 ton thi ngo. na 2509. 



 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 22 ฉบับเพ่ิมเติม (Supplemental Issue) 

 
 

209 

Phra rat damrat top phuak khæk Itsalam fao thawai chai mongkhon wan thi 31 Thanwakhom 
Phutthasakkarat 2459 [The Royal-Answer to The Islamic Tribute on 31st December 1916]. 
(1916, 14 January-b). Government Gazette. lem 33 ton thi ngo. na 2823.  

Phuminarong, S. (1976). Satsana Itsalam son arai : chabap khong samnak chularatchamontri 
[What Does Islam Teach?: A Chularatchamontri (Shaykh al-Islam in Thailand ) Official 
Edition]. Bangkok: Department of Religious Affairs. 

Sathaban phra maha kasat kap Mutsalim nai phændin Thai [The Monarchy and Muslims in 
Thailand]. (2013). (S. Chutintaranond Ed.). Bangkok: Institute of Asian Studies Chulalongkorn 
University. 

Sattayanurak, S. (2014). Sip panyachon Sayam lem 1 panyachon hæng ratsomburanyasitthirat 
[10 Saimese Intellectuals Vol. 1, Intellectuals of Absolute Monarchy]. Bangkok: openbooks. 

Scupin, R. (1980). The Politics of Islamic Reformism in Thailand. Asian Survey, 20(12). 1223-1235. 
doi:10.2307/2643628 

Scupin, R. (1981). The socio‐economic status of Muslims in central and North Thailand. Institute 
of Muslim Minority Affairs Journal, III(2). 162-190. doi:10.1080/02666958108715845 

Suasaming, A. (2009). Phak phanuak : 3. kan siachiwit bæp chahit (morana sakkhi) [Appendix: 3. 
Shahid (Martyr in Islam)]. Retrieved from https://alisuasaming.org/main/appendix-sahid/ 

Suasaming, A. (2016). Khwammai nưarong botphleng sanrasœn phra barami phak phasa Arap 
thang 2 samnuan [Interpretation of Thai Royal Anthem, Comparing with 2 Arabic-Translated 
Styles ]. Retrieved from https://alisuasaming.org/main/?p=6859 

Ungamsin, S. (2018). Chularatchamontri tuan suwan sa : chiwit læ bæpyang kan yu ruam kan 
yang samanachan nai sangkhom phahu watthanatham [Shaykul al-Islam Tuan Suvannasat: 
Life and Examplars of Peaceful Living on Multicultural Society]. RUSAMILAE JOURNAL, 39(2). 
83-94. Retrieved from https://so05.tci-thaijo.org/index.php/rusamelae/article/view/145668 

Vajiravudh, H. M. K. (1914). Thetsana sưapa kan thi nưng thưng sipet ruam kan phiset duai 
[Edifying Sưapa (Wild Tiger Corps) Chapter 1 - 11 (Extra Chapter included)]. Retrieved from 
https://digital.library.tu.ac.th/tu_dc/frontend/Info/item/dc:48185 

Vajiravudh, H. M. K. (1941). Plukchai sưapa [Arousing Sưapa (Wild Tiger Corps)]. Phra Nakhon: 
Rongphim amnuai sin. 

Winichakul, T. (2016). Chomna racha chatniyom: waduai prawattisat Thai [The Actual 
Characteristic of Royal-Nationalism in Thai History]. Nonthaburi: Fa diaokan. 

YUSUF, I. (1998). ISLAM AND DEMOCRACY IN THAILAND: REFORMING THE OFFICE OF 
"CHULARAJMONTRI/SHAIKH AL-ISLAM". Journal of Islamic Studies, 9(2). 277-298. Retrieved 
from http://www.jstor.org/stable/26198065 

 
 
 


