
 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

237 

ข้อสังเกตว่าด้วยพุทธศาสนาชนช้ันกลางไทย อำนาจแห่งกรรม และมโนทัศน์ศีล 5:  
จากรากฐาน สู่ ปรากฏการณ์ร่วมสมัย  

 
อาสา คำภา1  

สายชล สัตยานุรักษ์2 
 

(Received: June 26, 2020; Revised: October 28, 2020; Accepted: December 7, 2020) 
 

บทคัดย่อ 
พุทธศาสนาของชนชั้นกลางไทยนับเป็นปรากฏการณ์ทางสังคมวัฒนธรรมใหม่ที่เพิ่งเกิดขึ้นมา ไม่ช่วง

ระยะเวลาไม่กี่ทศวรรษนี้ ข้อค้นพบผ่านการมองภาพกว้างในการศึกษา คือ พุทธศาสนาชนชั้นกลางไทยนั้น
ตั้งอยู่บนฐานคิดสำคัญ 2 เรื่อง คือ 1) ความเชื่อเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” ซึ่งเป็นค่านิยมหลักดั้งเดิมของไทยที่
มีอิทธิพลครอบงำโลกทัศน์ชาวพุทธชนชั้นกลางไทยมาอย่างยาวนาน ซึมลึก และไม่เคยถูกท้าทายอย่าง ถึงราก
ทั้งยังถูกผลิตซ้ำและปรากฏตัวในที่ทางใหม่ผ่านสื่อประเภทต่างๆ กับ 2) “มโนทัศน์ ศีล 5” ซึ่งเป็นจริยธรรม
ชาวพุทธ (ใหม่) ที่ถูกใช้เป็นเกณฑ์ประเมินความเป็นชาวพุทธที่ดี และเป็นความรู้ทางธรรมในแบบที่รัฐและชน
ชั้นนำไทยพยายามฉีดป้อนสู่พลเมืองผ่านระบบการศึกษานับตั้งแต่สมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์ สิ่งนี้ มีอิทธิพล
ส่งผ่านมาถึงชนชั้นกลางไทยในเวลาต่อมา ทั้งนี ้การผสานแนวคิดเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” กับ มโนทัศน์ “ศีล 
5” มีให้เห็นชัดเจนทั้งโดยกลุ ่มชาวพุทธชนชั้นกลางสายนักปฏิบัติที ่ให้ความสำคัญกับแนวคิด วิปัสสนา
กรรมฐานแก้กรรม บ้างเป็นทัศนะที่สะท้อนผ่านหนังสือธรรมมะที่เป็นงานเขียนระดับ “เบสเซลเลอร์”  โดย
ผู้เขียนที่เป็นฆราวาส และบ้างสะท้อนผ่านทัศนะมุมมองของกลุ่มก้อนองค์กรชาวพุทธชนชั้นกลางไทย ใหม่ๆ ที่
ปรากฏขึ ้นในปัจจุบัน นอกจากนี้  อาจตั ้งข้อสังเกตได้ถึงจริตของชาวพุทธชนชั ้นกลางไทยเรื่ องการให้
ความสำคัญอย่างยิ่งยวดกับเรื่อง “พุทธแท้” “พุทธเทียม” ที่สามารถอธิบายสืบย้อนไปถึงท่ีมาได้ 

คำสำคัญ: พุทธศาสนา ชนชั้นกลางไทย อำนาจแห่งกรรม ศีล 5  

 

 

 

 

 

 
1 นักวจิัยประจำสถาบันไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, อีเมล: pae.asa@gmail.com. 
2 ศาสตราจารย์เกียรติคุณ ประจำภาควิชาประวัติศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

238 

Observations on Buddhism in the Thai middle class, The power of karma and 
The Concept of the 5 precepts: From origin to contemporary phenomenon 

 
Asa Kumpha3 

Saichol Sattayanurak4 

Abstract 
The Buddhism of the Thai middle class is a new social and cultural phenomenon that has 

just emerged during the past few decades. From a broader perspective, the findings of this 
study are that the Buddhism of the Thai middle class is based on two important concepts:  
1) a belief in "the power of karma", which is the traditional core value of Thai people. The 
belief has had a profound influence on the worldview of the Thai middle-class Buddhists for 
a long time. This has never been challenged, and has been reproduced and appeared in new 
forms in the various types of media; and 2) "the concept of 5 precepts", which is the Buddhist 
ethics (new) that has been used as a criterion to assess “good Buddhists”. The concept is also 
the moral knowledge that the Thai state and the Thai elites have been trying to impose on 
the citizens through education systems since the period of absolute monarchy. Later on, this 
influence was passed onto the Thai middle class. However, “the power of karma" and “the 
concept of 5 precepts" can be seen clearly in the group of middle-class Buddhists who give 
importance to concepts in “Vipassana meditation”. This view can be seen in Dhamma books, 
some of which are "best-sellers", and are written by secular authors. And some of these 
viewpoints can be seen from the organizations of the new middle-class Buddhist Thais. In 
addition, it may be observed that that the middle-class Thai Buddhists often give importance 
to the notions of "true Buddhism" and “artificial Buddhism" can be traced back to find their 
historical roots. 

 
Keywords Buddhism, Thai middle class, The power of karma, The concept of 5 precepts 
 
 
 
  

 
3 Researcher. Ph.D,  Thai Khadi Research Institute, Thammasat University. email: pae.asa@gmail.com. 
4 Professor Emeritus, Department of history, Faculty of Humanities, Chiang Mai University. 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

239 

บทนำ  
บทความนี้มีวัตถุประสงค์ที ่จะเป็นบททดลองนำเสนอการมองภาพกว้างแบบประวัติศาสตร์มหภาค 

(Macro Historical Approach) เพื่อตั้งข้อสังเกตถึงปรากฏการณ์พุทธศาสนาของชนชั้นกลางไทย โดยสืบสาว
ถึงรากฐานที่มาเพื ่อเชื ่อมโยงสู ่ปรากฏการณ์ในปัจจุบัน อนึ ่ง ขอบเขตการศึกษาครั ้งนี ้มิ ได้ครอบคลุม
ปรากฏการณ์สำคัญๆ ที่เคยมีการพูดถึงและมีงานศึกษาก่อนหน้านี้แล้ว เช่น พุทธศาสนาแบบปัญญาชนของ
กลุ ่มสวนโมกขพลาราม, พุทธศาสนาของกลุ ่มวัดพระธรรมกาย, กลุ ่มชาวพุทธสันติอโศกดังที ่เคยมีการ   
ตั้งข้อสังเกตและจัดแบ่งโดยคร่าวๆ ว่าสอดคล้องสัมพันธ์กับหลักไตรสิกขา (สวนโมกข์ = ปัญญา, ธรรมกาย = 
สมาธิ, สันติอโศก = ศีล) (Wasi, 1987)5 หากแต่มองไปที่ปรากฏการณ์ร่วมสมัยที่มีจุดร่วมที่กว้างกว่านั้น เช่น 
ประเด็นพุทธศาสนาชนชั้นกลางไทยภายใต้มโนทัศน์ “ศีล 5” และแนวคิด “อำนาจแห่งกรรม” ซึ่งเป็นประเด็น
ที ่ผ ู ้ศ ึกษาเห็นว่าครอบคลุมและกินความเชื ่อมโยงทัศนะพุทธศาสนาแบบชนชั ้นกลางไทยกลุ ่มต ่างๆ  
ที่หลากหลาย ตลอดจนเป็นปรากฏการณ์ร่วมสมัยที่เห็นได้อย่างชัดเจน ทั้งนี้ ในการศึกษาผู้วิจัยใช้การวิจัยเชิง
คุณภาพ วิธีการทางประวัติศาสตร์ในการวิเคราะห์เอกสาร งานศึกษานี้เป็นลักษณะการมองภาพกว้างเพื่อเป็น
กรอบโครงของงานวิจัยอย่างสังเขป ก่อนที่จะนำไปสู่การศึกษาเชิงลึกและการขยายความในแต่ละประเด็นของ
งานวิจัยต่อไป  
 
รากฐานที่มาของพุทธศาสนาชนชั้นกลางไทย 

พุทธศาสนาของคนไทย หรือ “พุทธศาสนาแบบไทยๆ” แท้จริงแล้วมีลักษณะเป็นอย่างไร ประเด็นนี้ พระ
ราชธรรมนิเทศ หร ือ พระพยอม กลฺยาโน เจ ้าอาวาสว ัดสวนแก้ว พระนักพัฒนา ผ ู ้ม ีช ื ่อเส ียงเคย  
ตั้งข้อสังเกตไว้อย่างวิพากษ์ว่า “...ชาวพุทธไทยเราก็แปลก มีอะไรออกมาก็เอาหมด โลเลไม่ม่ันคง มีอะไรให้นับ
ถือก็เกาะไปพักนึงไปหาพระพิฆเณศ พระพรหม ไปไหว้ช้าง ไหว้เต่า ช่วงนึงก็หันไปฮิตกระแสจตุคาม ...” 
(Bangyikan, 2009, p. 82) ทั้งนี้ เพื่อลงลึกไปสู่การคลี่คลายคำตอบ เราอาจต้องพิจารณาเชื่อมโยงไปสู่สิ่งที่
เรียกว่า “ค่านิยมหลัก” (Core Value) ความคิดทางการเมือง-วัฒนธรรมทางการเมือง ที่เป็นรากเหง้าพื้นฐาน
ที่ฝังลึกของคนไทยในมิติท่ีเชื่อมโยงสัมพันธ์กับพุทธศาสนาเป็นพื้นฐาน 

 

1. อำนาจแห่งกรรม นิพพาน และโลกทัศน์ของพุทธไทยแบบเก่า  
นับตั้งแต่ต้นทศวรรษ 2520 สมบัติ จันทรวงศ์ และ ชัยอนันต์ สมุทวณิช นักวิชาการด้านรัฐศาสตร์ชื่อ

ดังของไทย ได้เคยร่วมกันผลิตงานวิชาการเล่มสำคัญ คือ ความคิดทางการเมืองไทย (2523) ทั้งนี้ ต่อมา สมบัติ 
จันทรวงศ์ ได้ทำการศึกษาเพิ ่มเติมและตีพิมพ์รวมเล่มเฉพาะข้อเขียนของตนในชื ่อ บทพิจารณ์ว่าด้วย
วรรณกรรมการเมืองและประวัติศาสตร์ (2540) แก่นกลางหลักของงานศึกษาชิ้นนี้คือการวิเคราะห์สกัดหาสิ่งที่
เป็น “ค่านิยมหลัก” (Core Value) ที ่แฝงฝังอยู่ในความคิดทางการเมือง (Political Thought) ของไทย  
ผ่าน “ตัวบท” (The Text) ในงานวรรณกรรม ชาดก นิทาน ฯลฯ ไม่ว่าจะเป็นวรรณกรรมของสุนทรภู่ 
วรรณกรรมราชสำนักอย่างสามก๊ก นิทานพื้นบ้านที่ไม่ปรากฏชื่อผู้แต่งแต่เป็นที่นิยมอย่างแพร่หลายอย่าง  
ศรีธนญชัย ตลอดจนวรรณกรรมทางศาสนา เช่น ไตรภูมิพระร่วง มหาชาติคำหลวง ฯลฯ  

 
5 สำหรับภาพกว้างของงานศึกษาเชิงวิพากษ์ในประเด็นนี้ โปรดดู Photchanalawan (2013) “วิหารไม่ว่างเปล่า ประวัติศาสตร์ (ฉบับย่อ) ของ 
พุทธศาสนาหัวก้าวหน้า หลัง 14 ตุลา (พ.ศ.2516-2541)” ที่เป็นการวิเคราะห์วิพากษ์พุทธศาสนาหัวก้าวหน้าของชนชั้นกลางไทยสามสำนัก (สวน
โมกข์ ธรรมกาย และสันติอโศก) ในช่วงทศวรรษ 2520-2540.  



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

240 

สิ่งใดบ้างที่ถือได้ว่าเป็น “คำนิยมหลัก” ของไทยที่เห็นได้จากงานของสุนทรภู่ สมบัติชี ้ให้เห็นว่า
รากฐานทางความคิดของสุนทรภู่ มีลักษณะเช่นเดียวกับชาวไทยในสมัยนั้นซึ่งเป็นพุทธศาสนิกชนแบบไทยๆ 
นั่นคือ มีความเชื่อใน “อำนาจแห่งกรรม” แบบยอมรับโดยไม่มีเงื่อนไข ทั้งนี้ คำว่า “บาป” “บุญ” “กุศล  
ผลบุญ” “วาสนา” ฯลฯ ซึ่งบ่งชี้ถึงอำนาจแห่งกรรมนั้น ดูจะเป็นคำที่พบบ่อยมากในงานเขียนของสุนทรภู่  
เช่นเดียวกับคำว่า “เวร” หรือ “กรรมเก่า” ก็ดูเป็นสิ่งที่สุนทรภู่ใช้ในกรณีงานเขียนประเภท ‘นิราศ’ (บอกเล่า
โดยผ่านประสบการณ์ตัวผู้เขียนเอง) ขณะที่ตัวละครในวรรณกรรมของสุนทรภู่ไม่ว่าจะเป็นตัวพระ ตัวนาง ผู้ดี 
หรือ ผู้ร้าย ก็ล้วนอ้างอิง “กรรมเก่า” ในการอธิบายความเปลี่ยนแปลงทุกครั้งที่มีเกิดความผลิกผันในเหตุการณ์ 
(Chanthornwong, 2006, p. 10) ทั้งนี้ ความคิดเรื่อง กรรม-อำนาจแห่งกรรม นับเป็นความคิดพื้นฐานของ
พุทธศาสนาที่ผูกพันผูกพันกับจักวาลวิทยาแบบไตรภูมิและความคิดเรื่องสังสาระอย่างแนบแน่น โดยเชื่อว่าสัตว์
ทั้งหลายรวมทั้งมนุษย์เวียนว่ายตายเกิดในไตรภูมิมานานแสนนาน สภาพชีวิตในแต่ละภูมิจะเป็นอย่างไรขึ้นอยู่
กับกรรมที่ได้กระทำมาในอดีตชาติ กรรมจึงเป็นตัวกำหนดการเวียนว่ายตายเกิดในภูมิต่างๆ คำสอนเรื่องกรรม
จึงเป็นเครื่องกำหนดให้มนุษย์ในสังคมทำความดี เพ่ือชาติหน้าจะได้มีชีวิตที่ดีกว่านี้  

และเนื่องจาก กรรม-อำนาจแห่งกรรม คือเครื่องมือสำคัญของคำอธิบายผลของปัจจุบัน ความคิดเรื่อง
กรรมจึงเป็น “โครงสร้างทางวัฒนธรรม” (Cultural Infrastructure) ที่ยึดกุมความคิดพฤติกรรม สิ่งนี้เป็นสิ่งที่
มนุษย์หยั่งรู ้ เรียนรู้ สั ่งสอน ผลิตซ้ำต่อเนื่องกันมา จนเกิดเป็นสิ่งที่เรียกว่า “วิสัย” หรือ “ โลกทัศนะ”  
อันหมายถึงสิ่งที่มนุษย์สามารถหยั่งรู้ได้ เรียนรู้ได้และสั่งสอนกันได้  ทั้งนี้ “วิสัย” ที่ปรากฏในงานของสุนทรภู่  
ล้วนยึดโยงอยู่กับแนวคิด “อำนาจแห่งกรรม” ได้แก่ การที่บุคคลพึงรักษาหน้าที่ สถานะ และความสัมพันธ์ใน
รูปแบบที่ถูกต้องต่อกันและกันโดยเคร่งครัด ด้วยความ “ไม่เอิบเอื้อมก้าวก่าย” เพราะสิ่งนี้ได้เป็นไปตาม 
“อำนาจแห่งกรรม” กล่าวคือ ผู้ปกครองก็พึงเป็นผู้ปกครอง ไพร่ก็พึงเป็นไพร่ ไม่ปรากฏว่าสุนทรภู่ได้แต่งเรื่อง
ไปในทำนองที่ตัวเอกสามารถไต่เต้าจากบุคคลธรรมดาขึ้นเป็นกษัตริย์ไว้เลย สิ่งนี้ยังรวมไปถึงชาติกำเนิดและ
บุคลิกภาพแห่งสันดานที่โชคชะตาได้กำหนดไว้อย่างตายตัวแล้ว  อาทิ ตัวละครที่ชาติกำเนิดเป็น “ลูกโจร” 
สันดานชั่ว ไม่ว่าจะได้รับการฟูมฟักเลี้ยงดูดีอย่างไรท้ายสุดก็ทำการเนรคุณกับผู้มีพระคุณ 

หากว่า “ค่านิยมหลัก” ที่ปรากฏอยู่ในงานของสุนทรภู่ ได้เปิดเผยให้เห็นถึงการให้คุณค่าที่ชัดเจน
แน่นอนต่อเรื่องชนชั้นในสังคม สถานภาพ บทบาทของผู้คนที่เป็นไปในลักษณะ “ตายตัว” ความไม่เอิบเอื้อม
ก้าวก่าย ตลอดจนคำอธิบายที่ทุกสิ่งอย่างล้วนเป็นไปตาม “อำนาจแห่งกรรม” แล้ว กรณีนิทานพ้ืนบ้านอย่าง
ศรีธนญชัยบ่งชี้ “ค่านิยมหลัก” อะไรได้บ้าง ทั้งนี้ ในการวิเคราะห์ของสมบัติ ด้วยท้องเรื่องของศรีธนญชัยที่
สะท้อนความเป็นกบฏต่อบรรทัดฐานทางสังคมไม่ว่าจะเป็นการโกหกหยอกล้อที่สร้างความเดือดร้อนวุ่นวาย 
พฤติกรรมก้าวร้าวต่อกษัตริย์ด้วยท่าที “แสร้งขันต่ออำนาจ” เหล่านี้ถูกตั้งข้อสังเกตว่า ความต้องการที่จะเป็น
คนที่สามารถทำอะไรได้ตามความรู้สึกโดยธรรมชาติหรือตามอำเภอใจของตนนั้นมักมีมากในหมู่ผู้ที่ไม่มีอำนาจ 
และด้วยเหตุนี้เองที่น่าจะทำให้วรรณกรรมพื้นบ้านอย่างศรีธนญชัยได้รับความนิยมอย่างแพร่หลาย กระนั้น  
ก็ตาม แม้ศรีธนญชัยจะเป็นนิทานพื้นบ้านที่แฝงไว้ด้วยความอุกอาจก้าวร้าวต่อสิ่งที่เป็นโครงสร้างสถาบันหลัก
ในสังคมอย่างมากก็ตาม หากแต่ในความร้ายกาจนี้ ศรีธนญชัยกลับศิโรราบต่อแนวคิดเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” 
อย่างง่ายดาย ดังความตอนที่ศรีธนญชัยทำการสร้างวัด ซึ่งปรากฏถ้อยคำบรรยายที่แสดงให้เห็นถึงความเชื่อ
ของตัวละครนี้อย่างหนักแน่นว่า “... ทะนนไชยให้อุทิศ น้อมหัวจิตพยายามแผ่บุญกุศลความสร้างอารามทั้ง
ปฏิมา ...เวรกรรมข้าทำไว้ ขออย่าให้เป็นไพรี แบ่งผลกุศลนี้ ใช้แทนหนี้เวรก่อนมา ...” (Chanthornwong, 
2006, p. 232)  



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

241 

ต่อประเด็นนี้ จึงอาจชี้ชวนถึงข้อสรุป (รวบยอด) จากงานศึกษาของ สมบัติ จันทรวงศ์ ได้ว่า โลกทัศน์
สำคัญที่อยู่เบื้องหลัง “ค่านิยมหลัก” ของไทยก็คือ ทัศนะเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” ขณะเดียวกัน สิ่งที่เป็น 
“วิสัย” แบบไทยๆ จากการศึกษาตัวบทต่างๆ ก็แย้มพรายให้เห็นทัศนะประเภท “รู้รักษาตัวรอดเป็นยอดดี” 
ซึ่งเป็นวาทะที่เราจำได้ขึ ้นใจจากงารศึกษาของสุนทรภู่ หรือ ความคิดแบบ ศรีธนญชั ย ผู้มีความกะล่อน  
พลิกพลิ้ว หากแต่ได้รับการหยิบชูให้เป็น “พระเอก” ฯลฯ เหล่านี้ล้วนเป็นภาพสะท้อนทัศนคติของผู้คนใน
สังคมไทยที่ดูไม่คุ้นชินกับการมี “หลักการฐานราก” (Fundamental Principle) ที่มั่นคงแน่นอน โดยที่แม้
ปัจจุบันก็ยังคงปรากฏคำเปรียบเปรยประเภทที่ว่า “ทำอะไรได้ดั ่งใจคือไทยแท้” เป็นต้น ดังที ่กล่าวมา 
“ค่านิยมหลัก” เรื่องความเชื่อใน “อำนาจแห่งกรรม” กับ ความไม่คุ้นชินต่อเรื่องการพึงมีหลักการฐานรากที่
มั่นคงแน่นอนของคนไทย สิ่งเหล่านี้อาจเป็นตัวกำกับทัศนะและพฤติกรรม “พุทธศาสนาของคนไทย” หรือ 
“พุทธศาสนาแบบไทยๆ” ที่ยึดติดกับเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม”-“กฎแห่งกรรม” แต่ขณะเดียวกันก็มีลักษณะ
โลเลไม่มั่นคงราวกับไม่มีสิ่งยึดเหนี่ยวใดๆ เลย ดังที่ พระราชธรรมนิเทศ (พระพยอม กลฺยาโน) ได้ตั้งข้อสังเกต 
ดังที่ได้กล่าวถึงในตอนต้น  

ในส่วนของเป้าหมายเพื่อการหลุดพ้น หรือ “นิพพาน” ทัศนะของคนไทยที่มีต่อเรื่องนี้มีเป็นเช่นไรใน
แง่การคลี ่คลายและพัฒนาการ เช ่นกันจากงานศึกษา บทพิจารณ์ว ่าด้วยวรรณกรรมการเมืองและ
ประวัติศาสตร์ (2540) ของ สมบัติ จันทรวงศ์ ที่ได้ตั ้งข้อสังเกตผ่านการศึกษา “ตัวบท” หลักฐานต่างๆ  
ของไทยในอดีตและพบว่า นิพพาน คือ “ยอดปรารถนา” ที่ปรากฏอยู่ในโลกทัศน์ของชาวพุทธไทยมานับแต่
อดีต ดังกรณีในงานวรรณกรรมของสุนทรภู่ เช่น นิราศวัดเจ้าฟ้า ที่ตัวสุนทรภู่เองได้ตั้งจิตอธิษฐาน ... ขอผลา
อานิสงส์จงสำเร็จ พระสรรเพชญ์พ้นหลงในสงสาร ... หรือ ในพระอภัยมณี ที่ตอนจบของเรื่องพระอภัยมณีได้
ออกบวช เพราะหวังใน ... พระนิพพานเป็นสุขสิ้นทุกข์ร้อน ... อย่างไรก็ตาม สมบัติได้ตั้งข้อสังเกตว่า กระนั้น 
เมื่อเอาเข้าจริงดูเหมือนว่าตัวละครของสุนทรภู่ก็ไม่มีใครที่บรรลุนิพพานหรือพ้นจากห่วงกรรมไปได้เลย เพราะ
สุนทรภู่ได้แต่งให้ตัวละครของตนเอง ต้องเข้ามาวุ่นวายในโลกแห่งโลกีย์อยู่ตลอดเวลา สิ่งนี้จึงเสมือนกับ  
การยอมรับว่าแม้นิพพานจะเป็นสิ่งที่ “ยอดปรารถนา” หากแต่สำหรับมนุษย์ส่วนมากแล้วสิ่งที่ปรารถนากันก็
คือความสุขสบายในโลกนี้เท่านั้น (Chanthornwong, 2006, p. 5-7) 

แม้ทัศนะจากงานศึกษาเรื่องความคิดทางการเมืองไทยของ สมบัติ จันทรวงศ์ จะชี้ชวนให้เห็นว่า
ประเด็นเรื่อง “นิพพาน” น่าจะเป็นเรื่องท่ีถอยห่างจากชีวิตประจำวันของคนไทยไปเป็นเวลานานแล้ว กล่าวคือ 
อย่างน้อยคงนับตั้งแต่ราวต้นรัตนโกสินทร์หากพิจารณาจาก “โลกทัศน์ของสุนทรภู่” หากแต่ข้อเท็จจริง 
เชิงประจักษ์จำนวนมาก บ่งชี้ให้เห็นว่า มโนทัศน์เรื่องนิพพานยังคงเลื่อนไหลปะปนอยู่ในวิถีชีวิตประจำวันของ
คนไทยในอดีตเป็นอย่างมาก ดังเช่นความคิดเรื ่องนิพพานที่ปรากฏอยู่ในเพลงกล่อมเด็กพ้ืนบ้านภาคใต้ 
“มะพร้าวนาฬิเกร์” ที ่ขับร้องว่า “... เอ่ย น้องเอย มะพร้าวนาฬิเกร์ ต้นเดียวโนเน กลางทะเลขี ้ผึ้ง  
ฝนตกไม่ต้อง ฟ้าร้องไม่ถึง กลางทะเลขี้ผึ้ง ถึงได้แต่ผู้พ้นบุญเอย...”  

ทั้งนี้ หากพิจารณาความเปรียบ “มะพร้าวนาฬิเกร์ต้นเดียวโนเน” ก็คือ พระนิพพาน ที่มีความเป็นหนึ่ง
เดียวไม่มีคู่เปรียบ “กลางทะเลขี้ผึ้ง” หมายถึงท่ามกลางสังสารวัฏซึ่งมีของคู่คละเคล้ากันดีกับชั่ว บุญกับบาป  
แต่นิพพานนั้นอยู่เหนือ บุญ-บาป ดี-ชั ่ว ต้นมะพร้าวกลางทะเลขี้ผึ ้ง เป็นความเปรียบว่าพระนิพพานนั้นอยู่
ท่ามกลางวัฏสงสาร “ฝนตกไม่ต้องฟ้าร้องไม่ถึง” หมายความว่าไม่มีสิ่งใดมาแผ้วพานได้ “ถึงได้แต่ผู้พ้นบุญ” ก็คือ 
เมื่อพ้นบาปก็ถึงบุญเมื่อพ้นบุญก็ถึงนิพพาน คำร้องในนิทานกล่อมเด็กดังกล่าว จึงอาจเป็นภาพสะท้อนที่แสดงให้
เห็นว่ามโนทัศน์เรื่องนิพพานเป็นสิ่งที่ปะปนอยู่ในชีวิตประจำวัน และผู้คนในอดีตนั้นมีความเอาจริงเอาจังในการ
ปฏิบัติธรรมถึงกับมีการเอาเรื ่องพระนิพพานมาใส่ไว้ในเพลงกล่อมเด็ก (Chansongseang, 2006, p. 103) 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

242 

นอกจากนี้ มโนทัศน์เรื่องนิพพานยังเห็นได้บ่อยครั้งอยู่ในทั้งจิตรกรรมฝาผนังในวัดวาอาราม คัมภีร์ ใบลาน ที่มักมี
การจารึกจดจารความปรารถนาของผู ้สร้างด้วยคำบาลีว ่า “นิพานะปัจจโยโหตุ” (ขอจงเป็นปัจจัยแห่ง 
พระนิพพาน)  
 ไม่เพียงแต่มโนทัศน์เรื่อง “นิพพาน” ที่เลื่อนไหลปะปนอยู่ในชีวิตประจำวัน ควรกล่าวด้วยว่าแต่เดิม 
“โลกศักดิ์สิทธิ์” อันหมายรวมถึงโลกของนิพพาน กับ “โลกปัจจุบัน” ในความเข้าใจของผู้คนยังมีลักษณะ
ซ้อนทับ “ควบรวม” กันในมิติเวลาและสถานที่ หลักฐานจากสมุดภาพไตรภูมิสมัยกรุงศรีอยุธยา (สมุดภาพไตร
ภูมิ ฉบับกรุงศรีอยุธยาเลขที่ 6) ชี้ให้เห็นว่าจากหน้าต้นที่สมุดภาพเดินเรื่องตั้งแต่ภาพ “มหานครนิพพาน” 
สมุดภาพได้บอกเล่าเรื่องราวของนรก สวรรค์, ช่วงชั้นภพภูมิต่างๆ, ภาพสันฐานภูเขาพระสุเมรุ ต่อเนื่องมาถึง
ภาพป่าหิมพานต์ที่มีสระอโนดาตอันเป็นต้นกำเนิดของปัญจมหานทีในดินแดนชมพูทวีป และจากภาพปัญจม
หานที แม่น้ำเหล่านี้กลายเป็นส่วนหนึ่งของแผนที่โบราณที่แสดงสถานที่และเมืองสมัยพุทธกาล ตลอดจนฉาก
เรื่องราวในพุทธประวัติและชาดกต่างๆ และจากนั้นฉากในสมุดภาพไตรภูมิก็เปลี่ยนมาเป็นแผนที่โบราณที่
แสดงภูมินามสถานที่ แม่น้ำ เมืองสำคัญ ตลอดจนปูชนียสถานแหล่งจาริกแสวงบุญทางพุทธศาสนาในกรุง   
ศรีอยุธยาและดินแดนใกล้เคียง เช่น พระพุทธบาทเมืองสระบุรี พระปฐมเจดีย์ พระปโทนเจดีย์ ที่เมืองนครปฐม 
เขาพนมโยง เมืองนครหลวง (กรุงกัมพูชา) ฯลฯ  
 บนตรรกะที่ “กาละ” (เวลา) และ “เทศะ” (สถานที่) ระหว่าง “โลกศักดิ์สิทธิ์” กับ “โลกปัจจุบัน” ได้
ถูกรวมเข้าด้วยกัน สภาวการณ์นี้คือการแปรเปลี่ยน เวลาประวัติศาสตร์ (historical time) ให้เป็น “เวลา
ปกรณัม” (mythological time) อันหมายถึงรูปแบบเวลาแบบที่สามารถควบอัดปัจจุบัน-อดีต-อนาคต และ
เวลาของโลกศักดิ์สิทธิ์ ให้เป็นเวลาชั่วขณะเดียวกันได้6 สิ่งนี้เองที่ทำให้ตราบจนถึงรัชกาลที่ 3 คนไทยทั่วไปจึง
ยังเชื่อว่าพระพุทธเจ้าเคยเสด็จมาเมืองไทยดังประทับรอยพระพุทธบาทและพระพุทธฉายไว้ที่สระบุรี  เสด็จ
ปรินิพพานที่พระแท่นดงรังทางกาญจนบุรีทั้งยังได้เสด็จไปยังถ้ำและภูเขาต่างๆ ทางล้านนา (Sivaraksa, 2004, 
p. 11) ดังปรากฏเป็นตำนานท้องถิ่น เช่น พระเจ้าเลียบโลกอีกด้วย 
 อย่างไรก็ตาม โลกทัศน์ทางทางพุทธศาสนาในอดีต “เวลาแบบปกรณัม” (mythological time)  
ที่เชื่อมโยงระหว่าง “โลกศักดิ์สิทธิ์” กับ “โลกปัจจุบัน”  ย่อมไม่อาจเกิดขึ้นได้เลยหากตัดขาดจากเรื่องราว  
อิทฤทธิ์ปาฏิหาริย์ ดังการเสด็จมาประทับรอยพระพุทธบาทของพระพุทธองค์ในดินแดนแถบนี้ ที่พระพุทธเจ้า
อันเป็นตัวแทนของคติความเชื่อพุทธศาสนาต้องเผชิญหน้ากับความเชื่อดั้งเดิมที่ดำรงอยู่มาก่อนภายใต้  บุคค
ลาธิษฐานในรูป ยักษ์ พญานาค ผี ฯลฯ โดยสิ่งนี้อาจเรียกรวมๆ ว่า “ศาสนาผี” หรือ “ไสยศาสตร์” อย่างไรก็
ตาม ในทางปฏิบัติเมื่อพุทธศาสนาเข้ามาผสมผสานกับความเชื่อเดิม ไม่ว่าจะด้วยความจงใจหรือไม่ก็ตามภิกษุ
ในพุทธศาสนาซึ่งเป็นคนพื้นเมืองกลับกลายมีสองบทบาทในคนๆ เดียวกันคือเป็นนักบวชในพุทธศาสนา 
ขณะเดียวกันก็มีสถานะเป็น “หมอผี” ของชุมชนด้วย เนื่องจากบทบาทหลังคือสถานภาพบทบาทดั้งเดิมที่
สามารถตอบสนองความต้องการทางจิตใจของคนในชุมชนได้ชัดเจนกว่า ด้วยเหตุนี้พุทธศาสนากับไสยศาสตร์
แต่เดิมจึงเป็นเรื่องที่ผสมกลมกลืนกันมากกว่าที่จะแยกขาดจากกัน อีกทั้งเป็นการผสมผสานที่ไม่เสีย “ท่าทีใน
ความเป็นพุทธศาสนา” (Uitekkheng, 2015) อาจกล่าวได้ว่าพุทธศาสนาแบบเดิมไม่ได้เน้น “ข้อห้าม” หรือ 

 
6 ทั้งนี้ การอธิบายเร่ืองการควบอัดเวลาทั้งสาม สามารถพิจารณาได้จากงาน สัจนิยมมหัศจรรย์ ในงานของ กาเบรียล การ์เซีย มาร์เกซ, โทนี มอร์ริ
สัน และวรรณกรรมไทย ของ Phatthrakunwanit (2016) ซึ่งได้วิเคราะห์วรรณกรรมแนวสัจนิยมมหัศจรรย์ (Magical Realism) โดยเฉพาะงาน 
หนึ่งร้อยปีแห่งความโดดเด่ียว ของ Gabriel Garcia Marquez.  



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

243 

มิติทาง “ศีลธรรม” หากแต่เน้น “ท่าทีแบบพุทธ” ที่แฝงฝังอยู่ในสิ่งต่างๆ ที่ดำรงอยู่มาก่อน  พุทธศาสนาจึง
กลมกลืนและปรับตัวเข้ากับวิถีชีวิตประจำวันของชาวบ้าน7 
 
 2. จริยธรรมและจริตชาวพุทธ (ใหม่): จาก ปฏิรูปธรรมยุติกนิกาย ถึง ชนชั้นกลางไทย  

ความกลมกล ืนปะปนกันระหว ่าง “นิพพาน”<->“โลกศ ักด ิ ์ส ิทธ ิ ์”<->“โลกป ัจจ ุบ ัน”<->  
“พุทธศาสนา”<->“ไสยศาสตร์” เริ่มถูกทำให้พล่าเลือนและแยกออกจากกัน โดยเงื่อนไขกระบวนการปฏิรูป
ธรรมยุติกนิกายในสมัยรัชกาลที ่ 4 ที ่พุทธศาสนาถูกปฏิรูปให้ไปสู ่ระบบคิดที ่เป็นเหตุเป็นผลและเป็น
วิทยาศาสตร์8 เหตุผลส่วนหนึ่งก็ด้วยเพราะพุทธศาสนาแบบเดิมได้ตกเป็นจำเลยในทัศนะของชาวตะวันตกและ
เหล่ามิชชันนารีที่มองว่าพุทธศาสนาไม่เป็นเหตุเป็นผล นอกจากนี้ ทัศนะของชนชั้นนำสยามในยุคนั้นที่มอง
คริสต์ศาสนาในฐานะคู่แข่ง ดังนั้น การตีความพุทธศาสนาให้เน้นความมีเหตุผลสอดคล้องกับวิทยาศาสตร์ย่อม
มีนัยสำคัญเพื่อโต้แย้งพวกมิชชันนารีที่วิจารณ์ความงมงายของพุทธศาสนาตามประเพณีที่ตกทอดมาตั้งแต่อดีต 
(Thaweesak, 2018, p. 64) ในการนี ้สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส ผู ้เป็นสมเด็จ
พระสังฆราช (พ.ศ.2435-2464) และผู้นำธรรมยุติกนิกาย ถึงกับเคยมีพระดำริว่าความรู้ทางพุทธศาสนาดีกว่า
ความรู้แบบตะวันตกเพราะเมื่ออธิบายความรู้แบบตะวันตกแล้วในที่สุดก็มาสู่ความรู้ทางศาสนา กล่าวคือ ที่สุด
ของการอธิบายจะมาสุดอยู่ที่ “ความไม่เที่ยงแห่งรูป” (Wachirayanawarorot, 1983, p. 46) สิ่งนี้เองที่อาจ
เป็นจุดตั้งต้นของทัศนะชาวพุทธไทยต่อประเด็นที่ว่า “พุทธศาสนาของเรานั้นดีกว่าใคร”  
 เพ่ือให้เป็นวิทยาศาสตร์และพิสูจน์ได้ การอธิบายเกี่ยวกับ “พระธรรม” ของผู้นำธรรมยุติกนิกาย เน้น
แสดงให้เห็นว่าพระธรรมไม่ใช่คัมภีร์ใบลานหรือตัวหนังสือที่เชื่อกันว่าเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ หากแต่พระธรรมคือ 
“ความรู้ของพระพุทธเจ้า” ธรรมยุติกนิกายเห็นว่าความรู้ทางพุทธศาสนาที่โบราณจารย์เขียนขึ้นในภายหลัง 
เช่น อรรถกถา ฎีกา นั้นเต็มไปด้วยความผิดพลาดคลาดเคลื่อนได้ ด้วยเหตุนี้ ผู้นำธรรมยุตินิกายจึงเน้นการกลับ
ไปสู่พระไตรปิฎกซึ่งเป็นคัมภีร์หมวดเดียวที่ประกอบไปด้วย “พระพุทธวจนะ” หรือ ความรู้ของพระพุทธเจ้า
อย่างแท้จริง อย่างไรก็ตาม เป็นที่น่าสังเกตว่าการกลับไปสู่พระไตรปิฎกของธรรมยุติกนิกายดูจะเน้นไปที่เรื่อง
เกี่ยวกับพระวินัยเป็นส่วนใหญ่ สิ่งนี้เป็นความพยายามสลายพฤติกรรมสงฆ์ในท้องที่ต่างๆ ที่ถูกมองว่า “นอกรีต
นอกรอย”ภายใต้พันธกิจการจัดระเบียบสถาบันสงฆ์พื้นเมืองให้เป็นไปตามแบบแผน “พุทธศาสนาแห่งชาติ” 
แน่นอนว่าสิ่งนี้สัมพันธ์กับแนวคิดชาตินิยม และอุดมการณ์ชาติพันธุ์ไทย  

 
7 ด ู ร า ย ล ะ เ อ ี ย ด แ ล ะ ก า ร ย ก ต ั ว อ ย ่ า ง ป ร ะ เ ด ็ น เ ร ื ่ อ ง  “ ท ่ า ท ี แ บ บ พ ุ ท ธ ”  ใ น  Uitekkheng พ ุ ท ธ ศ า ส ต ร ์ ใ น ไ ส ย ศ า สต ร์  
https://www.youtube.com/watch?v=yDcJZzsaGzg. 
8 อย่างไรก็ตาม ข้อถกเถียงใหม่ๆ เกี่ยวกับประเด็น การปฏิรูปธรรมยุติกนิกายในสมัยรัชกาลที่ 4 กับ ความเป็นเหตุเป็นผล และความเป็น
วิทยาศาสตร์ มีปรากฏมากขึ้นในงานศึกษายุคหลังๆ ตัวอย่างสำคัญเช่น คราสและควินิน ของ Phasuthanchat (2017) ที่พยายามโต้แย้งข้อเสนอ
สำคัญทั้งใน ปากไก่และใบเรือ ของ Eaosriwong (1984) และ Siam Mapped ของ Winichakul (1994) ในประเด็นที่ว่าสมัย ต้นรัตนโกสินทร์ 
ข้อเสนอทางวิชาการเรื่องโลกทัศน์ของไทยแบบเดิมที่เคยเชื่อและยึดถือกันมานั้นได้ถูกแทนที่ด้วยกระแสวิทยาศาสตร์ตะวันตกนั้น แท้จริงแล้วอาจ
เป็นข้อเสนอที่ไม่ถูกต้องนัก เพราะชนชั้นนำไทยเลือกที่จะรับวิทยาการตะวันตกเฉพาะที่พวกเขาเห็นวา่มีประโยชน์สำหรับตน ดังกรณีรัชกาลที่ 4 ซ่ึง 
Phasuthanchat ชี้ให้เห็นว่า โลกทัศน์ของพระองค์ไม่ได้มีความเป็นเหตุเป็นผลแบบวิทยาศาสตร์ที่ชัดเจน กล่าวคือ พระองค์ ยังทรงมีความเชื่อใน
ไสยศาสตร์ ทั้งเรื่องผีสางเทวดาและการพยากรณ์ทางโหราศาสตร์ปะปนกันอยู่อย่างมาก กระทั่งกล่าวได้ว่าสำหรับชนชั้นนำไทยความรู้ทาง
วิทยาศาสตร์ไม่สามารถตัดขาดจากความเชื่อทางไสยศาสตร์ได้อย่างสมบูรณ์ บนตรรกะเดียวกัน การปฏิรูปธรรมยุติกนิกาย Phasuthanchat 
ชี้ให้เห็นว่า แท้จริงแล้วหาได้เป็นระบบเหตุผลหรือเป็นวิทยาศาสตร์ มากไปกว่าขบวนการทำให้พุทธศาสนาบริสุทธิ์ดังที่เคยเกิดขึ้นในประวัติศาสตร์
ก่อนหน้านี้หลายต่อหลายครั้ง สำหรับข้อเสนอที่แหลมคมที่สุดใน คราสและควินิน ก็คือความเห็นที่ว่า การทำให้พระราชกรณียกิจใดๆ ของรัชกาลที่ 
4 รวมถึงการปฏิรูปธรรมยุติกนิกายด้วยนั้น ล้วนสัมพันธ์กับแนวทางความเชื่อแบบเป็นเหตุเป็นผลและเป็นวิทยาศาสตร์ แท้จริงแล้วเป็นเพียง 
“ประวัติศาสตร์ที่เพิ่งสร้าง” ในช่วงระยะเวลาไม่กี่ทศวรรษที่ผ่านมานี้.  

https://www.youtube.com/watch?v=yDcJZzsaGzg


 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

244 

การปฏิรูปพุทธศาสนาที่ขับเคลื่อนโดยผู้นำธรรมยุติกนิกาย เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่องตลอดช่วงพุทธ
ศตวรรษท่ี 25 และเป็นไปอย่างเข้มข้น ตัวอย่างเช่น ในหัวเมืองภาคอีสานในช่วงปลายทศวรรษ 2430 เจ้าคณะ
ใหญ่เมืองอุบล ได้วางระเบียบการปกครองให้เป็นหมวดหมู่ มีการทำบัญชีพระสงฆ์ส่งกระทรวงมหาดไทย 
ช่วงเวลานี้เริ่มปรากฏประกาศห้ามลัทธิธรรมเนียมประเพณีบางประการที่ขัดต่อพระธรรมวินัย เช่น ห้ามพระ
เกี่ยวข้องกับการทำบั้งไฟ เส็งกลอง (ตีกลอง) แข่งเรือ เลี้ยงม้า ต่อมาในช่วงทศวรรษ 2450 สมัยที่สมเด็จ พระ
มหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส ดำรงตำแหน่งสมเด็จพระสังฆราช (พ.ศ.2453-2464) มีการจัด
โครงสร้างการปกครองคณะสงฆ์แบบใหม่ในลักษณะอำนาจสั่งการจากบนลงล่าง แยกเป็นเจ้าคณะมณฑล เจ้า
คณะจังหวัด เจ้าคณะแขวงเจ้าคณะหมวด และเจ้าอาวาส มีอำนาจสั่งการตามลำดับ  (J.L. Taylor, 1993) 
ภายใต้โครงสร้างการปกครองคณะสงฆ์แบบใหม่นี้ มีผลให้สถาบันสงฆ์พื้นเมืองถูกกลืนเข้ามารวมอยู่ในหน่วย
การปกครอง สงฆ์จำนวนมากถูกผนวกเป็นมหานิกาย ซึ่งจะอยู่ภายใต้การปกครองของธรรมยุติกนิกายอีก
ชั้นหนึ่ง พร้อมกันนี้ ได้เน้นการศึกษาของพระสงฆ์ผ่านการใช้ภาษาไทยควบคู่ไปกับการเรียน บาลี นักธรรม อีก
ทั้งให้ยกเลิกพิธีกรรมต่างๆ ในเชิงผีและไสยศาสตร์ อาจตั้งข้อสังเกตได้ว่า เงื่อนไขเหล่านี้ไม่เพียงส่งผล ในแง่
การรวมอำนาจปกครองคณะสงฆ์ไปพร้อมๆ กับความพยายามปฏิรูปพุทธศาสนาให้บริสุทธิ์ แต่ในเวลาต่อมาจะ
ทำให้พระสงฆ์ต้องอยู่แยกจากคฤหัสถ์มากยิ่งข้ึนอีกด้วย (Phasuthanchat, 2017, p. 362) 

ด้านการตีความความคิดเรื่อง กรรม-อำนาจแห่งกรรม ซึ่งเป็นความคิดพื้นฐานของพุทธศาสนา จาก
เดิมที่ความคิดเรื่องกรรมผูกพันผูกพันกับจักวาลวิทยาแบบไตรภูมิและความคิดเรื่องสังสาระอย่าง  แนบแน่น 
ผู้นำธรรมยุติกนิกายแม้จะไม่ปฏิเสธความคิดเรื่องไตรภูมิอย่างชัดเจน แต่ก็ไม่เน้น “อำนาจแห่งกรรม” จากชาติ
ก่อนๆ การอธิบายเรื่องกรรมและผลของกรรมจะมีลักษณะเป็นเหตุ เป็นผลตามประสบการณ์ ที่เป็นจริงของ
มนุษย์ เช่น ทัศนะที่ว่าการทำกรรมที่เป็นบาปเป็นอกุศล ผลที่จะได้รับก็คือ “ ไม่เป็นที ่รักใคร่ ไม่เป็นที่
ปรารถนา” แต่ถ้าหากทำกรรมที่เป็นกุศล ผลที่จะได้รับคือ “ เป็นที่รักใคร่พึงใจปรารถนา” หรือเมื่อผู้ใด
ประพฤติกรรมความเศร้าหมอง 4 อย่าง (ฆ่าสัตว์-ลักทรัพย์-เป็นชู้-พูดปด) ก็จะถูกลงโทษพระราชอาญาตาม
โทษานุโทษ ซึ่งเป็นผลกรรมใน “ชาตินี้” แต่เพียงอย่างเดียว การเน้นสาเหตุและของกรรมในปัจจุบัน ย่อมทำ
ให้ชาติปัจจุบันของมนุษย์มีความสำคัญยิ่งขึ้นและเป็นชาติปัจจุบันที่มนุษย์สามารถกำหนดและควบคุมชีวิตหรือ
ชะตากรรมของตนได้มาก สอดคล้องกับความเปลี่ยนแปลงในสังคมที่เริ่มให้ความสำคัญกับความสำเร็จหรือ
ความสุขทางโลกนี้มากข้ึน (Chuangsakun, 1993, p. 50) 

ในส่วนของเรื่อง “นิพพาน” มโนทัศน์เรื่องนิพพานหรือการ “พ้นทุกข์” กลายเป็นสิ่งที่ถูกยกให้เป็น
ของสูง ในทัศนะของธรรมยุติกนิกายนิพพานถูกมองมองเป็นเรื่องยากที่จะไปถึงได้เพราะมนุษย์ทั้งหลายมักติด
อยู่ในกามคุณ สิ่งนี้จึงพึงสงวนไว้สำหรับพระนักปฏิบัติที่ปลีกวิเวกจากสังคมเท่านั้น นิพพานกลายเป็นเป้าหมาย
เฉพาะของบุคคลผู้เป็น “พระอริยะบุคคล” โดยเฉพาะอย่างยิ่ง “พระอรหันต์” ทัศนะเช่นนี้อาจเป็นจุดเริ่มต้น
ของแนวโน้มการบูชาชูยกย่อง “พระอริยะบุคคล” ผู้ถูกเชื่อว่าเป็น “พระอรหันต์” ซึ่งเป็นลักษณะการเน้นบูชา
ตัวบุคคลไปในที่สุด พร้อมกันนี้ มโนทัศน์ “นิพพาน” ที่เลื่อนไหลปะปนอยู่ในชีวิตประจำวันผู้คนก็ค่อยๆ เลือน
หายไป และถูกแทนที่ด้วยแนวคำสอนที่เน้นธรรมมะเพื่อการดำรงชีวิตที่ดีในสังคมชาตินี้นั่นคือ “ศีลห้า”  
ซึ่งมีลักษณะเป็น “ข้อห้าม” และเป็นมิติทาง “ศีลธรรม”  มากขึ้น พร้อมๆ คำสอนที่วัดผลในทางปฏิบัติได้
สอดคล้องกับวิทยาศาสตร์ที่ถูกนำมาสอนฆราวาสหรือคำสอนที่เรียกว่า “คิหิปฏิบัติ” ที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับการ
ดำเนินชีวิตประจำวันของฆราวาส เช่น การละเว้นอบายมุข ความขยันหมั่นเพียรในการประกอบสัมมาชีพ 
หน้าที่ตามสถานภาพทางสังคมตามหลักทิศ 6 (Thaweesak, 2018, p. 63) 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

245 

อย่างไรก็ตาม การเน้นไปท่ีหลักจริยธรรมที่พึงวัดผลได้เช่นหลัก “ศีลห้า” เป็นเกณฑ์ประเมินความเป็น
ชาวพุทธที่ดี ตรรกะเช่นนี้เองที่เริ่มไปบดบังและลดทอนความลุ่มลึกในเรื่องการตีความสภาวธรรมให้กลายเป็น
แต่เพียงสิ่งที่พึงเห็นได้ในเชิงประจักษ์ ตัวอย่างเช่น ทัศนะเรื่องการ “เกิด-ดับ” ซึ่งแต่เดิมเป็นที่รับรู้กนัว่า การ 
“เกิด-ดับ” มีอยู่ทุกชั่วขณะทุกสภาวะและตลอดเวลา สิ่งนี้ถูกทำให้ง่าย (Simplify) ผ่านคำอธิบายเช่นเรื่อง 
“เกิด-แก่-เจ็บ-ตาย” ซึ ่งเป็นสิ ่งที ่เห็นได้เชิงประจักษ์ทางเงื ่อนไขชีวภาพ สิ ่งนี้ปรากฏในแบบเรียนวิชา 
พุทธศาสนาของนักเรียนไทยเสมอมา บนตรรกะนี้เองสภาวธรรมบางเรื่อง เช่น “นิพพาน” จึงกลายเป็นสิ่งที่
ยากจะจินตนาการสำหรับชาวพุทธไทยและกลายเป็นสิ่งที่ถูกยกให้เป็น “ของสูง” ดังที่ได้กล่าวมาข้างต้น 
นอกจากนี้ การกลับไปสู่พระไตรปิฎกและพุทธวจนะอย่างเคร่งครัดในฐานะที่เป็น “หมุดหมายที่อ้างอิ งได้”  
(มีเกณฑ์ประเมินได้) สิ่งนี้ยังถูกหยิบยกไปสัมพันธ์กับหลักธรรมคำสอนเรื่อง “อกาลลิโก” (ไม่จำกัดด้วยเวลา) 
ทำให้เรื ่องบางอย่างเช่นพระธรรมวินัยก็ถูกทำเชื่อว่าเป็น “อกาลลิโก”  ไปด้วย ถึงกับว่าสิ่งใดก็ตามที่เป็น
ข้อบัญญัติอยู่ในพระวินัย สิ่งนั้นจะแก้ไขหรือปรับเปลี่ยนไม่ได้เด็ดขาด (Worawanno, 2017, p. 44-45) 

การยึดพระธรรมวินัยเป็น “อกาลลิโก” ยังผลให้เกิดการจับจ้องพระสงฆ์ในมิติแบบ “พุทธแท้” -  
“พุทธเทียม” อย่างมีนัยสำคัญในเวลาต่อมาอีกด้วย กล่าวคือ สงฆ์ผู้ปฏิบัติได้ครบถ้วนตามพระธรรมวินัยอย่าง
เคร่งครัดเถรตรง มักได้รับความชื่นชมจากศาสนิกชนในฐานะ “พระดี” หรือ “พระสุปัฏฏิปัณโน” เป็นเนื้อ   
นาบุญผู้สืบทอดความเป็น “พุทธแท้” ซึ่งเป็นการธำรงไว้ซึ่งคุณธรรมของประเทศชาติอีกด้วย ขณะที่พระสงฆ์ที่
ถูกมองว่าย่อหย่อนในวินัยสงฆ์จึงเข้าข่าย “โลกวัชชะ” หรือ พฤติกรรมที่ชาวบ้านติเตียน (Buaban, 2017) 
ทั้งนี้ การมองอย่างเป็น “แท้” เป็น “เทียม” โดยเกณฑ์ที่วัดผลบางอย่างได้เช่นนี้ ดูจะเป็นจริตใหม่ของชาว
พุทธไทยท่ีอาจนับเนื่องเป็นอิทธิพลมาตั้งแต่ครั้งการปฏิรูปธรรมยุติกนิกาย  

อนึ่ง “จริยธรรมชาวพุทธ” ที่ตั้งอยู่บนมาตรฐาน “ศีล 5” เป็นสิ่งที่ถูกฉีดป้อนเข้าสู่ระบบการศึกษา
สมัยใหม่อย่างจงใจ ดังจะพบว่า สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ผู้นำธรรมยุติกนิกายเอง
คือผู้ที่นิพนธ์หนังสือเรื่อง “เบญศีล เบญจธรรม” ที่ใช้เป็นตำวิชาศีลธรรมจรรยาในโรงเรียนต่างๆ ด้วยเหตุนี้ 
ระบบการศึกษาสมัยใหม่ที่เกิดขึ้นตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 5 ด้านหนึ่งจึงเน้นให้ความสำคัญกับความรู้ทางโลก 
ขณะที่ความรู ้ทางธรรมจะเน้นไปที่เรื ่อง “เบญศีล-เบญจธรรม” (Chuangsakun, 1993, p. 65-66) หลัก 
“เบญศีล-เบญจธรรม” จึงกลายเป็นมาตรฐานจริยธรรมของชาวพุทธไทยที่ผ่านระบบการศึกษาตั้งแต่นั้นมา 
หลักการดังกล่าวยังเคยถูกตั้งข้อสังเกตว่ามีความสอดคล้องกับ “จริยธรรมแบบวิคตอเรียน” ซึ่งมีอิทธิพลต่อ
โลกทัศน์ชนชั้นนำไทยสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์ โดยสิ ่งนี้ได้ถูกส่งผ่านสู่ชนชั ้นกลางไทยภายใ ต้ระบบ
การศึกษาโดยรัฐอีกทอดหนึ่ง นั่นคือเน้นไปที่การชำระล้างมนุษย์ให้มีความบริสุทธิ์ไม่ว่าจะเป็นข้อห้ามเรื่องการ
ประพฤติผิดในกาม การดื่มสุรา การโกหก ฯลฯ (Uitekkheng, 2015) ขณะที่ “เบญจธรรม” หรือ “ธรรม 5”9 
บางข้อเช่น “สัมมาอาชีวะ” ก็สะท้อน “จริยธรรมโปรแตสแตนท์” ที ่ให้ความสำคัญกับการทำงานเพ่ือ
ความสำเร็จและความก้าวหน้าในชีวิต  

ด้วยเหตุที่หลัก “เบญศีล เบญจธรรม” คือ “จริยธรรมชาวพุทธ” และ “ความรู้ทางธรรม” ที่ถูกฉีด
ป้อนเข้าสู่พลเมืองไทยผ่านระบบการศึกษาไทย สิ่งนี้จึงมีอิทธิพลต่อชนชั้นกลางไทยมาอย่างยาวนาน  เรื่อง
ดังกล่าวยังถูกผลิตซ้ำเป็นระยะๆ ผ่านบทบาทเครือข่ายองค์กรทั้งในและนอกระบบราชการที่เป็น แนวร่วมกับ

 
9 เบญจธรรม หมายถึง ข้อพึงปฏิบัติห้าประการตามคำสอนในพุทธศาสนา ซึ่งถือว่าเป็นสิ่งที่ดีงาม เป็นเหตุให้ผู้ปฏิบัติเจริญก้าวหน้า ปลอดเวร 
ปลอดภัย เพิ่มพูนความดีแก่ผู้ทำเบญจธรรมเป็นข้อพึงปฏิบัติห้าประการ คู่กับ เบญจศีล อันเป็นข้อไม่พึงปฏิบัติห้าประการ เบญจธรรม 5 ประการ 
ได้แก่ เมตตากรุณา คือ ความรักความปรารถนาดี, สัมมาอาชีวะ คือการประกอบอาชีพดี, กามสังวร คือ การระมัดระวังในเรื่องกาม, สัจจะ คือ การ
พูดความจริง ไม่หักราญประโยชน์ผู้อื่น สติสัมปัชัญญะ คือ ความระลึกได้ความรู้ตัว.  

https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B9%80%E0%B8%A7%E0%B8%A3&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%9A%E0%B8%8D%E0%B8%88%E0%B8%A8%E0%B8%B5%E0%B8%A5


 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

246 

อำนาจรัฐ ดังในพุทธทศวรรษ 2490 ที่มีการเกิดขึ้นของ “ยุวพุทธิกสมาคมแห่งประเทศไทย” (พ.ศ.2493) 
ภายใต้การสนับสนุนขององค์กรพุทธศาสนาทางการของรัฐในเวลานั้น10 การเคลื่อนไหวนี้นับเป็นหนึ่งในกระแส
บริบท “กึ่งพุทธกาล” พ.ศ. 2500 ที่ชาวพุทธจะต้องช่วยกันสืบต่ออายุพระศาสนาให้ดำรงต่อไป เพื่อที่ “ศีล” 
และ “ธรรม” ของผู้คนและพระธรรมคำสอนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าจะไม่เสื ่อมลงไปก่อน 5,000 ปี  
ดังพุทธพยากรณ์ การกลับไปชำระล้างพุทธศาสนาให้บริสุทธิ์ในบริบท “กึ่งพุทธกาล” นับเป็น “หน่ออ่อน” 
ของพุทธศาสนาแบบชนชั้นกลางไทยที่สำคัญกลุ่มต่างๆ ในเวลาต่อมา อีกทั้งอาจพึงตั้งข้อสังเกตเชื่อมโยงกับ
สถานการณ์ภัยคุกคามจากคอมมิวนิสต์ที่เกิดขึ้นทั้งในช่วงก่อนและหลัง “ก่ึงพุทธกาล” ที่นับเป็นเงื่อนไขสำคัญ
ในการหล่อหลอมประกอบสร้างทัศนะทางพุทธศาสนาของคนในสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งพุทธแบบชนชั้นกลาง
ไทย ซึ่งโดยภาพรวมมีน้ำเสียงและเนื้อหาแบบ “อนุรักษ์นิยม” มากกว่าทัศนะในเชิงก้าวหน้า11  

ย้อนกลับมาที่จริยธรรมชาวพุทธที่ตั ้งอยู่บนฐานของ “เบญศีล เบญจธรรม”  ด้วยบทบาทของกลุ่ม  
ยุวพุทธธิกสมาคม องค์กรชาวพุทธของกลุ่มชนชั้นกลางไทยที่ใส่ใจเป็นธุระกับสภาวการณ์พุทธศาสนาในสังคม
และเป็นผู้ขับเคลื่อนโครงการ “โรงเรียนพุทธศาสนาวันอาทิตย์” มาตั้งแต่ช่วงก่อนกึ่งพุทธกาล แท้จริงแล้ว
บทบาทของพวกเขาก็คือการหยิบชูหลัก “เบญศีล-เบญจธรรม” หรือ หลัก “ศีล 5” มาเป็นแก่นกลางในการ
เผยแพร่ความรู้ทางธรรม ทั้งนี้ โดยชื่อของกลุ่ม “ยุวพุทธิกสมาคม” (Young Buddhist Association) และชื่อ
โครงการ “โรงเรียนพุทธศาสนาวันอาทิตย์” ก็สะท้อนการมองพุทธศาสนาในมิติ “จริยธรรม” ที่ชาวพุทธไทย
พึงมีแบบในโลกตะวันตก (ดังที่ชาวคริสต์ที่มีธรรมเนียมเข้าโบสถ์ทุกวันอาทิตย์) ตลอดจนการมีกลิ่นอายของ
ทัศนะ “จริยธรรมโปรแตสแตนท์” ซึ่งเป็นทัศนะที่ให้คุณค่ากับพฤติกรรม ขยัน -ประหยัด-มัธยัสถ์-อดออม  
อีกด้วย น่าสนใจว่าสิ่งนี้สัมพันธ์กับแนวคิดเรื่องความก้าวหน้า (Idea of Progress) ในโลกนี้อย่างชัดเจน ทัศนะ
ดังกล่าวไม่เพียงแต่เป็นการต่อยอดมรดกของการปฏิรูปธรรมยุติกนิกายที่เกิดขึ้นก่อนหน้านี้ ซึ่งมีส่วนอย่าง
สำคัญในการตกแต่งนิสัยใจคอความคิดอุดมการณ์ของชาวพุทธไทย หากแต่ยังสัมพันธ์กับบริบทยุคสมัยแห่ง
การพัฒนาช่วงทศวรรษ 2500 ในสมัยจอมพลสฤษดิ์ ธนะรัชต์ อันเป็นระยะเวลาที่ชนชั้นกลางไทยขยายตัว 
และมีพัฒนาการอย่างเป็นรูปธรรม  
 
พุทธศาสนาชนชั้นกลางไทย ภายใต้มโนทัศน์ “ศีล 5” และแนวคิด “อำนาจแห่งกรรม”  

สำหรับชนชั้นกลางไทยในงานศึกษานี้ จะเห็นได้ว่าเบื้องต้นผู้ศึกษาชี้ชวนให้เห็นถึงเงื่อนไขของกลุ่มคนผู้
ได้รับการฉีดป้อนอุดมการณ์แห่งรัฐสู่พลเมืองผ่านระบบการศึกษา นับแต่สมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์ เป็น
พื้นฐาน กระนั้น นิยามและการอภิปรายเกี่ยวกับชนชั้นกลางไทยนับแต่การก่อกำเนิด  กลุ่มก้อน- ตัวแสดง 
คุณลักษณะ แท้จริงแล้วดูจะเป็นเรื่องที่เต็มไปด้วยข้อถกเถียงและยังไม่มีคำตอบลงตัวชัดเจน12 อย่างไรก็ตาม 
เพื ่อประกอบสร้างมโนทัศน์ชนชั ้นกลาง ในขั ้นต้นผู ้ศึกษาขอหยิบยกแนวทางการนิยามชนชั ้นกลางของ  
นิธิ เอียวศรีวงศ ์(1993) ที่สรุปลักษณะสำคัญของชนชั้นกลาง (ไทย) ว่าหมายถึงกลุ่มคนที่ไม่ได้ สังกัดในแวดวง

 
10 ความเคลื่อนไหวนี้ยังเป็นจุดเริ่มต้นของกระแสการปฏิบัติภาวนาโดยกลุ่มฆราวาสคนเมือง เกิดขึ้นโดยการสนับสนุนของ สมเด็จพระพุฒาจารย์ 

(อาส อาสโภ) สังฆมนตรีและอธิบดีสงฆ์วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษดิ์ขณะดำรงตำแหน่งสมณศักดิ์ที่ พระพิมลธรรม ดำเนินการโดย พระเทพสิทธิมนุี  

(เจ้าคุณโชฎก) เริ่มต้นกิจกรรมการอบรมวิปัสสนากรรมฐานที่วัดมหาธาตุ เมื่อราวปี พ.ศ. 2496 โดยครั้งนั้นมีผู้สนใจด้านการปฏิบัติวิปัสสนา

กรรมฐานที่เป็นทั้งผู้หลักผู้ใหญ่ในบ้านเมืองและปัญญาชน ทั้งนี้ ฆราวาสที่ต่อมาจะเป็นวิปัสสนาจารย์ที่มีชื่อเสียง อาทิ คุณแม่สิริ  กรินชัย ล้วนมี

จุดเร่ิมต้นจากเข้าร่วมกิจกรรมวิปัสสนากรรมฐานที่วัดมหาธาตุในช่วงทศวรรษ 2490 ทั้งสิ้น.  
11 ดูรายละเอยีดประเด็นนี้ใน Ratchakawee, N (2013). และ Photchanalawan, P (2019). 
12 ดูตัวอย่างการอภิปรายประเด็นเร่ืองนิยามชนชั้นกลางไทยใน Thanomsasana (2015) บทที่ 1 “ชนชั้นกลาง”: การนิยามและปัญหา.  



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

247 

ผู้ปกครอง ข้าราชการและชาวนาเป็นอิสระจากพันธนาการทางสังคมแบบจารีต เช่น ระบบ เครือญาติ ชุมชน 
องค์กรศาสนาในระดับหนึ่ง สร้างความสัมพันธ์ทางสังคมผ่านระบบพันธสัญญาและกฎหมาย มีการผลิตสินค้า
และบริการที่มุ่งสู่ระบบตลาดโดยตรงและสามารถสืบทอดสถานะทางสังคมด้วยทุน การศึกษารวมถึงความรู้
ประเภทวิชาชีพ (Eaosriwong, 1993, p. 34)  

หากพิจารณาโดยภาพกว้าง อาจกล่าวได้ว่า ชนชั้นกลางไทยปรากฏตัวและมีพัฒนาการอย่างเป็นรูปธรรม
ทั้งในแง่ปริมาณและคุณภาพนับตั ้งแต่ราวทศวรรษ 2470-2480 เป็นอย่างช้า เป็นที ่ทราบกันว่าในทาง
ประวัติศาสตร์ กระฎุมพี-ชนชั ้นกลางไทย คือกลุ ่มพึ ่งพาอำนาจทางการเมืองของชนชั ้นปกครองมาเป็น
เวลานานจนกระทั่งไม่ได้พัฒนาวัฒนธรรมที่เป็นอิสระของตนเองขึ้นอย่างชัดเจน ต่อเมื่อหลังเปลี่ยนแปลง การ
ปกครอง พ.ศ. 2475 จึงเริ่มมีผลผลิตทางศิลปวัฒนธรรมหลายอย่างท่ีเป็นต้นกำเนิดของศิลปวัฒนธรรม ของชน
ชั้นกลางไทยในปัจจุบัน เช่น เพลงและดนตรีที่เรียกว่าไทยสากลก็แพร่หลายขึ้นในช่วงนี้, ตลอดจน นวนิยายที่
เป็นรูปแบบวรรณกรรมที่ไม่ได้มีกำเนิดในหมู่ผู้ปกครอง หนังไทย ละครพูดท่ีมาแพร่หลายจริงๆ ก็ในช่วงเวลานี้ 
(Eaosriwong, 1993, p. 39) สภาวการณ์เช่นนี้สืบเนื่องเรื่อยมาในช่วงทศวรรษ 2500-2510 ที่ชนชั้นกลางไทย
มีพลวัตในตนเองอย่างเด่นชัดสัมพันธ์กับความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจสังคม  

 ในด้านโลกทัศน์ทางพุทธศาสนาของชนชั้นกลางไทย อาจตั้งข้อสังเกตได้ว่า พวกเขาสืบทอดแก่นกลาง
ทางจริยธรรมแบบ “เบญจศีล-เบญจธรรม” ที่ผ่านระบบการศึกษาโดยรัฐอย่างต่อเนื่อง วิชาพุทธศาสนายังคง
เน้นปลูกฝังหลัก “เบญจศีล-เบญจธรรม” ซึ่งเป็นหลักธรรมที่ให้ความสำคัญกับการตอบสนองในเชิง “ปัจเจก” 
ที่นำไปสู่การปรับปรุงเปลี่ยนแปลงและพัฒนาตนเองอันเป็นมิติในเรื่องทางโลกย์ สิ่งนี้สัมพันธ์ได้ดีกับบริบทการ
พัฒนาและความเจริญที่เกิดข้ึนอย่างรวดเร็วนับตั้งแต่สมัย จอมพลสฤษดิ์ ธนะรัชต์ เป็นต้นมา ขณะที่ปัญญาชน
คนสำคัญที่เป็นผู้ประดิษฐ์นิยามความเป็นไทยแห่งยุคสมัย เช่น ม.ร.ว.  คึกฤทธิ์ ปราโมช ในช่วงเวลานี้เองก็ยัง
เชิดชูให้ค่าแก่พุทธศาสนาในเชิงโลกียธรรมมากกว่าด้านโลกุตรธรรม เพราะต้องการให้คนไทยยึดมั ่นใน   
“ชาติไทย” และ “ความเป็นไทย” และต้องการให้คนทำงานเพื่อสะสมทุนและบริโภคเพื่อตอบสนองต่อ
นโยบายพัฒนาเศรษฐกิจของรัฐบาล (Sattayanurak, 2007, p. 132-133) 

สำหรับชนชั้นกลางไทยที่เกิดและเติบโตขึ้นมานับตั้งแต่ช่วงหลังสงครามโลกครั้งที่ 2 พวกเขาเหล่านี้ คือ คน
กลุ่มแรกๆ ของสังคมไทยที่ได้รับการกล่อมเกลาผ่านระบบการศึกษาให้เป็นพลเมืองภายใต้วัฒนธรรม “วัตถุนิยม” 
และ “บริโภคนิยม” ดังจะพบว่าในแบบเรียนวิชาหน้าที่พลเมืองระดับมัธยมศึกษาตอนต้นช่วงทศวรรษ 2500 มี
การสอนให้เด็กพยายามยกระดับชีวิตให้ดีขึ้นโดยใช้ “วัตถุ” เป็นตัวกำหนดระดับชีวิตที่ “พัฒนา” เช่น การนอน 
ชีวิตระดับ 1 คือการนอนบนพื้นที่ไม่มีเครื่องปูลาด ส่วนระดับ 5 คือการนอนบนเตียงพื้นสปิงมีเครื่องปูลาดหรือ
ฟูก ขณะที่รัฐบาลจอมพลสฤษดิ์ ธนะรัชต์ ในเวลานั้นก็ได้ปลูกฝังสำนึกในเรื่องการให้ความสำคัญกับวัตถุและเงิน
ทองดังคำขวัญของยุคสมัยที่ว่า “งานคือเงิน เงินคืองาน บันดาลสุข” (Matcharoen, 1993, p. 105) 

 ดังที่กล่าวมา ชาวพุทธชนชั้นกลางไทยโดยเฉพาะอย่างยิ่งนับตั้งแต่หลัง “กึ่งพุทธกาล”  เป็นต้นมา  
จึงเป็นกลุ่มคนที่ได้รับการถ่ายทอดปลูกฝังเรื่องหลัก “เบญศีล-เบญจธรรม” หรือหลักการ “ศีล 5” ผ่านระบบ
การศึกษาที่ชัดเจนที่สุด ขณะเดียวกันพวกเขาก็ถูกหล่อหลอมเติบโตขึ้นมาพร้อมกับทัศนะ “บริโภคนิยม -วัตถุ
นิยม” เงื่อนไขนี้น่ามีผลต่อระบบอารมณ์ คุณค่า ความรู้สึก ในทางพุทธศาสนาของชนชั้นกลางไทยเองที่ต่างไป
จากคนกลุ่มอ่ืนๆ ในสังคม ตลอดจนบรรพบุรุษของพวกเขาเอง กระนั้นก็ตาม โลกทัศน์สำคัญทางพุทธศาสนาที่ 
ชนชั้นกลางไทยได้รับสืบทอดอิทธิพลมาอย่างไม่อาจตัดขาดได้ก็คือ “ค่านิยมหลัก” (Core Value) ของคนไทย
ในเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” ทั้งนี้ แม้ทัศนะเรื่องอำนาจแห่งกรรม หรือ “ลัทธิกรรมเก่า” จะไม่ได้เป็นสิ่งที่ได้รับ
การขับเน้นจากกระบวนการปฏิรูปธรรมยุติกนิกายในช่วงพุทธศตวรรษที่ 25 ก็ตาม หากแต่ธรรมยุติกนิกายก็ไม่



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

248 

เคยปฏิเสธชุดความคิดเรื่องไตรภูมิหรือความเชื่อเรื่องภพภูมิ นรก สวรรค์ ซึ่งเป็นที่สถิต ของสัตว์โลกที่ยังคง 
เวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิต่างๆ แล้วแต่อำนาจแห่งกรรมจะบันดาลให้เป็นไป 

อาจกล่าวได้ว่าอิทธิพลของกระบวนการปฏิรูปธรรมยุติกนิกายเมื ่อกว่าทศวรรษที่ผ ่านมา  มีผลต่อ
บุคลิกลักษณะของพุทธศาสนาแบบชนชั้นกลางไทยไม่น้อย อาทิ บุคลิกแบบกลุ่มชาวพุทธ  สายสวนโมกข์ซึ่ง
ศรัทธาในคำสอนของพุทธทาสภิกขุ ที่ปฏิเสธความ “รุงรัง” ในพิธีกรรมและมิติในทาง ไสยศาสตร์อันถือเป็น 
“เปลือกหุ้ม” หาใช่ “แก่น” ตลอดจนแนวโน้มในการมองว่า หลักธรรมข้อค้นพบของพระพุทธเจ้าเป็นสิ่งที่อยู่
เหนือกว่าข้อค้นพบทางโลกย์ของฝรั่งตะวันตกที่สร้างวิกฤตการณ์อย่างรุนแรงทั้งในเรื่อง การเมือง เศรษฐกิจ 
ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ (Wasi, 1987, p. 13-16) นอกจากนี้ บุคลิกของพุทธศาสนิกชนชนชั้นกลาง
แบบที่เน้น “ปัญญา” มากกว่า “ความเชื่อ” ก็มักอธิบายพุทธศาสนาอย่างเป็นเหตุเป็นผลโดยทาบทับกับหลักการ
ทางวิทยาศาสตร์ หากแต่ก็ขาดไร้ซึ่งท่าทีต่อชีวิต สังคมและโลกทัศน์แบบชาวพุทธเดิม ขณะที่ชาวพุทธไทยบาง
กลุ่มก็ยึดมั่นในพระไตรปิฎกและพุทธวจนะอย่างเคร่งครัดเถรตรงซึ่งหมายถึงโดยลึกๆ พวกเขาให้ค่ากับสิ่งที่เชื่อว่า
เป็น “พุทธแท้”- “พุทธเทียม” ไปจนถึงแนวโน้มที่มองว่าพุทธศาสนาแบบเถรวาทเป็นพุทธศาสนาที่ดีที่สุด ฯลฯ 
เป็นต้น ขณะเดียวกัน งานศึกษาเกี่ยวกับพุทธศาสนาชนชั้นกลางไทยหลายชิ้นก็ชี้ให้เห็นถึงภาวะกลืนไม่เข้าคายไม่
ออกของชาวพุทธโดยเฉพาะกลุ่มผู้มีการศึกษาและนักวิชาการศาสนาที่วิตกกังวลและตั้งข้อรังเกียจเรื่องพุทธ
พานิชย์ หรือ พุทธ-ไสยศาสตร์ ซึ ่งจำเลยมักถูกชี้เป้าไปที่กระแส “บริโภคนิยม” และ “วัตถุนิยม” พวกเขา 
หมิ่นแคลนการทรงเจ้าเข้าผี เครื่องรางของขลัง ฯลฯแม้ว่าสิ่งเหล่านี้จะอยู่ในพุทธศาสนาแบบประชานิยม 
อย่างไม่อาจปฏิเสธได้ หากแต่ก็ถูกมองว่าเป็นส่วนเกินของพุทธศาสนาสมัยใหม่ (Kittiarsa, 2012) 

อย่างไรก็ตาม สำหรับทัศนะเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” หรือ กฎแห่งกรรมที่ดลบันดาลจากชาติก่อนสู่ภพ
ชาติปัจจุบัน ความเชื่อสำคัญนี้มีผลมากมายมหาศาลต่อชาวพุทธซึ่งรวมถึงพุทธชนชั้นกลางไทย และทรง
อิทธิพลไม่เกี่ยวข้องว่าจะสัมพันธ์กับการปฏิรูปธรรมยุติกนิกายหรือไม่ก็ตาม สำหรับคำถามที่ว่าเหตุใดทัศนะ
เรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” หรือ “ลัทธิกรรมเก่า” จึงทรงอิทธิพลต่อคนไทยยิ่งนัก? ประเด็นนี้ พระไพศาล  
วิสาโล พระสงฆ์สายปัญญาชนร่วมสมัยมองว่า ส่วนหนึ่งเป็นผลมาจากความเชื่อแบบชาวบ้านซึ่งโยงไปถึง
ประวัติศาสตร์ของพุทธศาสนาและวัฒนธรรมไทย นั่นคือความเชื่อในคัมภีร์ “ไตรภูมิพระร่วง” ซึ่งมีอิทธิพลต่อ
พุทธศาสนาไทยมาตลอดช่วงเวลา 700 ปี จิตรกรรมฝาผนังของวัดทุกวัดที่เป็นเรื ่องนรกสวรรค์  ล้วนเป็น
อิทธิพลจากไตรภูมิพระร่วง ความเชื่อเรื่องนรกสวรรค์จึงแพร่หลาย อีกทั้งแนวคิดเรื่อง “บุญ-กรรม” ดูจะเป็น
คำตอบสำเร็จรูป เนื่องจากมนุษย์เราต้องการหาคำอธิบายที่ตอบคำถามได้ทุกเรื่องและมีคำถามที่ต้องการ
คำตอบอยู่เสมอ ทำให้วิทยาศาสตร์เคลื่อนไหวไม่หยุดยั้ง ทว่า บางครั้งคำตอบแบบวิทยาศาสตร์ก็ซับซ้อนเกิน
กว่าชาวบ้านจะเข้าใจได้ ความคิดเรื่องอดีตชาติหรือการเกิดใหม่สามารถอธิบายได้ง่ายกว่า  ทำไมเราจึงเกิดมา
รวบจนไม่เหมือนกัน อายุยาวสั้นไม่เหมือนกัน เรื่องกรรมในอดีตชาติอธิบายเรื่องแบบนี้ได้ทำให้คนยอมรับ
ชะตากรรมหรือสภาพความเป็นอยู่ได้ (Bangyikan, 2009, p. 86) 

ดังที่กล่าวก่อนหน้านี้ว่า แม้การปฏิรูปธรรมยุติกนิกายจะพยายามส่งผ่านทัศนะพุทธศาสนาแบบที่เป็นเหตุ
เป็นผลโดยไม่เน้นผลกรรมในชาติก่อนๆ หรือ ชาติหน้า หากแต่ธรรมยุติกนิกายก็ไม่ได้ปฏิเสธความคิดเรื่องไตร
ภูมิอย่างสิ้นเชิง ค่านิยมหลักเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” จึงยังทรงอิทธิพลต่อผู้คนและสังคมไทย อีกทั้ง ทัศนะ
การมองประสบการณ์ใน “โลกนี ้” อย่างเป็นวิทยาศาสตร์ แท้จร ิงแล้วคือทัศนะของชนชั ้นนำไทย   
ที่ฝึกปรือมาทางวิทยาศาสตร์สมัยใหม่และใช้แนวทางนี้ในการพิจารณาคำสอนของพระพุทธองค์ ทว่า ไม่ใช่สิ่งที่
ผู้คนในสังคมทั่วไปปฏิบัติ พระสงฆ์และฆราวาสส่วนใหญ่ยังคงเชื่อมั่นในคติไตรภูมิ หรือแม้แต่กระทั่งชนชั้นสูง



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

249 

ไทยเองในบางครั้งก็มีความเชื่อในเรื่องไสยศาสตร์และปาฏิหาริย์ต่างๆ หากไม่สามารถพูดได้อย่างเปิดเผยว่า
ความเชื่อเช่นนี้เป็นส่วนหนึ่งของพุทธศาสนาหรือไม่ (Sivaraksa, 2004, pp. 11-12)  

นอกจากนี ้ ควรกล่าวด้วยว่าโดยแท้จริงแล้วความเชื ่อเร ื ่อง “อำนาจแห่งกรรม” แนวคิดเร ื ่อง   
บุญ-กรรม ก็คือทัศนะสำคัญในการธำรงรักษาโครงสร้างเดิมที่เกื้อกูลต่อการธำรงแนวคิดสังคมที่มีชนชั้นที่มี
ความแตกต่าง เพราะเมื่อคนส่วนใหญ่เชื่อและยอมรับในบุญ-กรรม การตั้งคำถามต่อเรื่องความถูกต้องเป็น
ธรรมและความเท่าเทียมในสังคมย่อมลดลง โลกทัศน์พุทธศาสนาแบบไตรภูมิและแนวคิดเรื่อง บุญ -กรรม จึง
สนับสนุนอำนาจชนชั้นปกครอง โดยลึกๆ แล้วชนชั้นปกครองจึงได้ประโยชน์จากการที่ประชาชนอยู่ในโลกทัศน์ 
“บุญทำ-กรรมแต่ง” ประกอบกับข้อเท็จจริงที่ผู้ปกครองไทยนับตั้งแต่หลังสงครามโลกครั้งที่ 2 ต่อเนื่อง
ทศวรรษ 2510 ล้วนแต่เป็น “เผด็จการอำนาจนิยม”ขณะเดียวกัน ภายใต้สภาวการณ์เช่นนี้เองที่ชนชั้นกลาง
ไทยมีพัฒนาการเติบโตและมีพลวัตสูงอย่างท่ีไม่เคยเกิดข้ึนมาก่อน ที่สำคัญพวกเขายังเป็นกลุ่มที่ได้อานิสงส์จาก
โครงสร้างเศรษฐกิจสังคมที่ไม่เท่าเทียมกันนี้ด้วยอย่างมาก (Anderson, 1977) หากมินับเนื่องขบวนการฝ่าย
ซ้ายที่มีอิทธิพลในหมู่นักศึกษาทั้งในช่วงก่อนและหลังเหตุการณ์ 14 ตุลาคม 2516 ที่เริ่มตั้งคำถามกับแนวคิด 
“บุญทำ-กรรมแต่ง” ทว่า ก็เป็นเพียงส่วนน้อยเมื่อเทียบกับชนชั้นกลางไทยทั้งหมด เช่นนั้นแล้ว โลกทัศนะทาง
พุทธศาสนาในมิติเรื่อง บุญ-กรรม ก็แทบไม่เป็นเรื่องท่ีถูกพูดถึงอย่างวิพากษ์เลย  

จะเห็นได้ว่า ความเชื่อเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” นับเป็นสิ่งที่ครอบงำชาวพุทธชนชั้นกลางไทยมาอย่าง
ยาวนาน ซึมลึก และไม่ได้ถูกท้าทายอย่างถึงราก13 วัฒนธรรมการพิมพ์ที่ก้าวหน้ายังทำให้แนวคิดเรื่อง กฎแห่ง
กรรมและเรื่องราว นรก-สวรรค์ ถูกผลิตซ้ำและปรากฏตัวในที่ทางใหม่ ตัวอย่างที่สำคัญเช่น ชุดงานเขียนเรื่อง 
กฎแห่งกรรรม ของ ท.เลียงพิบูลย์ (ทองหยก เลียงพิบูลย์) ภายใต้กรอบคิดหลัก “ทำดีได้ดีทำทั่วได้ชั ่ว” 14  
ซึ่งเป็นที่นิยมแพร่หลายจากการพิมพ์แจกเป็นธรรมทานอย่างต่อเนื่องนับตั้งแต่ พ.ศ. 2501 – ราวทศวรรษ 
2520 กล่าวกันว่าข้อเขียนของ ท.เลียงพิบูลย์ มีสถิติการจัดพิมพ์รวมแล้วยอดเกินกว่า 1 ล้านเล่ม (Saesow, 
2006, p. 104) แน่นอนว่าผู้เสพย์งานกลุ่มใหญ่ล้วนเป็นชนชั้นกลางในสังคมที่อ่านออกเขียนได้  มิพักที่ควร
กล่าวด้วยว่าชุดงานเขียนเรื่อง กฎแห่งกรรรม ในเวลาต่อมายังถูกผลิตเป็นละครโทรทัศน์ที่ได้รับความนิยม
ต่อเนื่องมาอีกด้วย อาจตั้งข้อสังเกตได้ว่าสิ่งพิมพ์และเทคโนโลยีการสื่อสารทางเดียว เช่น โทรทัศน์ ซึ่งเป็น
อำนาจการบริโภคที่ของชนชั้นกลางนั้น มีส่วนสำคัญในการผลิตซ้ำโลกทัศน์พุทธศาสนาที่ให้ความสำคัญกับ
เรื่อง บุญ-กรรม ไว้อย่างแนบเนียน  

หากกล่าวโดยสรุป สำหรับชาวพุทธชนชั ้นกลางไทย ความเชื ่อเรื ่อง “อำนาจแห่งกรรม” จึงเป็น   
โลกทัศน์สำคัญที่เดินควบคู่ไปกับความรู้ทางธรรมในแบบที่รัฐพยายามฉีดป้อนสู่พลเมืองคือหลัก “ศีล 5” ต่อ
ประเด็นนี้ จึงอาจกล่าวได้ว่าโลกทัศน์พื้นฐานในทางพุทธศาสนาของชาวพุทธชนชั้นกลางไทยนั้นตั้งอยู่บน  
2 ฐานสำคัญคือ “ศีล 5” ที่มุ่งสร้างแนวทางการดำเนินชีวิตที่ดีและเน้นตอบสนองความต้องการในเชิงปัจเจก 
กับ แนวคิด “อำนาจแห่งกรรม” ซึ่งเป็นค่านิยมหลักของไทยมาแต่ไหนแต่ไร ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดของการ  
ผสานแนวคิด “ศีล 5” กับ “อำนาจแห่งกรรม” ของกลุ่มชาวพุทธสายนักปฏิบัติธรรมที่เป็นชนชั้นกลาง ก็เช่น 

 
13 ในทางวิชาการดูเหมือนว่าทัศนะนี้อาจถูกตัดสินได้ง่ายว่าตั้งอยู่บนกรอบคิดแบบ “วัฒนธรรมการเมือง” (Political Culture) ที่สถิตหยุดนิ่งและ
ไม่เปลี่ยนแปลงอยู่มาก กระนั้นก็ตาม ควรกล่าวด้วยว่าแท้จริงแล้วความเชื่อเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” ของชาวพุทธชนชั้นกลางไทย ได้มีการ ขยับ
ปรับเปลี่ยนภายใต้การช่วงชิงการนิยามความหมายมาอย่างต่อเนื่อง (หรือ มิติแบบ “การเมืองวัฒนธรรม” (Cultural Politics)) ทั้งจากกระบวนการ 
“มนุสสปฏิวัติ” ที่เป็นความพยายามโดยรัฐในการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม นิสัยใจคอ พลเมืองไทยภายใต้ระบอบการปกครองใหม่ หลัง 2475, การที่
พระสงฆ์กับฆราวาสมีความห่างกันยิ่งขึ้น, ภาวะ “ดูแคลนผ้าเหลือง” ของคนในสังคมเกิดขึ้นตั้งแต่ก่อน 2475 ยังผลให้พระสงฆ์หาใช่ฝ่ายเดียวที่กุม
อำนาจในการตีความเร่ืองกรรม หากแต่เคลื่อนคลายมาสู่ฝ่ายฆราวาส เป็นต้น.  
14 รายละเอยีดเกี่ยวกับการวิเคราะห์งานเขียนของ ท.เลียงพิบูลย์ โปรดดู Wantana, S. (1977). 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

250 

ทัศนะคำสอนของ พระธรรมสิงหบุราจารย์ (หลวงพ่อจรัญ ฐิตธมฺโม) แห่งวัดอัมพวัน จังหวัดสิงห์บุรี วิปัสสนา
จารย ์ผ ู ้บ ุกเบ ิกการสอนว ิป ัฏสนากรรมฐานตามแนวทางสติป ัฏฐาน 4 ท ี ่ม ีสายส ัมพันธ ์ใกล้ช ิดกับ  
ยุวพุทธิกสมาคม ขณะเดียวกัน หลวงพ่อจรัญก็มีความคุ้นเคยกับ ท.เลียงพิบูลย์ ถึงกับอาจตั้งข้อสังเกตได้ว่าคำ
สอนของหลวงพ่อจรัญ กับงานเขียนของ ท.เลียงพิบูลย์ มีความคล้ายคลึงกันอยู่มาก ทั้งนี้ วัดอัมพวันนับเป็น
สถานที่แรกๆ ที่เป็นต้นแบบในการเปิดอบรมให้ฆราวาส เข้ามาปฏิบัติธรรมทำการสอนวิปัฏสนากรรมฐานใน
ลักษณะ “คอร์สปฏิบัติธรรม” ซึ่งมีทั้งระยะสั้นในวันหยุดเสาร์อาทิตย์ และระยะยาวที่กินเวลาเป็นสัปดาห์ได้ 
แน่นอนว่าผู้ปฏิบัติธรรมที่เข้าวัดอัมพวันล้วนเป็นชนชั้นกลางหรือคนเมืองที่สามารถปลีกตัวมาปฏิบัติธรรมโดย
การลางานได้ วิปัสสนากรรมฐานของหลวงพ่อจรัญเป็นที่นิยมแพร่หลายของชาวพุทธผู้สนใจในการปฏิบัติอย่าง
จริงจังมาเปน็ระยะเวลาหลายทศวรรษ 

คำสอนสำคัญของหลวงพ่อจรัญ คือ การปฏิบัต ิว ิป ัสสนากรรมฐานเป็นหนทางในการ “แก้กรรม”  
ได้ และเนื่องจาก “ชีวิตลิขิตด้วยกรรม” การเจริญวิปัสสนากรรมฐานจนถึงขั้นจะทำให้สามารถรับรู้ถึง กฎแห่ง
กรรมเพราะ “...จะรำลึกชาติได้รู้กฏแห่งกรรมที่ผ่านมาจะแก้ปัญหากรรมที่เกิดขึ้นเฉพาะหน้าในกิจประจำวันของ
เราได ้ .. .” (Chaturan, n.d., p. 53) น ่าสนใจว ่าในคำสอนที ่ม ีอยู่ เป ็นจำนวนมากของ หลวงพ่อจรัญ  
มโนทัศน์ว่าด้วยเรื่อง “กรรมเก่า” ได้ถูกนำมาใช้อธิบายผสานกับเรื่อง “ศีล 5” อย่างชัดเจน ดังเช่นคำอธิบายที่ว่า  

“... คนที่มีกรรมติดตัวมา ถ้าเจริญกุศลภาวนามีหน่วยกิตครบจะรู้เลยว่า กฎแห่งกรรม
ของตนเป็นอย่างไร เช่น ปาณาติบาต ถ้าติดตัวมา 60 เปอเซ็นต์ รับรองต้องเป็นอัมพาต 
โดนอุบัติเหตุจนง่อยเปลี้ยเสียขา โดนทรมานจรชีวิตจะหาไม่ เอาปูนหมายหัวไว้ก่อน
เป็นอย่างนั้นแน่ๆ แต่ถ้าท่านเจริญกรรมฐานมันจะเบาลงไป ... อทินนาทาน เบียดเบียน
ทรัพย์เขานิสัยเคยชินการลักขโมยถ้าติดมา 60 เปอร์เซ็นต์ รับรองเลยว่าในชาตินี้ถ้าไม่
เจร ิญกุศลภาวนาแล้วจะต้องโดนปล้นจี ้จะต้องโดนไฟไหม้บ้านไม่ผ ิดหรอก ... 
กาเมสุมิจฉาจารติดมา 60 เปอรเ์ซนต์เมื่อครั้งอดีตชาติ วิบากกรรมที่จะวิ่งตามมาถึงเรา 
รับรองจะมีสามีกี่คนเป็นของคนอ่ืนหมด มีภรรยากี่คนเป็นชู้หมด ... มุสาวาท หลอกลวง
หวังเอาลาภเขา พูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ พูดเพ้อเจ้อ ถ้าตามติดมาในชาตินี้ 60 
เปอร์เซนต์รับรองโดนโกงโดนหลอกไม่ต้องไปติดตมเอาของนั่นมันไม่ได้คืนแน่นอน
ที่สุด ... สุราเมรัย เครื่องดองของเมาทุกชนิดถ้าวิบากกรรมนี้ติดมา 60 เปอร์เซนต์ 
รับรองเป็นโรคประสาทโรคปัญญาอ่อน เรียนอะไรก็ไม่จบ ... กรรมจากการผิดศีล 5 นี้ 
ถ้าเป็นกรรมที่ทำเมื่อชาติก่อนติดตามมาเราจะต้องรับสนองผลกรรมในโอกาสหน้า เราก็
ต้องเร่งบำเพ็ญกุศลเพื่อแก้กรรม ด้วยการปฏิบัติกรรมฐานในตอนนี้ หาวิธีหลบหลีก
ไม่ให้ผิดศีลอีกต่อไป ก็จะบรรเทาทุเลากรรม ไปได.้..”  

 (Kasi, n.d., p. 15-17) 

ไม่เพียงแต่แนวทางคำสอนของ หลวงพ่อจรัญ แห่งวัดอัมพวัน ที่เป็นภาพสะท้อนเรื่องการให้ความสำคัญ
กับ “กรรมเก่า” ของชาวพุทธสายนักปฏิบัติธรรม ความสนใจอย่างเป็นพิเศษต่อเรื่อง “กรรมเก่า” ของชาว
พุทธชนชั ้นกลางไทยยังอาจสะท้อนให้เห็นได้จากปรากฏการณ์ที ่หนังสือธรรมะชื ่อดัง อย่าง เสียดาย  
คนตายไม่ได้อ่าน (2547) โดย ดังตฤณ (ศรัณย์ ไมตรีเวช) ได้กลายเป็นหนังสือระดับ “เบสเซลเลอร์” ด้วยยอด
พิมพ์มากกว่า 50 ครั้ง ในช่วงระยะเวลาเพียงข้ามปี นับเป็นปรากฏการณ์ใหม่ในสังคมไทยโดยเฉพาะใน  
หมู่ผู้อ่านกลุ่มเยาวชนจนถึงคนทำงานรุ่นใหม่ซึ่งล้วนเป็นกลุ่มชนชั้นกลางที่หันมาสนใจงานเขียนแนว ธรรมมะ  



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

251 

หนังสือ เสียดายคนตายไม่ได้อ่าน มีเนื้อหาสำคัญที่ชี้ให้เห็นว่าพระพุทธเจ้ามีคำตอบ มีคำอธิบาย มีความรู้
จริงเกี่ยวกับเรื ่องวิบากกรรมและภพภูมิทั ้งปวง สิ่งเหล่านี้ คือธรรมมะและพุทธวจนะที่อยู่ในพระไตรปิฎก 
ผู้เขียน (ดังตฤณ) เรียบเรียงมาจากความในพระไตรปิฎกด้วยถ้อยคำภาษาที่อ่านง่าย ระบุถึงกรรมวิบาก
ตามลำดับความอยากรู้อยากเห็นของมนุษย์เพื่อให้ทราบที่มาว่าเหตุที่เราเป็นเช่นนี้สืบเนื่องจากกรรมเก่าอนัใด 
ดังตฤณ ระบุว่าหนังสือของเขาหากอ่านโดยคร่าวที่สุด “... อย่างน้อยผู้อ่านก็น่าจะเปิดตาขึ้นเห็นโลกด้วย
มุมมองที่แตกต่างไปเหลือบแลไปตามท้องถนน ก็สามารถเห็นผลกรรมปรากฏฟ้องอยู่บนรูปร่างหน้าตาและ
บุคลิกนิสัยของใครต่อใครอย่างชัดเจน...” (Dangtrin, 2004, preface) 

ไม่เพียงแต่ชื่อหนังสือที่น่าชักชวนให้เข้าไปติดตามค้นหาเพ่ือรับรู้ถึงมูลเหตุแห่งกรรมแต่ปางก่อนที่ส่งผลถึง
ชาติภพปัจจุบัน เหตุที่ เสียดายคนตายไม่ได้อ่าน เข้าไปอยู่ในความสนใจของผู้คนอย่างล้นหลาม อาจเป็นด้วย
เพราะการเดินเรื่องที่อยู่บนฐานคิดและโลกทัศน์ที่กลุ่มผู้อ่าน คือ ชาวพุทธชนชั้นกลางไทยมีความคุ้นชินเป็น
อย่างยิ่ง นั่นคือความคิดเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” ที่ผสานกับหลัก “ศีล 5” ดังใจความตอนหนึ่งของหนังสือที่
ระบุถึงกรรมหลักท่ีตกแต่งให้รูปงามที่สัมพันธ์กับเรื่องการทำทาน ที่ว่า  

... ผลของการให้ทานด้วยศรัทธา จะทำให้เป็นผู้มั่งคั่ง มีทรัพย์มาก มีโภคะมาก และ
เป็นผู้มีรูปงามชวนพิศน่าเลื่อมใสผิวพรรณงามยิ่ง การทำทานด้วยความศรัทธาเป็น
ประจำแม้รูปร่างหน้าตาในชาตินี้จะดูไม่ดีเท่าไหร่ แต่ความรู้สึกสวยแพรวที่ออกมา
จากภายในนั้นจะดึงดูดให้คน พบเห็นเกิดความทึ่งกว่าเดิม และหาคำตอบไม่ได้ ว่า
ทำไมไม่สวยไม่หล่อจึงน่ามองขนาดนั้น และผลของการทำทานด้วยศรัทธาเป็นประจำ
จะทำให้ชาติต่อไปมีใบหน้างดงามที่ชวนเลื่อมใส ... หากให้ทานไปแกนๆ ไม่คิดอะไร
มาก แต่ก็ไม่ได้ศรัทธาสักเท่าไหร่ อย่างนี้แม้ชาติปัจจุบันทำทานมากก็ไม่ค่อยอ่ิมใจ ไม่
ค่อยรู้สึกอบอุ่นอยู่กับตัวเองนัก และชาติถัดไปถึงแม้จะมีรูปร่างหน้าตาดีก็ไม่ถึงกับ
ดึงดูดให้เลื่อมใสในความงามนั้นๆ สักเท่าใด...  

 (Dangtrin, 2004, p. 78-79 )  

 เช่นกัน ในคำอธิบายว่าด้วยกรรมหลักที ่นำมาสู ่ผลของรูปร่างหน้าตา หลัก “ศีล 5” ถูกนำมาใช้อธิบาย
ประกอบด้วยอย่างสำคัญ กล่าวคือ ศีล 5 จะมีส่วนช่วยปรุงแต่งหน้าตาให้ดูดีได้โดยสามารถจำแนกออกออกมาได้
เป็นแต่ละข้อๆ ตลอดจนการกล่าวถึงผลของการรักษาศีลให้บริสุทธิ์อันจะมีผลต่อรูปร่างหน้าตาทั้งใน ชาตินี้ และ 
ชาติใหม่ ดังนี้ 

... อยากปกป้องชีวิตสัตว์ทำให้หน้าตาใจดีเห็นแล้วสงบเย็น ไม่เพ่งเล็งอยากได้ทำให้
หน้าตาน่าไว้ใจเห็นแล้วน่าเชื่อถือ ซื่อสัตย์กับคู่ครองทำให้หน้าตามีเสน่ห์ชวนอบอุ่นใจ
เห็นแล้วอยากเป็นคู่ด้วย ไม่ปั้นคำลวงทำให้หน้าตาใสซื่อเห็นแล้วนึกเอ็นดู ไม่เกลือกกลั้ว
สิ่งเสพติดมึนเมาทำให้หน้าตาดูเป็นคนมีสติปัญญาดีเห็นแล้วเชื่อว่าไม่ใช่พวกิดอ่าน
ฟุ้งซ่านเหลวไหล ... ถ้าใครถือศีลสะอาดบริสุทธิ์ได่อย่างสม่ำเสมอ จะมีความสะอาดผุด
ผ่องออกมาทางผิว ศีลจะตกแต่งให้เนื้อหนังบางส่วนหนาขึ้นหรือบางลงเห็นแล้วดูสมส่วน
ขึ้น... ถ้าใครถือศีลบริสุทธิ์ตลอดชีวิต ชาติใหม่จะมีรูปร่างหน้าตาสมส่วนหมดจด มองจาก
มุมไหนก็ดูดีไปหมด แบบที่เรียกว่างามไร้ที่ตินั่นเอง ... กรรมที่ละเมิดจากการละเมินศีล



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

252 

เป็นอาจิณนั้นจะมีผลให้ชาติถัดมามีความไม่สมส่วน แม้ใบหน้าสวย หล่อด้วยการทำงาน
อย่างมีศรัทธา จุดอ่ืนในร่างกายก็จะไม่สมส่วน เช่น ขาสั้นไปบ้าง หลังยาวไปบ้าง...  

 (Dangtrin, 2004, p. 80-81)  

อนึ่ง น่าสนใจว่าความคิดเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” หรือ “กรรมเก่า” ดูจะเป็นเรื่องที่ไม่เคยจืดจางไปจากการ
รับรู้และฝังลึกอยู่ในจริตทางพุทธศาสนาแบบชนชั้นกลางไทย ดังกรณีกลุ่มพุทธศาสนิกชนชนชั้นกลาง “คนรุ่น
ใหม่” ที่ขับเคลื่อนรวมตัวกันในนามกลุ่ม “โนอิ้ง บุดด้า” (Knowing Buddha) ภายใต้การนำของ วิปัสสนาจารย์ 
“อ” อดีตนักธุรกิจไฮโซ ผู้สำเร็จ “เตโชวิปัสสนา” ทั้งประกาศว่า “ฆราวาสก็สามารถบรรลุธรรมได้” ทั้งนี้ หาก
กล่าวให้ถึงที่สุดทัศนะเรื่อง “ฆราวาสบรรลุธรรม" ของกลุ่ม “โนอ้ิง บุดด้า” นั้นมีนัยแฝงไว้ ซึ่งความดูแคลนและไม่
พึงใจต่อพฤติกรรมสงฆ์ท่ีมักมีข่าวฉาวและปรากฏพฤติกรรมนอกลู่นอกทาง ด้วยเหตุนี้ วิปัสสนาจารย์ฆราวาสผู้ทรง
ภูมิผ่องใสและมีภาพลักษณ์เข้าถึงธรรมจึงเป็นทางเลือก แน่นอนว่าทัศนะดังกล่าวมีนัยเรื่อง “พุทธแท้”-“พุทธ
เทียม” (ดูแคลนพฤติกรรมกรรมสงฆ์ที่ถูกมองว่าเป็น “พุทธเทียม” อาทิ การสักยันต์ ใบ้หวย สะเดาะเคราะห์ ฯลฯ) 
ซึ่งเป็นจริตแบบชนชั้นกลาง พร้อมๆ กับการสะท้อนแนวคิดฆราวาสนิยม อย่างสำคัญอีกด้วย 

กระนั้นก็ตาม แม้ทัศนะของกลุ่ม “โนอิ้ง บุดด้า” จะมีท่าทีปฏิเสธสิ่งที่เป็นโครงสร้างในสถาบันพุทธศาสนา
ไทยที่ผุกร่อน ซึ่งเป็นท่าทีแบบก้าวหน้ากระทั่งดูกระเดียดไปทางชาวพุทธแบบผู้มีปัญญา ทว่า ขณะเดียวกัน
แนวทางหลักในการขับเคลื่อนกิจกรรมอันเป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มก็คือการรณรงค์สมาชิกกลุ่มให้  ทำหน้าที่ 
“นักรบแนวหน้า” ในการพิทักษ์ปกป้องสิ่งสัญลักษณ์และรูปเคารพทางพุทธศาสนา (อาทิ วัสดุ  ทำเทียมเศียร
พระพุทธรูป ภาพพิมพ์พระพุทธรูปบนสินค้า ฯลฯ) มิให้ถูกละเมิดลบหลู่ ทัศนะดังกล่าวมีกลิ่นอายที่เป็น “ปีก
ขวา” อยู่ไม่น้อย ศาสนิกกลุ่ม “โนอิ้ง บุดด้า” ผู้หนึ่งซึ่งมีอาชีพกัปตันบริษัทสายการบิน ระบุว่า  “...มันสมควร
แล้วหรือที่จะปฏิบัติต่อสัญลักษณ์ของพระพุทธองค์เช่นนี้...ถ้ามีใครเอารูปบิดามารดาหรือผู้ใหญ่ที่ท่านเคารพมา
พิมพ์ลงบนรองเท้าแตะให้ใครที่ไหนไม่รู้มาเดินใส่เหยียบไปเหยียบมาท่านจะรู้สึกอย่างไร ...” (Phonkrit Narut 
Kanya, 2015)  

ไม่เพียงแต่บุคลิกกลุ่มที่มีลักษณะ “เอียงขวา” ในเชิงความคิดที่จะต้องลุกขึ้นมาพิทักษ์ปกป้องพระพุทธศาสนา
อย่างกระตือรือร้น อาจตั้งข้อสังเกตได้ว่า แม้ศาสนิกกลุ่ม “โนอ้ิง บุดด้า” จะเป็นกลุ่มชนชั้นกลางระดับบนอย่างเห็น
ได้ชัด พิจารณาจากหน้าที่การงาน รายได้ สถานภาพ การศึกษา15 หากแต่พวกเขา จำนวนไม่น้อยกลับให้ความสำคัญ
เป็นอย่างยิ่งกับทัศนะเรื่อง “กรรมเก่า” วิปัสสนาจารย์ “อ.” ผู้นำกลุ่ม “โนอิ้ง บุดด้า” บอกเล่าประสบการณ์ความ
เชื่อที่ว่า ตนคงมีกรรมเก่ามากมายจึงทำให้ช่วงต้นของชีวิตตั้งแต่อายุ 15 – 30 ปี เหมือนเรือที่ถูกพายุซัดกลางทะเล
จนแทบจะอัปปาง ไม่ว่าจะเป็นการเติบโตท่ามกลางครอบครัวที่แตกแยก มีความหวังเพื่อที่จะผิดหวัง สูญเสียลูกคน
แรกเมื่ออายุได้ 4 เดือน ธุรกิจพัง ชีวิตคู่ล้ม เป็นหนี้สิน “...ข้าพเจ้าตั้งคำถามกับตัวเองเสมอว่า เราเคยทำกรรมอะไร
ไว้หนอ ทำไมชีวิตถึงเลวร้ายอย่างนี้...” (Wongsakon, 2016, p. 16) 

ข้อเขียนของ วิปัสสนาจารย์ “อ.” บอกเล่าประสบการณ์ของเธอในการการเสาะหาครูอาจารย์เพื่อเรียน
ปฏิบัติวิปัสนากรรมฐานจากการแนะนำของเพื่อนฝูงที่เป็นนักปฏิบัติธรรม ทั้งนี้ เธอเคยเข้าสำนักปฏิบัติที่มีชื่อ 
อย่างหลวงพ่อจรัญ ฐิตธมฺโม แห่ง วัดอัมพวัน จังหวัดสิงห์บุรี, สายพระป่าของหลวงปู่มั่น ภูริทัตโต อย่าง หลวง
ปู่เจี๊ยะ จุนฺโท รวมถึงสายวิปัสสนาจารย์โกเอนก้าซึ่งมีศูนย์ปฏิบัติธรรมหลายสาขาทั่วโลกรวมถึงประเทศไทย 

 
15 หากพิจารณาจากทีมงานของกลุ่ม “โนอิ้ง บุดดา” ดังที่ปรากฏในส่ือของกลุ่มอย่าง นิตยสาร ข้ามห้วงมหรรณพ กับ 5000s.org พบว่าทีมงานล้วน
เป็นกลุ่มชนชั้นกลางที่มีหน้าที่การงาน การศึกษา รายได้สูง บ้างเป็นนักธุรกิจส่งออก แพทย์ สั ตวแพทย์ อาจารย์มหาวิทยาลัย นักข่าว สถาปนิก 
นักบิน แอร์โฮสเตส ฯลฯ.  



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

253 

เธอฝึกปฏิบัติสมาธิแบบเร่งความเพียรเพราะต้องการทราบเหตุแห่งกรรมจนกระทั่งสามารถ “เห็นนรก” “เห็น
สวรรค์” ข้อเขียนบอกเล่าถึงสภาวะ “ปุพเพนิวาสานุสติญาณ” หรือ การระลึกชาติได้อันเนื่องมาจากการปฏิบัติ
วิปัสนากรรมฐาน ทั้งนี้ เธอระลึกได้ว่าในชาติสุดท้ายเคยเป็นหญิงสาวสกุลผู้ดีที่มีชีวิตอยู่ในสมัย พระเจ้าตากสิน 
หากแต่ถูกลงโทษฟันคอตายในหลักประหาร โดยที่มิได้ทำความผิดแต่อย่างใด วิปัสสนาจารย์ “อ.” ระบุว่า 
นี่เองที่คือคำตอบที่ว่าทำไมชาติภพนี้เธอจึงมีอุปนิสัยใจร้อน อารมณ์รุนแรง โมโหง่ายชอบฟังเพลงเศร้าๆ และ
ชอบทับถมกับความทุกข์ของตนเองให้เศร้าจนถึงที่สุด (Wongsakon, 2016, p. 38-40) 

ไม่เพียงแต่ ผู้นำกลุ่ม “โนอิ้ง บุดด้า” สานุศิษย์ของกลุ่มหลายคนล้วนมีแนวโน้มมุ่งเน้นไปที่เรื ่อง “กรรมเก่า” 
ตัวอย่างเช่นสจ๊วตหนุ่มที่เล่าเรื่องของตนเองว่าถูกจริตกับการปฏิบัติ “เตโชวิปัสสนา” จนมีความก้าวหน้าในการ
ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานและระลึกชาติได้อย่างรวดเร็ว สจ๊วตหนุ่มผู้นี้เชื่อว่ากรรมคือเครื่องผูกภพชาตินำพาเราให้
มาเกิด ข้อค้นพบจากการทำวิปัสสนากรรมฐานของเขา คือ คำตอบของสภาวการณ์ท่ีเห็นและเป็นอยู่ในชาตินี้ 

“... ข้าพเจ้าเป็นโรคภูมิแพ้โดยเฉพาะแพ้ควันต่างๆ เช่น บุหรี่ ควันธูป ยากันยุง  เหตุ
เป็นเพราะในสมัยที่มีสังขารเป็นทหารญี่ปุ่น มีหน้าที่จับนักโทษเชลยมาทรมานโดย
การรมควันพิษจนตาย แต่ด้วยทำไปตามหน้าที่ แม้ว่าใจจะเศร้าสลดเพียงใดก็ตาม นี้
เองจึงส่งผลให้เป็นภูมิแพ้ในชาตินี้รักษาอย่างไรก็ไม่หายขาด ... ข้าพเจ้ามักไม่ได้เลื่อน
ตำแหน่งงาน แม้ว่าจะขยันทำงานเท่าไหร่ก็มักจะโดนมองข้ามจนอยู่ในตำแหน่งเดิม
ตลอด เหตุเป็นเพราะในสมัยที ่มีสังขารเป็นแม่ครัวในวัง ข้าพเจ้าเป็นคนบ้าใน
เกียรติยศศักดิ์ศรี ยึดติดกับตำแหน่ง มักจะลงโทษลูกครัวด้วยวิธีอันรุนแรง ชอบใช้
คำพูดเสียดแทงใจผู้อื่นเรียกง่ายๆ ว่าเป็นคนบ้าอำนาจ ... ในวัยเด็กข้าพเจ้ามักจะมี
เหตุให้ย้ายที่อยู่บ่อยๆ เหตุเป็นเพราะในสมัยเป็นทหารข้าพเจ้าเคยเรียกไถเก็บส่วย
จากชาวบ้าน หากใครไม่มีเงินส่งส่วยก็ไล่ที่และยึดทรัพย์สิน ... ชาติภพนี้ (ข้าพเจ้า) 
มักจะไม่สมหวังในความรัก เหตุเป็นเพราะเคยอิจฉาความรักของผู้อื่น คอยขัดขวาง
ความรักและผิดลูกมียคนอื่น ส่งผลให้ชาติภพนี้พบเจอใครจึงมักจะเป็นเหตุแห่งรัก
สามเส้าอยู่เสมอๆ ...”  

 (Phonkrit Narut Kanya, 2015, p.142-144) 

หากกล่าวอย่างรวบยอด ทัศนะของกลุ่มสานุศิษย์ “โนอ้ิง บุดดา” จำนวนมากในหมู่ของพวกเขาเห็นว่า การ
ปฏิบัติวิปัสสนาไม่ใช่เรื่องไกลตัว หากแต่เป็นสิ่งสำคัญในการพลิกชีวิตให้พ้นจากวงจรกรรมและวัฏสงสาร การ
ระลึกกรรมที่ส่งผลจากอดีตได้ทำให้เรารู้ต้นตอของปัญหาการขออโหสิกรรมแก่เจ้ากรรมนายเวรอาจจะ ช่วยให้
แก้ได้ตรงจุดมากยิ่งขึ้น ทัศนะเช่นนี้ตั้งอยู่บนฐานคิดเดียวกับคำสอนของ หลวงพ่อจรัญ ฐิตธมฺโม แห่ง  วัดอัมพ
วัน จังหวัดสิงห์บุรี ที่เน้นย้ำเรื่องผลแห่งกรรม และเป็นทัศนะเดียวกับคำอธิบายหลักของหนังสือ  เบสเซลเลอร์ 
เสียดายคนตายไม่ได้อ่าน (2547) โดย ดังตฤณ ที่อยู่ในความสนใจอย่างกว้างขวางของผู้อ่านที่เป็นชาวพุทธชน
ชั้นกลางไทย ดังที่กล่าวมาก่อนหน้านี้ กระนั้น สิ่งที่อาจตั้งเป็นข้อสังเกตก็คือ ปฏิบัติการและความเชื่อในเรื่อง 
“อำนาจแห่งกรรม”-“การแก้กรรม” ของชนชั้นกลางไทยเหล่านี้ โดยแท้จริงแล้วล้วนสะท้อนทัศนะมุมมองพุทธ
ศาสนาแบบมหาชนหรือพุทธศาสนาแบบชาวบ้าน หากแต่ก็เป็นชาวพุทธชนชั้นกลางไทยนั่นเองที่มักหมิ่นแคลน
ความ “ไม่พุทธ” ต่างๆ นานา ของพุทธศาสนาแบบชาวบ้าน โดยมีข้อยกเว้นในเรื่อง “อำนาจแห่งกรรม” 
ปัญหาก็คือการประนามความงมงายและความหลงผิดมักตกอยู่กับชนชั้นที่ด้อยกว่าที่ไม่มีอำนาจทางการเมือง



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

254 

และการเงินมากพอ ทั้งที่ชนชั้นกลางระดับบนไปจนถึงชนชั้นสูงไทยต่างก็สัมพันธ์กับปฏิบัติการและความเชื่อ
เหล่านี้อย่างแนบแน่นไม่แพ้กัน (McDanial, 2011) 
 
สรุป และความส่งท้าย  
 จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่าพุทธศาสนาของชนชั้นกลางไทยนับเป็นปรากฏการณ์ทางสังคมวัฒนธรรมใหม่ที่
เพิ่งเกิดขึ้นมาไม่ช่วงระยะเวลาไม่กี ่ทศวรรษนี้ ทั้งมีลักษณะเป็นส่วนผสมระหว่างค่านิยมเก่า -ใหม่ อย่างมี
นัยสำคัญ ทั้งนี้ ฐานคิดท่ีตั้งอยู่บนหลัก “อำนาจแห่งกรรม” และ “มโนทัศน์ศีล 5” ที่สะท้อนผ่านปรากฏการณ์
ร่วมสมัยนั้น กล่าวได้ว่าเป็นเพียงส่วนเสี้ยวของปรากฏการณ์ใหญ่ในพฤติกรรมและในทัศนะ แบบชาวพุทธชน
ชั้นกลางไทยที่แท้จริงแล้วมีความเป็นพหุและความแตกต่างหลากหลายสูง พุทธศาสนาชนชั้นกลางไทยยังมี
ประเด็นเชื่อมต่อเพื่อการวิเคราะห์พฤติกรรมทางสังคม ตลอดจนความคิดความเชื่อ ระบบคุณค่า อารมณ์
ความรู้สึก ผ่านแว่นมุมมองของมิติและปรากฏการณ์ต่างๆ ได้อีกมาก อาทิ มิติทางพุทธศาสนาแบบที่  มุ่ง
ตอบสนองการเอาตัวรอดในแบบปัจเจก ปรากฏการณ์ “ช็อปปิ้งครูบาอาจารย์” - “ตามหาพระอรหันต์” ของ
ชาวพุทธชนชั้นกลางไทย ไปจนถึงการเกิดข้ึนของบรรดาเหล่า “พุทโธเลี่ยน” ที่มีแนวโน้มของการเดินไปสู่ทัศนะ
แบบ “ปีกขวา” มากขึ้นทุกที นอกจากนี้ การศึกษาพุทธศาสนาชนชั้นกลางไทยยังอาจสามารถพิจารณา
เปรียบเทียบตัดกับฐานคิดมุมมองสากล เช่น แนวคิดเสรีนิยมกับประชาธิปไตย (liberalism and Democracy) 
ฯลฯ สิ่งเหล่านี้ล้วนเป็นประเด็นศึกษาที่พึงทำความเข้าใจอย่างลึกซ้ึงต่อไป  
 
  



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

255 

References 
 

Anderson, B. (1977). Withdrawal Symptoms: Social and Cultural Aspect of the October 6 
Coup. Bulletin of Concerned Asian Scholars. 9(3). 13-30. 

Bangyikan, S. (2009) kao kham tham praden thi rao songsai kieokap phut satsana [9 questions 
about Buddhism.]. a day, 9(108).  

Buaban, J. (2017) khrai khư phu kamnot phrưttikam thi mo ̜som kho ̜ng phra? [ Who sets 
Proper behavior of monks] Retrieved from https://prachatai.com/journal/2017/11/73914  

Chansongseang, W. (2006). mokkhaphalaram: aram anpen kamlang pen kamlang hæng 
khwam lutphon [Mokkhaphalaram: Monastery of liberation]. Sarakadee, 22(225). 98-109.  

Chanthornwong, S (2006). bot phichan waduai wannakam kanmưang læ prawattisat [Review 
of literature, politics and history]. Bangkok: Khobfai. 

Chaturan, N. (n.d.). phuttholoyi luangpho ̜ Charan son kan charœnphra kammathan duai 
satipattathan si [“Phuttholoyi” Reverend Father Charan teaches meditation by the 
Consciousness 4]. Bangkok: Phraphutsatsanaprakat.  

Chuangsakun, S. (1993). khwam plianplæng kho ̜ng khana song sưksa korani thammayutiknikai 
Pho.So. 2368 – 2464 [Changes of the clergy A case study of thammayut doctrine, 1825-
1921]. Journal of Letters, 25(1-2). 44-73.  

Dangtrin. (2004). siada khon tai mai daian (Phim khrang thi samsipet) [Sadly, the dead didn't 
read it (38th ed.)]. Bangkok: DMG. 

Eaosriwong, N. (1984). pakkai læ bai rưa ruam khwam riang waduai wannakam læ 
prawattisat ton Rattanakosin [Pen and Sail: Literature and history of the early 
Rattanakosin period] Bangkok: Amarin.  

Eaosriwong, N. (1993). watthanatham kho̜ng chon chan klang Thai [Culture of the Thai middle 
class]. Journal of Thammasat, 19(1). 31-41.  

Kasi, P. (n.d.) chiwit likhit duai kam [Destined life with karma] Bangkok: Liengchaeng 
Kittiarsa, P. (2012). Mediums, Monks, and Amulets: Thai Popular Buddhism Today. Bangkok: 

Silkworm. 
McDaniel, J, (2011). The Lovelorn Ghost and The Magical Monk: Practicing Buddhism in 

Modern Thailand. NY: Columbia University Press. 
Matcharoen, W. (1993). bæprian sangkhommasưksa kap kanklomklao thangkan mưang nai 

samai cho ̜mphon sarit thanarat: sưksa korani khwammankhong kho ̜ng sathaban chat 
satsana phra maha kasat [Social studies textbook with politicalization In the period of 
Field Marshal Sarit Thanarat]. Journal of Letters, 25(1-2). 91-107.  

Phasuthanchat, P (2017). khrat læ khwinin [Solar eclipse and quinine]. Bangkok: Illumination 
Editions. 

https://prachatai.com/journal
https://prachatai.com/journal/2017/11/73914


 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

256 

Phatthrakunwanit, C. (2016) satchaniyom mahatsachan nai ngan khong kabrian kasia 
maket, thoni mo̜risan læ wannakam Thai [Wondrous realism in the work of Gabriel 
Garcia Marquez, Toni Morrison And Thai literature]. Bangkok: An.  

Phonkrit Narut Kanya. (2015). kœt mai sam mum num sao thi mung dœnna su thang 
nipphan [Reborn: three young people who desire nirvana]. Bangkok: Thankanphim 

Photchanalawan, P. (2019). Thai pidok prawattisat kanmưang sangkhom ruamsamai khong 
phut satsana Thai [Thaipidok: Contemporary social and political history of Thai 
Buddhism.]. Bangkok: Illumination Editions. 

Ratchakawee, N (2013). khwam chưa bæp phut Thai nai kan totan khommiunit Pho.So. 
songphanharoipæt - so ̜ngphanharo ̜isipkao [Thai Buddhist beliefs in anti-communism, 
1965-1976 C.E.]. (Master of arts thesis, Thammasat University).  

Saesow, R. (2006). rachan kot hæng kam [King of the karma]. n.p. 
Sattayanurak, S. (2007). khưk rit kap praditthakam khwampen Thai lem song [Khukrit and The 

Thai invention Vol 2]. Bangkok: Mathichon. 
Sivaraksa, S. (2004). phut satsana Thai læ prachathipatai Thai chak mummong khong So Sivaraksa 

[Thai Buddhism and Thai Democracy From the perspective of So Sivaraksa]. Bangkok: Siam. 
Taylor, J.L. (1993). Forest Monks and the Nation – State: An Anthropological and Historical 

Study in Northeastern Thailand. Singapore: Institute of Asian Studies.  
Thanomsasana, S. (2015). kan plianplæng thang khwamkhit khong chon chan klang Thai kap 

" rưang anlen" Thaisamaimai thotsawatso̜ngphansiroihoksip - thotsawat 
songphansiroipætsip [The Changing Perspective of the Thai Middle Class and Modern Thai 
Fictions Late 1910s-Late1940s]. (Dissertation, Chulalongkorn University).  

Thaweesak, S. (2018). Phutthathat Phikkhu kap phut satsana bæp lok wisai [Phutthathat and 
the Secular Buddhism]. Pachanrayasan, 42(2). 52-72.  

Uitekkheng, K. (2015). phut sat nai saiyasat [Buddhism in black magic]. Retrieved from 
https://www.youtube.com/watch?v=yDcJZzsaGzg  

Wachirayanawarorot. (1983). wipatsana kammatthan wipanlatkatha læ phra ti lak kho Na 
katha [Meditation and Incantation details]. Bangkok: Mahamakutratwitthayalai.  

Wantana, S. (1977). wannakam phut satsana bæp chaoban phicharana korani: kot hæng kam 
kho ̜ng tor liangphibun [Buddhist literature, folklore, consider the case of the the krama of 
T.Liang Phibun]. Journal of Thammasat, 7(2). 82-101.  

Wasi, P. (1987). suan mok thammakai santi asok [Three monasteries]. Bangkok: mo chaoban.  
Winichakul, T. (1997). Siam Mapped: A History of the Geo-Body of a Nation. HI: University of 

Hawaii Pres. 
Wongsakon, A. (2016). techo wipatsana . . . pœt pratu nipphan (Phim khrang thi hok) [Fire 

Meditation: Open the door of nirvana (6th ed.)]. Bangkok: Amarin. 
Worawanno, P. (2017). phut mai la yom [Buddhist, Yom?]. Bangkok: Wara. 


