
 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

177 

การถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นหัตถกรรมจักสาน 
ในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย 

 
ศุมรรษตรา แสนวา1 

 

(Received: March 11, 2020; Revised: October 5, 2020; Accepted: November 18, 2020) 
 
บทคัดย่อ 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อรวบรวมและศึกษาการถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นหัตถกรรมจักสานใน 
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ เก็บรวบรวมข้อมูลด้วยการศึกษาวิเคราะห์ขอมู
ลจากเอกสาร การสัมภาษณเจาะลึก และการสังเกต กลุ่มเป้าหมายได้แก่ 10 จังหวัด ประกอบด้วย 1) กาฬสินธุ์  
2) นครราชสีมา 3) บึงกาฬ 4) บุรีรัมย์ 5) มหาสารคาม 6) มุกดาหาร 7) ยโสธร 8) ร้อยเอ็ด (9) ศรีษะเกษ และ  
10) สุรินทร์ กลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลักประกอบด้วยผู้รู้และชาวบ้านที่มีความชำนาญในการทำหัตถกรรมจักสาน จำนวน  
20 คน เลือกกลุ่มตัวอย่างโดยอาศัยการแนะนำของผู้ให้ข้อมูล เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย คือแบบบันทึกข้อมูล แบบ
สัมภาษณ์กึ่งโครงสร้าง และแบบสังเกต วิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีวิเคราะห์เนื้อหา ผลจากการวิจัยพบว่า องค์ความรู้ภูมิ
ปัญญาท้องถิ่นหัตถกรรมจักสานมี 8 ด้าน ได้แก่ 1) ด้านประเภทของหัตถกรรมจักสาน มีความเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิต 
ประเพณีและพิธีกรรม 2) ด้านรูปแบบของงานจักสาน มีการพัฒนารูปแบบให้สอดคล้องกับความต้องการของผู้ใช้  
3) ด้านลวดลาย มีการออกแบบให้สวยงามและเหมาะสมกับประโยชน์ใช้สอย 4) ด้านวัสดุที่ใช้ในงานจักสาน มีความรู้
เกี่ยวกับการเลือกใช้วัสดุและวัตถุดิบจากธรรมชาติที่มีในท้องถิ่น 5) ด้านเครื่องมือที่ใช้ในงานจักสาน มีความรู้และทักษะ
ในการออกแบบและประดิษฐ์เครื่องมือสำหรับใช้ในการจักสานได้อย่างเหมาะสม 6) ด้านการบำรุงรักษาเครื่องมืองาน 
จักสาน มีความรู้เกี่ยวกับการดูแลรักษาอุปกรณ์และเครื่องมือที่ใช้ในการจักสาน 7) ด้านวิธีจักสาน มีความรู้เกี่ยวกับ
ขั้นตอนในการจักสานตั้งแต่เริ่มต้นจนงานสำเร็จเรียบร้อย และ 8) ด้านการอนุรักษ์และการพัฒนางานจักสาน มีความรู้
ในการรักษารูปแบบของงานจักสานที่ได้เรียนรู้มาจากบรรพชน คงความเป็นเอกลักษณ์ในแบบเก่าไว้ และมีการเรียนรู้
เพ่ือพัฒนารูปแบบเพ่ิมเติมให้ผลิตภัณฑ์มีความสอดคล้องตรงกับความต้องการของผู้ใช้งาน ส่วนการถ่ายทอดองค์ความรู้
ภูมิปัญญานั้น ประกอบด้วย 3 ด้าน ได้แก่ 1) การกำหนดองค์ความรู้ภูมิปัญญาที่ต้องการถ่ายทอด 2) วิธีการถ่ายทอด
องค์ความรู้ซึ่งมี 8 วิธี ได้แก่ 2.1) การสอบถามหรือการถาม-ตอบ 2.2) การบอกเล่าหรือมุขปาฐะ 2.3) การสอนหรือการ
อบรม 2.4) การสังเกต 2.5) การฝึกปฏิบัติ 2.6) การสาธิต 2.7) การจัดทำหลักสูตรในโรงเรียน 2.8) การถ่ายทอดด้วยสื่อ
เทคโนโลยี และ 3) การเก็บรวบรวมองค์ความรู้ ส่วนใหญ่ไม่ได้จัดเก็บหรือบันทึกองค์ความรู้ลงในสื่อรูปแบบใด วิธีการ
ถ่ายทอดองค์ความรู้ที่ใช้กันทั่วไป คือ การบอกเล่าหรือมุขปาฐะ ซึ่งเป็นการสอนทำด้วยการพูดแบบปากเปล่าและเป็น
การถ่ายทอดองค์ความรู้กันในครอบครัว 
 
คำสำคัญ: หัตถกรรมจักสาน การถ่ายทอดองค์ความรู้ การจัดการความรู้ ภูมิปัญญาท้องถิ่น 

 
1 ดร., อาจารย์ประจำ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลยัศรีนครินทรวิโรฒ อีเมล: sumattra@g.swu.ac.th 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

178 

Knowledge Transfer of Local Wisdom on Wickerwork Handicrafts 
in the Northeastern Region of Thailand 

 
Sumattra Saenwa2 

 

 
Abstract 
 The purpose of this research was to collect and study the methods of knowledge transfer of local 
wisdom on wickerwork handicrafts in the northeastern region of Thailand. This research was done using a 
qualitative research method. The data were collected from document analysis, in-depth interview and 
observation. The study samples came from 10 provinces: 1) Kalasin, 2) Nakhon Ratchasima, 3) Bueng Kan, 
4) Buriram, 5) Maha Sarakham, 6) Mukdahan, 7) Yasothon, 8) Roi Et, 9) Sisaket, and 10) Surin. Through 
snowball sampling, in-depth interviews were conducted with 20 key informants consisting of local experts 
and villagers with extensive knowledge on wickerwork handicrafts. The research instruments were 
document analysis form, semi-structured interview form, and observation form. The collected data were 
analyzed by content analysis. The results of this research indicated that knowledge on wickerwork 
handicrafts comprised 8 aspects: 1) the type of wickerwork handicrafts – the products related to their way 
of life, traditions and rituals, 2) the design of wickerwork handicrafts – applying to meet the needs of users, 
3) the pattern of wickerwork handicrafts - a beautiful pattern design and suitable for use, 4) materials used 
in wickerwork - knowledge about local materials and natural materials selection, 5) tool making and using 
in wickerwork - knowledge and skills in designing and devising suitable tools, 6) tool maintenance - 
knowledge about the maintenance of equipment and tools used, 7) wickerwork making method - 
knowledge about the whole process of weaving , and 8) wickerwork conservation and development - the 
conservation and development processes were done by conserving the old format, developing new 
design due to user's need, The methods of knowledge transfer consisted of 3 aspects: 1) identifying the 
type of wisdom for transferring; 2) the methods of transfer, which could be classified into 8 methods: 2.1) 
question and answer 2.2) storytelling 2.3) coaching or training 2.4) observation 2.5) practicing 2.6) 
demonstration 2.7) creating a school curriculum and 2.8) transfer by using media technology; 3) knowledge 
capture - mostly not store knowledge in any format. The method of knowledge transfer commonly used 
was telling within family. 

Keywords: Wickerwork Handicrafts, Knowledge Transfer, Knowledge management, Local Wisdom 

 
2 Dr., Lecturer, Faculty of Humanities, Srinakharinwirot University, email: sumattra@g.swu.ac.th 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

179 

บทนำ 
ภูมิปัญญาท้องถิ่นหมายถึง ความรู้ ความคิด ความเชื่อ ความสามารถที่เป็นผลจากการใช้สติปัญญา และ

ประสบการณ์ของคนในท้องถิ่น เป็นแนวคิดที่เกี่ยวข้องกับการดำเนินชีวิตประจำวัน มีการแสดงออกในเรื่องราว
เฉพาะด้าน แสดงออกถึงความสัมพันธ์ระหว่างคนกับสิ่งแวดล้อม คนกับชุมชนและสังคม รวมถึงความสัมพันธ์
ระหว่างคนกับสิ ่งที ่เหนือธรรมชาติ  เพื ่อใช้แก้ปัญหาหรือดำเนินชีวิตประจำวันได้อย่างเหมาะสม โดยผ่าน
กระบวนการสั่งสมและสืบทอดต่อกันมาเป็นระยะเวลานาน อยู่ในรูปแบบที่จับต้องได้และจับต้องไม่ได้ เช่น 
เครื่องมือ วัตถุ สิ่งประดิษฐ์ ภาษาประจำชาติ ประจำท้องถิ่น ประเพณีท้องถิ่น พิธีกรรม ศิลปะการแสดงนั้น (Na 
thalang,  1997, p. 1 1 ; Eawsriwong,  2013, p. 3 ; Yakhotcharat, 2003, p. 3 7 ; Department of Cultural 
Promotion, 2012, online) ล้วนจัดเป็นความรู้ฝังลึก (tacit knowledge) ของคนยุคเก่าที่มีคุณค่ายิ่ง เพราะ
นอกจากจะเป็นสิ่งที่สะท้อนถึงวัฒนธรรมและประวัติศาสตร์ ความเป็นมาของชุมชนแล้ว ภูมิปัญญายังเป็นมรดกล้ำ
ค่าท่ีควรแก่การอนุรักษ์และถ่ายทอด ไม่ให้สูญหายไป สู่ยุคลูกหลานหรือสังคมอย่างไม่สิ้นสุด ในส่วนของภูมิปัญญา
ท้องถิ่นของชาวอีสานนั้นก็ประกอบด้วยภูมิปัญญาที่หลากหลายด้าน เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตและความเป็นอยู่ ได้แก่ 
ด้านขนบธรรมเนียมประเพณีและศาสนา ด้านภาษาและวรรณกรรม ด้านศิลปกรรมและโบราณคดี ด้านการละเล่น 
ดนตรีพื้นบ้าน ด้านเกษตรกรรม และด้านอุตสาหกรรมและหัตถกรรม ภูมิปัญญาจึงนับเป็นความคิดทางสังคมที่
สําคัญอย่างหนึ่ง ทั้งในลักษณะที่เป็นนามธรรม คือปรัชญาแนวทางในการดําเนินชีวิต และลักษณะที่เป็นรูปธรรมซึ่ง
เป็นเรื่องเฉพาะด้าน ซึ่งระบบดังกล่าวประกอบด้วยลักษณะสําคัญ 4 ประการ คือ ความรู้และระบบความรู้ การสั่ง
สมและการเข้าถึงความรู้ การถ่ายทอดความรู้และระบบความรู้ รวมทั้งการสร้างสรรค์และปรับปรุงภูมิปัญญา
ความรู้ นอกจากนี้ชาวบ้านยังได้ใช้สติปัญญาของตนสั่งสมความรู้และประสบการณ์เพื่อการดํารงชีพมาโดยตลอด
และย่อมถ่ายทอดจากคนรุ ่นหนึ ่งไปสู ่คนอีกรุ ่นหนึ ่งอย่างต่อเนื ่องด้วยวิธ ีการต่างๆ ที ่แตกต่างกันไปตาม
สภาพแวดล้อมของแต่ละท้องถิ่นท้ังทางตรงและทางอ้อม (Eawsriwong, 2013, p.3)  

หัตถกรรมจักสาน จัดเป็นหนึ่งในภูมิปัญญาท้องถิ่นที่มีคุณค่าควรแก่การอนุรักษ์และสืบทอดองค์ความรู้เอาไว้
เพื่อไม่ให้สูญหาย ซึ่งหัตถกรรมจักสานในที่นี้หมายความถึงสิ่งประดิษฐ์หรือชิ้นงานที่ผู้คนในท้องถิ่นได้คิดได้สร้าง
ขึ้นมา เป็นเครื่องมือหรือเครื่องใช้ในชีวิตประจำวันด้วยวิธีการสอดขัดและสานกันด้วยวัตถุดิบที่เป็นเส้น ริ้ว โดยการ
สร้างรูปทรงของสิ่งที่ประดิษฐ์ขึ้นนั้นตามความประสงค์ในการใช้สอยซึ่งคำว่า “เครื่องจักสาน” นั้น รวมไปถึงสิ่งที่
ผลิตขึ้นด้วยมือโดยวิธีจัก สาน และถักทอ เป็นหลัก (Leesuwan, 2010, p.9) หัตถกรรมจักสานในภาคอีสานยังคง
เป็นภูมิปัญญาที่ได้รับความสนใจและมีการประกอบเป็นอาชีพหลักและอาชีพเสริม ตัวอย่างเช่นหัตถกรรมไม้ไผ่ที่มี
การผลิตอยู่ทุกพื้นที่ในภาคอีสาน และมีการจัดตั้งเป็นกลุ่มผู้ผลิตจํานวนมากในทุกจังหวัด นอกจากนั้นยังพบว่า มี
การปลูกไผ่เพื่อนํามาใช้งานหลายพื้นที่ซึ่งอาจกล่าวได้ว่า ในระยะยาวไผ่ยังเป็นพืชเศรษฐกิจที่มีความยั่งยืนและใน
ปัจจุบันพบว่า รูปแบบผลิตภัณฑ์โดยส่วนใหญ่มากกว่าร้อยละ 60 เป็นผลิตภัณฑ์ที่ใช้ในครัวเรือน และใช้ในการ
ประกอบอาชีพ ซึ่งยังขาดการพัฒนาสู่ตลาดสากล ทั้งท่ีตามความเป็นจริงแล้ว งานหัตถกรรมไม้ไผ่ยังเป็นที่ต้องการ
ของคนในสังคมเมืองและตลาดต่างประเทศ ดังจะเห็นได้จากข้อมูลการจําหน่ายผลิตภัณฑ์ ชุมชนของกลุ่มที่มีความ
เข้มแข็ง มีการพัฒนารูปแบบผลิตภัณฑ์ใหม่ๆ และมียอดขายต่อเนื่อง มีผู้ค้าลงทุนทําในระบบอุตสาหกรรมเพ่ือการ
ส่งออกเพิ่มขึ้น ซึ่งตรงข้ามกับผู้ผลิตชาวบ้านที่ผลิตงานหัตถกรรมไม้ไผ่ที่ยังประสบปัญหาการพัฒนาคุณภาพไม้ไผ่ 
ปัญหาความไม่เข้าใจในความต้องการของตลาด ทําให้ขาดความเข้าใจในการพัฒนารูปแบบผลิตภัณฑ์   



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

180 

(Sikka, Sikka, & Chiarakul, 2015, p.112) นอกจากนี้องค์ความรู ้ด้านหัตถกรรมจักสานของชาวอีสานนั้นได้
แสดงออกในด้านประเภทของงานจักสาน รูปแบบของงานจักสาน ลวดลาย วัสดุที่ใช้ในการจักสาน เครื่องมือ การ
บำรุงรักษาเครื่องมือ วิธีการจักสาน และการอนุรักษ์และการพัฒนางานจักสาน Somprajob, 2016, pp.8-22) ซึ่ง
ปัจจุบันงานหัตถกรรมจักสานที่มีความละเอียดประณีตจะพบได้จากผู้สูงอายุที่มีความเชี่ยวชาญมากฝีมือเป็นพิเศษ 
ดังนั้นจึงทำให้ผลงานหัตถกรรมเป็นสิ่งที่ควรอนุรักษ์ เนื่องจากเริ่มจะสูญหายและไม่มีผู้สืบทอด 

การถ่ายทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นนั้นสามารถทำได้หลายวิธี มีนักวิชาการได้เสนอวิธีการไว้ อาทิ Aksaeng (2009, 
p.23) อธิบายว่า การถ่ายทอดความรู้ของภูมิปัญญาท้องถิ่น คือ การบอกวิชาความรู้ให้ผู้เรียนเข้าใจและนําไป
ปฏิบัติได้ ซึ่งภูมิปัญญาท้องถิ่นมักจะถ่ายทอดความรู้ให้กับผู้เรียนหรือกลุ่มเป้าหมายไปโดยอัตโนมัติ ไม่ได้เรียน
วิชาการสอนมาจากสถาบันใดๆ และจะใช้สามัญสํานึกแบบสังคมประกิต คือการเรียนการสอนที่เกิดจากการ
เลียนแบบและการจดจําสืบทอดกันมาในครอบครัวด้วยวิธีการถ่ายทอด 2 รูปแบบ คือ 1) ใช้วิธีสาธิตคือ ทําให้ดู
เป็นตัวอย่าง อธิบายทุกขั้นตอนให้ผู้เรียนเข้าใจและปฏิบัติตาม และ 2) ใช้วิธีการปฏิบัติจริง คือฟังคําบรรยาย 
อธิบาย การสาธิตแล้วนําไปปฏิบัติจริง และปฏิบัติซํ้าๆ กันจนเกิดเป็นความชํานาญ นอกจากนี้ Kunpluem (2016, 
pp.93-94) ได้เสนอกระบวนการถ่ายทอดความรู้มี 4 ขั้นตอน คือ 1) ตั้งทีมงานที่มีผู้รู ้ (key man) ของแต่ละ
ท้องถิ่น 2) วิเคราะห์และกำหนดองค์ความรู้ที่ต้องการจะถ่ายทอด 3) พิจารณาเลือกวิธีการถ่ายทอดความรู้ที่
เหมาะสมตามกลุ่มเป้าหมาย ได้แก่ วิธีสอบถาม วิธีสังเกต วิธีฝึกปฏิบัติ และใช้วิธีถอดชิ้นงาน และ 4)  เมื่อได้องค์
ความรู้แล้วก็นำมารวบรวมในรูปแบบดั้งเดิม เหมือนเป็นภาพประวัติศาสตร์ให้คนรุ่นหลังได้รับรู้ ขณะเดียวกันก็ควร
ร่วมกันวิเคราะห์ว่าภูมิปัญญาท้องถิ่นใดที่ควรประชาสัมพันธ์ให้เป็นที่ยอมรับและพัฒนา จนเป็นอาชีพและเกิดการ
คงอยู่ของภูมิปัญญาท้องถิ่นนั้น  

จากการทบทวนผลงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการถ่ายทอดหรือสืบทอดภูมิปัญญาด้านหัตถกรรมและหัตถกรรมจัก
สานพบงานวิจัยที่ศึกษาเกี่ยวกับเรื่องดังกล่าว ซึ่งได้กล่าวถึงวิธีการที่ชาวบ้านในชุมชนใช้ในการถ่ายทอดองค์ความรู้ 
มีองค์ประกอบในการถ่ายทอดภูมิปัญญาประกอบด้วย แหล่งความรู้ในการถ่ายทอด ผู้ถ่ายทอดและผู้รับการ
ถ่ายทอด และวิธีการถ่ายทอด ได้แก่ การเรียนรู้ขั้นตอนปฏิบัติงานจากรุ่นสู่รุ่นด้วยการสังเกตการเรียนรู้จากสมาชิก
ภายในชุมชน การเรียนรู้จากคำบอกเล่าจากรุ่นก่อนๆ การอบรม การเรียนรู้จากประสบการณ์ตรงของปราชญ์
ชาวบ้านผ่านกระบวนการเรียนรู้ทางสังคมและการปลูกฝังวิธีคิด การแลกเปลี่ยนความรู้อย่างไม่เป็นทางการ การ
ค้นหาแนวคิดใหม่ๆ ในการสร้างสรรค์งาน การประชุมด้านหัตถกรรมจักสาน การจัดให้มีระบบการสอนจักสาน มี
แผนในการฝึกอบรมสำหรับสมาชิกกลุ่มและนำเทคโนโลยีสารสนเทศมาบูรณาการกับระบบงาน การอาศัยบุคคล
เป็นแหล่งความรู้ในการสาธิตและฝึกอบรมระยะสั้นโดยมีโรงเรียนประถมศึกษาถือเป็นแหล่งถ่ายทอดที่สำคัญ การ
เรียนรู้แบบมุขปาฐะโดยแหล่งความรู้ที่สำคัญ คือ ครอบครัว ใช้วิธีสอนด้วยการปฏิบัติจริง การสอนแบบตัวต่อตัว 
การบอกเล่าวิธีการทำ การรวมกลุ่มกันในหมู่บ้านเพื่อทำเครื่องจักสาน การแสวงหา และเก็บเกี่ยวความรู้ที่มาจาก
ภายในกลุ ่มและภายนอก (Wongpisanulux, 2015 , pp.150-154 ; Sooksang, Panya, & Rittidet, 2014 , 
pp.203-212; Chimplee 2012, p.226; Kaeopankan, 2009, p.165; Katusukhavadee, 2009, pp.90-98)  

ดังนั้นการถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาด้านหัตถกรรมจักสานของภาคตะวันออกเฉียงเหนือจึงจัดเป็นประเด็น
หนึ่งที่น่าสนใจและควรค่าแก่การหยิบยกมาศึกษา ซึ่งจากการทบทวนวรรณกรรมและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง พบแต่
เพียงงานวิจัยที่ศึกษาเกี่ยวกับหัตถกรรมจักสานในบางพื้นที่ และเป็นการศึกษาในหลากหลายประเด็น  แต่ยังไม่มี



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

181 

งานวิจัยชิ้นใดที่ศึกษาเกี่ยวกับองค์ความรู้และการถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาด้านหัตถกรรมจักสานของภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือที่เป็นภาพรวมทั้งหมด จึงทำให้ผู ้วิจัยเกิดความสนใจที่จะรวบรวมองค์ความรู ้เกี ่ยวกับ
หัตถกรรมจักสานของภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ตลอดจนวิธีการถ่ายทอดที่คนในท้องถิ่นใช้ในการถ่ายทอดองค์
ความรู้ไปสู่คนรุ่นหลัง ซึ่งผลการวิจัยจะเป็นประโยชน์ต่อการนำไปเป็นแนวทางในการพัฒนาหรืออนุรักษ์องค์
ความรู้ภูมิปัญญาดังกล่าวให้คงอยู่สืบไป 

 
วัตถุประสงค์  

1. เพ่ือรวบรวมองค์ความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นหัตถกรรมจักสานในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย 
2. เพื่อศึกษาการถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นหัตถกรรมจักสานในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของ

ประเทศไทย 
 
นิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัย 
 1. องค์ความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นหัตกรรมจักสาน หมายถึง องค์ความรู้เกี่ยวกับภูมิปัญญาท้องถิ่นด้านหัตถกรรม
จักสาน 8 ด้าน ได้แก ่ด้านประเภทของหัตถกรรมจักสาน ด้านรูปแบบของงานจักสาน ด้านลวดลายงานจักสาน 
ด้านวัสดุที่ใช้ในงานจักสาน ด้านเครื่องมือที่ใช้ในงานจักสาน ด้านการบำรุงรักษาเครื่องมืองานจักสาน  
ด้านวิธีจักสาน และด้านการอนุรักษ์และการพัฒนางานจักสาน 
 2. หัตถกรรมจักสาน หมายถึง สิ่งประดิษฐ์หรือชิ้นงานที่ผู้คนในท้องถิ่นได้คิด ได้สร้างข้ึนมา เป็นเครื่องมือหรือ
เครื่องใช้ในชีวิตประจำวันด้วยวิธีการสอดขัดและสานกันด้วยวัตถุดิบที่เป็นเส้น ริ้ว โดยการสร้างรูปทรงของสิ่งที่
ประดิษฐ์ขึ้นนั้นตามความประสงค์ในการใช้สอย รวมไปถึงสิ่งที่ผลิตขึ้นด้วยมือโดยวิธีจัก สาน และถักทอ เป็นหลัก 
และเป็นผลผลิตที่หายาก หรือเป็นผลผลิตที่ได้รับการประกาศให้เป็นสินค้าหนึ่งตำบลหนึ่งผลิตภัณฑ์ ( OTOP) 
ระดับ 4-5 ดาว 
 
กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ศึกษาแนวคิดและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับองค์ความรู้ภูมิปัญญาหัตถกรรมจักสาน และ
วิธีการถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาหัตถกรรมจักสาน และนำมากำหนดเป็นกรอบแนวคิดในการวิจัยครั้งนี้ ดังนี้ 
(Somprajob, 2016, pp.8-22; Leesuwan, 2010, p.9; Patcharametha, 2016, pp.70-71; Promshinnawong, 
2007, pp.12-13; Department of Cultural Promotion, 2016, pp.112-114) 
 1. องค์ความรู้ภูมิปัญญาหัตถกรรมจักสาน ประกอบด้วยองค์ความรู้ 8 ด้าน  

1.1. ด้านประเภทของหัตถกรรมจักสาน เกี่ยวข้องกับการสร้างงานหัตกรรมจักสานขึ้นมาเพื่อตอบสนอง
การใช้งานในชีวิตประจำวัน เป็นงานจักสานที่ผลิตจากวัสดุที่มาจากธรรมชาติและวัสดุที่มีการประยุกต์ตามยุคสมัย
แต่พัฒนาจากองค์ความรู้เดิม  
 1.2 ด้านรูปแบบของงานจักสาน ภูมิปัญญาในการสร้างรูปแบบของงานจักสานตามความต้องการของ
ผู้ใช้งาน ผสมผสานความสวยงาม ทันสมัย หลากหลายรูปทรงและลวดลาย    

1.3 ด้านลวดลายงานจักสาน เป็นการออกแบบลวดลายที่ใช้ในส่วนมากมีลายแม่บท  



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

182 

ลายขัดดอกพิกุล ลายรวงข้าว ลายขิด และลายมัดย้อม ส่วนมากลวดลายที่ใช้สานนั้น มีลาย แม่บท ลายขัด ซึ่งเป็นลายที่ใช้
กับเครื่องจักสานทั่วไป ลายสองและลายสามใช้สำหรับงานที่ต้องการความแข็งแรงทนทาน 
 1.4 ด้านวัสดุที่ใช้ในงานจักสาน เป็นภูมิปัญญาเกี่ยวกับการเลือกวัสดุที่ใช้ในงานจักสาน โดยเลือกวัสดุซึ่งหาได้ใน
พ้ืนที่ กำหนดอายุของวัสดุที่เหมาะสมกับการนำมาจักสาน และการเลือกผสมผสานวัสดุเพ่ือนำมาจักสานได้อย่างลงตัว 
 1.5 ด้านเครื่องมือที่ใช้ในงานจักสาน เป็นภูมิปัญญาเกี่ยวกับการเลือกเครื่องมือที่ใช้ในงานจักสานได้อย่าง
เหมาะสมกับวัสดุที่จะนำมาจักสาน ได้แก่ การเลือกรูปร่าง ลักษณะของเครื่องมือ ขนาดของเครื่องมือ และประเภทของ
เครื่องมือที่เหมาะกับงานจักสานแต่ละขั้นตอน 
 1.6 ด้านการบำรุงรักษาเครื่องมืองานจักสาน เป็นภูมิปัญญาเกี่ยวกับการบำรุงรักษาเครื่องมืองานจักสาน คือเมื่อ
ใช้เสร็จจะต้องทำความสะอาดและจัดเก็บ ดูแลให้มีความพร้อมต่อการใช้งานอยู่เสมอ  
 1.7 ด้านวิธีจักสาน เป็นภูมิปัญญาเกี่ยวกับขั้นตอนและวิธีการในการจักสานว่าจะต้องมีการเริ่มต้นจักสานอย่างไร 
และปฏิบัติขั้นตอนต่อไปอย่างไร เพ่ือให้งานจักสานมีความสะดวกในการจัดทำและสำเร็จเรียบร้อย ประณีต 
 1.8 ด้านการอนุรักษ์และการพัฒนางานจักสาน เป็นภูมิปัญญาเกี่ยวกับการรักษารูปแบบผลงานเก่าๆ ที่เป็น
เอกลักษณ์ไว้ และพัฒนารูปแบบใหม่ๆ ให้สอดคล้องกับความต้องการของผู้ใช้งาน การส่งเสริมให้มีการใช้วัสดุที่มีอยู่ใน
ท้องถิ่นหรือการใช้เศษวัสดุที่เหลือใช้มาสร้างงานและถ่ายทอดวิธีการงานจักสานให้กับลูกหลานและผู้สนใจ 

2. การถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาหัตถกรรมจักสาน  
2.1 กำหนดองค์ความรู้ภูมิปัญญาที่ต้องการถ่ายทอด ในการถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่น เริ่มต้นจากการ

กำหนดองค์ความรู้ที่ต้องการไว้ก่อน เพ่ือเป็นทิศทางในการเลือกวิธีการถ่ายทอดที่เหมาะสมกับองค์ความรู้นั้นๆ  
2.2 กำหนดวิธีการในการถ่ายทอด เลือกวิธีที่จะใช้ในการถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นนั้นๆ ซึ่งสามารถ

ทำได้หลายวิธี ดังนี้  
2.2.1 การสอบถามหรือการถาม-ตอบ คือ การสอบถามจากผู้รู้ซึ่งใช้วิธีการถาม- 
ตอบแบบเผชิญหน้ากัน เพ่ือจะสามารถพูดคุยและอธิบายรายละเอียดในเชิงลึกได้  
2.2.2 การบอกเล่าหรือมุขปาฐะ คือ การบอกเล่าต่อๆ กันมาจากผู้เฒ่าผู้แก่ ผู้รู้ หรือ 
ปราชญ์ชาวบ้าน โดยการเล่าด้วยปากเปล่า ไม่มีการจดบันทึก หรือเป็นการเรียนรู้จากบรรพบุรุษถ่ายทอดกัน

มาอย่างต่อเนื่องและแหล่งความรู้ที่สำคัญ คือ ครอบครัว ใช้วิธีสอนด้วยการปฏิบัติจริง อธิบายวิธีการทำด้วยการบอกเล่า 
2.2.3 การสอนหรือการอบรม คือ การให้ผู้รู้หรือปราชญ์ชาวบ้านทำหน้าที่เป็นผู้ถ่ายทอดประสบการณ์ด้วย

วิธีการสอนหรือจัดฝึกอบรม 
2.2.4 การสังเกต คือ การให้ผู้ที่เรียนรู้และรับการถ่ายทอดเป็นผู้สังเกต ซึ่งอาจจะเป็นการสังเกตแบบเป็น

ทางการหรือไม่เป็นทางการ  
2.2.5 การฝึกปฏิบัติ คือ การให้ผู้ที่เรียนรู้ลงมือปฏิบัติจริงตามขั้นตอน องค์ความรู้นั้นก็จะถูกถ่ายทอดเข้าไป

ในตัวผู้ปฏิบัติ  
2.2.6 การสาธิต คือ การให้ผู้รู้ ทำให้ผู้เรียนรู้ดูเป็นตัวอย่าง องค์ความรู้บางอย่าง ผู้ถ่ายทอดก็อธิบายหรือสอน

ใครไม่เป็น ก็อาจใช้วิธีการสังเกตกระบวนการในการผลิตองค์ความรู้นั้นตามขั้นตอน แล้วจดบันทึกหรือบันทึกโดยการถ่ายวิดีโอ  
2.2.7 การจัดทำหลักสูตรในโรงเรียน คือ การจัดทำเป็นหลักสูตรภูมิปัญญาท้องถิ่น หรือการกำหนดให้มี

รายวิชาเกี่ยวกับภูมิปัญญาท้องถิ่นสอดแทรกอยู่ในการเรียนการสอนของโรงเรียนในชุมชนนั้นๆ  



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

183 

2.2.8 การถอดชิ้นงาน คือ การถ่ายทอดในกรณีท่ีไม่มีผู้รู้ที่เป็นตัวบุคคลทำหน้าที่ถ่ายทอดเหลือเพียงชิ้นงานที่
เป็นภูมิปัญญาท้องถิ่น ก็จำเป็นต้องอาศัยผู้ที่มีความรู้ในภูมิปัญญาท้องถิ่นนั้นมาถอดชิ้นงานเพื่อศึกษากระบวนการผลิต 
วิธีการนี้อาจไม่ตรงกบกระบวนการจริง 100% แต่ก็ใกล้เคียงกับความเป็นจริง  

2.2.9 การถ่ายทอดด้วยสื่อเทคโนโลยี เช่น การบันทึกองค์ความรู้ภูมิปัญญาไว้ในสื่อและนำไปเผยแพร่ให้กับผู้
ที่ต้องการเรียนรู้ผ่านช่องทางที่เป็นเทคโนโลยี เช่น ยูทูป  

2.3 การเก็บรวบรวมองค์ความรู้ เมื่อมีการถ่ายทอดองค์ความรู้แล้ว ควรต้องมีการเก็บบันทึกองค์ความรู้ไว้ในสื่อที่
สามารถนำไปเผยแพร่หรือให้ผู้ที่สนใจอยากเรียนรู้ได้เรียนรู้ต่อไป ป้องกันไม่ให้เกิดการสูญหาย  

 

  กรอบแนวคิดในการวิจัยแสดงได้ดังภาพที่ 1 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 
  

องค์ความรู้ภูมิปัญญาหัตถกรรมจักสาน 
ในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ 

1) ดา้นประเภทของหัตถกรรมจักสาน  
2) ด้านรูปแบบของงานจักสาน  
3) ด้านลวดลายงานจักสาน  
4) ด้านวัสดุที่ใช้ในงานจักสาน  
5) ด้านเครื่องมือที่ใช้ในงานจักสาน  
6) ด้านการบำรุงรักษาเครื่องมืองานจักสาน  
7) ด้านวิธีจักสาน  
8) ด้านการอนุรักษ์และการพัฒนางานจักสาน 

 
 การถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาหัตถกรรมจักสานในภาคตะวนัออกเฉียงเหนือ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2. กำหนดวิธีการในการถ่ายทอด 
 2.1 การสอบถามหรือการถาม-ตอบ  
 2.2 การบอกเล่าหรือมุขปาฐะ  
 2.3 การสอนหรือการอบรม  
 2.4 การสังเกต  
 2.5 การฝึกปฏิบัติ  
 2.6 การสาธิต  
 2.7 การจัดทำหลักสูตรในโรงเรยีน  
 2.8 การถอดช้ินงาน  
 2.9 การถ่ายทอดด้วยสื่อเทคโนโลยี  
 

1. กำหนดองค์ความรู ้
ภูมิปัญญาที่ต้องการ

ถ่ายทอด 
 

3. การเก็บรวบรวม
องค์ความรู ้
 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

184 

วิธีการวิจัย  
 การศึกษาครั ้งนี ้ เป ็นการศึกษาการถ่ายทอดองค์ความรู ้ภ ูม ิปัญญาท้องถิ ่นหัตถกรรมจักสานในภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย ใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (qualitative research) ประกอบดวยการศึกษา
และวิเคราะห์ขอมูลจากเอกสารหรือการวิจัยเชิงเอกสาร (documentary research) การสัมภาษณเจาะลึก (in-
depth interview) และการสังเกตดังนี้ 

1. กลุ่มเป้าหมายในการวิจัย ได้แก่ ชุมชนจากจังหวัดในเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทยที่มี
หัตถกรรมจักสานซึ่งเป็นสิ่งประดิษฐ์หรือชิ้นงานที่ผู้คนในท้องถิ่นได้คิดได้สร้างขึ้นมา เป็นเครื่องมือหรือเครื่องใช้ใน
ชีวิตประจำวันด้วยวิธีการสอดขัดและสานกันด้วยวัตถุดิบที่เป็นเส้นริ้ว โดยการสร้างรูปทรงของสิ่งที่ประดิษฐ์ขึ้นนั้น
ตามความประสงค์ในการใช้สอย รวมไปถึงสิ่งที่ผลิตขึ้นด้วยมือโดยวิธีจัก สาน และถักทอเป็นหลัก เป็นผลผลิตที่หา
ยาก หรือเป็นผลผลิตที่ได้รับการประกาศให้เป็นสินค้าหนึ่งตำบลหนึ่งผลิตภัณฑ์ (OTOP) ระดับ 4-5 ดาว ทั้งนี้ใน
การวิจัยครั้งนี้ไม่นับรวมชุมชนซึ่งมีการทำหัตถกรรมจักสานที่เป็นผลิตภัณฑ์ท่ีสามารถหาได้ในชุมชนทั่วไป หรือเป็น
องค์ความรู้ที่มีการสืบทอดกันเชิงประจักษ์ ยากแก่การสูญหาย ประกอบด้วย 10 จังหวัดได้แก่ 1) กาฬสินธุ์ (เครื่อง
จักสานไม้ไผ่และเสื่อกกลายขิด) 2) นครราชสีมา (เครื่องจักสานไม้ไผ่) 3) บึงกาฬ (ขันกระหย่อง) 4) บุรีรัมย์ (แผ่น
รองจานพันเกลียว รองเท้าผักตบชวา และพัดใบตาล) 5) มหาสารคาม (เครื่องหวายและจ่อเลี้ยงไหม) 6) มกุดาหาร 
(ตะกร้าสานพลาสติก) 7) ยโสธร (กระติบข้าวลวดลายตัวอักษร) 8) ร้อยเอ็ด (มวยนึ่งข้าว) 9) ศรีษะเกษ (ครุน้อย) 
10) สุรินทร์ (เข่งปลาทู) โดยเป็นการศึกษาจากเอกสารทั้ง 10 จังหวัด จากนั้นได้เลือกสัมภาษณ์เชิงลึกและสังเกต
เพิ ่มเติม 6 จังหวัด ซึ ่งมีการทำหัตถกรรมจักสานซึ ่งเป็นผลผลิตที ่หายากและมีความเป็นเอกลักษณ์  ได้แก่ 
มหาสารคาม บุรีรัมย์ สุรินทร์ ศรีษะเกษ ยโสธร และร้อยเอ็ด จากกลุ่มผู้ให้ข้อมูลซึ่งประกอบด้วยผู้รู้ในชุมชนหรือ
ปราชญ์ชาวบ้านจำนวน 8 คน ครูภูมิปัญญาจำนวน 3 คน และชาวบ้านที่ทำหัตถกรรมจักสานจำนวน 9 คน รวม
จำนวน 20 คน  

 

2. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย  
 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ประกอบด้วย แบบบันทึกข้อมูล แบบสัมภาษณ์ และแบบบันทึกการสังเกต 

มีรายละเอียดดังนี้ 
  2.1 แบบบันทึกข้อมูล สำหรับการวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสาร สร้างแบบบันทึกข้อมูลตามกรอบแนวคิด
ในการวิจัยเพื่อสะดวกในการเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารได้ครบถ้วนตรงประเด็น โดยมีแนวคำถาม  2 ประเด็น
หลัก ตามกรอบแนวคิดที่กำหนดไว้ คือ ประเด็นที่ 1 องค์ความรู้ภูมิปัญญาหัตถกรรมจักสาน 8 ด้าน ได้แก่ 1) 
ประเภทของหัตถกรรมจักสาน 2) ด้านรูปแบบของงานจักสาน 3) ด้านลวดลายงานจักสาน 4) ด้านวัสดุที่ใช้ในงาน
จักสาน 5) ด้านเครื่องมือที่ใช้ในงานจักสาน 6) ด้านการบำรุงรักษาเครื่องมืองานจักสาน 7) ด้านวิธีจักสาน 8) ภูมิ
ปัญญาด้านการอนุรักษ์และการพัฒนางานจักสาน และประเด็นที่ 2 การถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาหัตถกรรม
จักสาน 9 ด้าน ได้แก่ 1) การสอบถามหรือการถาม-ตอบ 2) การบอกเล่าหรือมุขปาฐะ 3) การสอนหรือการอบรม 
4) การสังเกต 5) การฝึกปฏิบัติ 6) การสาธิต 7) การจัดทำหลักสูตรในโรงเรียน 8) การถอดชิ้นงาน 9) การถ่ายทอด
ด้วยสื่อเทคโนโลยี 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

185 

 2.2 แบบสัมภาษณ์ สำหรับการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยการสัมภาษณ์เจาะลึก เป็นแบบสัมภาษณ์กึ่ง
โครงสร้าง สร้างแนวคำถามครอบคลุมตามประเด็นที่ได้กำหนดไว้ในกรอบแนวคิดในการวิจัย ได้แก่ ประเด็นที่ 1 
องค์ความรู้ภูมิปัญญาหัตถกรรมจักสาน และประเด็นที่ 2 การถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาหัตถกรรมจักสาน  
 2.3 แบบบันทึกการสังเกต สำหรับการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยการสังเกต สร้างแบบบันทึกสำหรับการ
สังเกตครอบคลุมตามประเด็นที่ได้กำหนดไว้ในกรอบแนวคิดในการวิจัย วิจัย ได้แก่ ประเด็นที่ 1 องค์ความรู้ภูมิ
ปัญญาหัตถกรรมจักสาน และประเด็นที่ 2 การถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาหัตถกรรมจักสาน  

 

3. การเก็บรวบรวมข้อมูล 
3.1 การวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสาร ดำเนินการศึกษารวบรวมองค์ความรู้ภูมิปัญญาเกี่ยวกับหัตถกรรมจัก

สานจากแหล่งข้อมูล ได้แก่ 1) รายงานวิจัย 2) บทความวิจัย 3) บทความวิชาการ และ 4) ข้อมูลจากอินเทอร์เน็ต  
ซึ่งเลือกเฉพาะเว็บไซต์ที่จัดทำโดยหน่วยงานและมีชื่อผู้เขียนหรือผู้รับผิดชอบเนื้อหาชัดเจน  โดยใช้แบบบันทึก
ข้อมูลที่สร้างขึ้น บันทึกข้อมูลตามประเด็นที่กำหนดไว้ตามกรอบแนวคิดในการวิจัย ศึกษาครอบคลุมจังหวัดในเขต
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ จากนั้นคัดเลือกเฉพาะจังหวัดที่มีองค์ความรู้ภูมิปัญญาเกี่ยวกับหัตถกรรมจักสานที่
สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการวิจัยจำนวน 10 จังหวัด  

3.2 การสัมภาษณ์เชิงลึกและการสังเกต ผู้วิจัยดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยตนเองในพ้ืนที่ 6 จังหวัด จาก 
10 จังหวัดที่เลือกในข้อ 3.1 ได้แก ่มหาสารคาม บุรีรัมย์ สุรินทร์ ศรีษะเกษ ยโสธร และร้อยเอ็ด มีข้ันตอนดังนี้ 

 3.2.1) เดินทางไปยังพื้นท่ีที่เป็นกลุ่มเป้าหมาย  
 3.2.2) แนะนำตัวเองและแสดงเอกสารรับรองตัวบุคคลจากหน่วยงานต้นสังกัดของผู้วิจัย  
 3.2.3) พูดคุยทำความรู้จักกับกลุ่มผู้ให้ข้อมูล และขออนุญาตสัมภาษณ์แบบไม่เป็นทางการ  
 3.2.4) จดบันทึกคำให้สัมภาษณ์ร่วมกับการสังเกต และขออนุญาตบันทึกภาพและคลิปวิดีโอ  
 

4. การวิเคราะห์ข้อมูล  
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ วิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีการวิเคราะห์เนื้อหา (content analysis)  

มีข้ันตอนดังนี ้
4.1 ตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูลที่ได้มา 
4.2 จัดระเบียบข้อมูลโดยจัดกลุ่มเนื้อหาและทำการบันทึกแยกเป็นประเด็นตามกรอบแนวคิดในการวิจัย  
4.3 สรุปและตีความ ผู้วิจัยได้วิเคราะห์และตีความจากเนื้อหาที่ได้มา สรุปและนำเสนอด้วยการบรรยาย  

 
ผลการวิจัย  

ผลจากการวิเคราะห์ข้อมูล พบว่า องค์ความรู้และการถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นหัตถกรรมจักสาน
ในแต่ละประเด็น มีดังนี้  

1. องค์ความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นหัตถกรรมจักสานในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย  
 1.1 ด้านประเภทของหัตถกรรมจักสาน ภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทยมีการทำหัตถกรรมจักสาน

ขึ้นมาเพ่ือใช้งานและมีความเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิต ความเป็นอยู่ประจำวัน ประเพณีหรือพิธีกรรรม เป็นองค์ความรู้ที่
สืบทอดมาจากบรรพชนรุ่นก่อน ทั้งที่เป็นของสำหรับใช้สอยและเครื่องประดับ ตกแต่งเพื่อความสวยงาม แสดงให้



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

186 

เห็นถึงภูมิปัญญาที่หลากหลายสอดคล้องกับกิจกรรมและการดำรงชีวิตคของผู้คนในชุมชน จากองค์ความรู้ที่
ปรากฏสามารถจำแนกเป็นประเภทได้แก่  

1.1.1 เครื่องจักสานเกี่ยวกับการบริโภค เช่น กระติบใส่ข้าว เข่งปลาทู มวยนึ่งข้าว เป็นต้น 
1.1.2 เครื่องจักสานที่เกี่ยวกับการยังชีพ เช่น ข้องใส่ปลา จ่อเลี้ยงไหม เป็นต้น 
1.1.3 เครื่องใช้สอยในครัวเรือน เช่น พัดใบตาล ตะกร้าสาน เครื่องหวาย เสื่อกก เป็นต้น 
1.1.4 เครื่องจักสานที่เป็นเครื่องประดับตกแต่ง เช่น รองเท้าสาน ครุน้อย เป็นต้น 
1.1.5 เครื่องจักสานเกี่ยวกับประเพณีและพิธีกรรม เช่น ขันกระหย่อง ธรรมาสน์หวาย เป็นต้น 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 2 ตัวอย่างเครื่องจักสานที่เกี่ยวกับการบรโิภค “เข่งปลาท”ู 
 

1.2 ด้านรูปแบบของงานจักสาน มีองค์ความรู ้ในการสร้างและพัฒนารูปแบบของงานจักสานให้
สอดคล้องตรงกับความต้องการของผู้ใช้งาน มีการประยุกต์และผสมผสานความทันสมัย ซึ่งเป็นพัฒนาการจากการ
จักสานแบบดั้งเดิมได้อย่างลงตัว และในบางชุมชนสามารถพัฒนาเป็นวิสาหกิจชุมชนได้ เช่น เครื่องจักสานหวายที่
ทำเป็นชุดรับแขก การประยุกต์การสานครุใส่น้ำในอดีตเป็นครุน้อย (มีขนาดเล็กลง) และทำเป็นเครื่องประดับของ
ตกแต่ง ซึ่งการจักสานครุน้อยมีปรากฏเพียงแห่งเดียว คือ ที่บ้านสะอาง อำเภอขุขันธ์ จังหวัดศรีสะเกษ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 3 ตัวอย่างเครื่องหวายที่ทำเป็นชุดรับแขก 
 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

187 

 
 
 
 
 

 
 

ภาพที่ 4 ตัวอย่างการประยุกต์การสานครุน้อยและทำเป็นตา่งหู 
 

1.3 ด้านลวดลายงานจักสาน มีองค์ความรู้ในการออกแบบลวดลายงานจักสานตามความต้องการและ
เหมาะสมกับชิ้นงานนั้นๆ รวมถึงประโยชน์ที่จะใช้สอย และในบางชิ้นงานออกแบบเพ่ือความสวยงาม แปลกตา ดังนี้ 

1.3.1 ลายขัด (ภาษาถิ่นเรียก “ลายกราว”) เป็นลายพื้นฐานเก่าแก่ ถือเป็นแม่แบบของลายจักสาน 
ลักษณะของลายขัด เป็นการสร้างแรงยึดระหว่างตอกด้วยการขัดกันเป็นรูปมุมฉาก ระหว่างแนวตั้งกับแนวนอน โดยใช้
ตอกยืน หรือตอกแนวตั้งหรือตอกยืนสอดขัดกับตอกแนวนอน โดยยกขึ้นเส้นหนึ่ง ข่มหรือขัดลงเส้นหนึ่ง สลับกันไป 
หรือที่เรียกว่า ลายหนึ่ง และพัฒนาไปเป็นลายสองและลายสามใช้สำหรับงานที่ต้องการความแข็งแรงทนทาน  
 

 
 
 
 
 
 
 

ภาพที ่5 ลวดลายจักสาน (ลายขัด) 
 

 
 

ภาพที่ 6 ตัวอย่างมวยนึ่งข้าวและกระติบข้าว (ลายขัด) 
 

  ลายขัด  ลายสอง  ลายสาม 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

188 

  1.3.2 ลายทแยง ลักษณะการสานคล้ายการถัก ส่วนมากใช้ตอกเส้นแบนและบาง โครงสร้างของลาย
ทแยงไม่มีเส้นตั้งหรือเส้นนอนเหมือนลายขัด เป็นลายสานที่ต้องการผิวเรียบบางสามารถสานต่อเชื่อมกันไปตาม
ความโค้งของภาชนะที่ต้องการได้ เครื่องจักสานที่สานด้วยลายทแยงนี้ส่วนมากจะสามารถทรงรูปอยู่ได้ด้วยตัวเอง 
แต่ความแข็งแรงจะไม่ทนเท่าลายขัด มักใช้สานภาชนะโปร่ง เช่น เข่ง ชะลอม หรือใช้สานประกอบกับลายอื่น ใน
ภาคตะวันออกเฉียงเหนือมีการใช้ลายลักษณะนี้ทำเข่งปลาทู ซึ่งภาษาถิ่นเรียกว่า “ลายตาแหลว”  
 
   
 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพที่ 7 ตัวอย่างเข่งปลาทู (ลายทแยง) 
 

1.3.3 ลายขดหรือถัก ลายสานแบบขดส่วนมากจะใช้สานภาชนะโดยสร้างรูปทรงขึ้นด้วยการขดของ
วัสดุซ้อนเป็นชั้น ๆ แล้วใช้ตัวกลางเชื่อมถักเข้าด้วยการเย็บ ถัก หรือมัด ลายสานแบบขด ซึ่งใช้กับวัสดุที่ไม่สามารถ
คงรูปอยู่ได้ด้วยความแข็งของตนเอง เช่น หวาย ผักตบชวา ลายสานแบบขดจะรับน้ำหนักได้ดีเพราะโครงสร้างทุก
ส่วนจะรับน้ำหนักเฉลี่ยโดยทั่วถึงกัน  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 8 ตัวอย่างการสานรองเท้าผักตบชวา (ลายถัก) 
 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

189 

1.3.4 ลายประดิษฐ์หรือลายอิสระ เป็นลายที่ประยุกต์จากลายดั้งเดิม สานขึ้นตามความต้องการ เป็น
ลายที่เกิดจากจินตนาการ ความคิดสร้างสรรค์ที่อิสระตามความต้องการใช้สอย ทำลวดลายให้เกิดความสวยงาม
แปลกตา มีการย้อมสีวัสดุที่นำมาสานเพ่ือให้เกิดสีสันและเห็นความแตกต่างของลายอย่างชัดเจน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 9 ตัวอย่างการสานกระติบข้าวเป็นลวดลายตัวอักษร 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 10 ตัวอย่างการสานแผ่นรองจานพันเกลียว 

 
1.4 ด้านวัสดุที่ใช้ในงานจักสาน มีองค์ความรู้เกี่ยวกับการเลือกใช้วัสดุและวัตถุดิบที่มีในพื้นที่และได้มา

จากของที่เป็นธรรมชาติ วัสดุที่ชาวอีสานนำมาใช้งานจักสาน ได้แก่ ไม้ไผ่ หวายน้ำ หวายหางหนู พืชตระกูลกก ต้น
ธูป ต้นคล้า ผักตบชวา เถาวัลย์ และใบเตยหนาม ซึ่งผู้จักสานมีความชำนาญในการเลือกอายุของวัสดุที่เหมาะสม
สำหรับนำมาจักสาน เช่น การจักสานที่ใช้ไม้ไผ่ หวาย ผักตบชวา ซ่ึงเป็นวัสดุที่หาได้ในชุมชนนั้นๆ โดยไม่ต้องซื้อหา
จากแหล่งอื่น น้ำมันยางและชันซึ่งได้จากต้นไม้นำมาทาเครื่องจักสานไม่ให้เกิดรอยรั่ว เป็นต้น  
 

1.5 ด้านเครื่องมือที่ใช้ในงานจักสาน มีองค์ความรู้และทักษะในการเลือกใช้เครื่องมือที่หาได้ในง่ายใน
ท้องถิ่น การออกแบบและประดิษฐ์เครื่องมือขึ้นมาเอง การประยุกต์ต่อยอดจากเทคโนโลยีที่มีอยู่มาใช้ในการจัก



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

190 

สานได้อย่างเหมาะสมและอำนวยความสะดวกในการทำงาน โดยใช้วัสดุที่หาได้ง่ายและเหมาะกับการจักสานในแต่
ละข้ันตอน เช่น กบจักตอก เลื่อยวงเดือน เครื่องขัดไม ้เป็นต้น 
 
 
 
  
 
 
 

ภาพที่ 11 ตัวอย่างกบจักตอกที่ประดิษฐ์เอง 
 

ภาพที่ 12 เลื่อยวงเดือนที่ประดิษฐ์เอง 
 

1.6 ด้านการบำรุงรักษาเครื่องมืองานจักสาน มีองค์ความรู้เกี่ยวกับการดูแลรักษาอุปกรณ์และ 
เครื่องมือที่ใช้ในการจักสานให้มีความพร้อมในการใช้งานและยืดอายุการใช้งาน มีวิธีการจัดเก็บและเช็ดทำความ
สะอาด เช่น การลับมีดเหลาตอกท่ีใช้ในการสานให้มีความคมด้วยหินลับมีด การใช้น้ำมันทาเครื่องมือเพ่ือกันสนิม  

1.7 ด้านวิธีจักสาน มีองค์ความรู้เกี่ยวกับขั้นตอนในการจักสานตั้งแต่เริ่มต้นเตรียมวัสดุอุปกรณ์  
และลำดับการจักสานว่าจะต้องมีการเริ่มต้นอย่างไร และปฏิบัติขั้นตอนต่อไปอย่างไร เพ่ือให้สะดวกใน การจักสาน
จนสามารถทำให้สำเร็จเรียบร้อย และผลงานมีความประณีต 

1.8 ด้านการอนุรักษ์และการพัฒนางานจักสาน มีองค์ความรู้ในการรักษารูปแบบของ 
งานจักสานที่ได้เรียนรู้มาจากบรรพชน คงความเป็นเอกลักษณ์ในแบบเก่าไว้ และมีการเรียนรู้เพื่อพัฒนารูปแบบ
เพิ่มเติมให้ผลิตภัณฑ์มีความสอดคล้องตรงกับความต้องการของผู้ใช้งาน พัฒนาจากการทำเพื่อใช้สอยในครัวเรือน
เป็นสินค้าเพ่ือขายเลี้ยงชีพได้ และมีการถ่ายทอดองค์ความรู้ต่อให้กับลูกหลานและผู้สนใจทั่วไป  
 

2. การถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นหัตถกรรมจักสานในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย 
2.1 กำหนดองค์ความรู้ภูมิปัญญาที่ต้องการถ่ายทอด การถ่ายทอดองค์ความรู้ด้านหัตถกรรมจักสาน 

ส่วนใหญ่นั้น แม้ไม่ได้มีการกำหนดองค์ความรู้เป็นลายลักษณ์อักษรหรือเป็นทางการ แต่ผู ้รู ้หรือชาวบ้านก็มี
ความสามารถในการระบุองค์ความรู้ที่จะถ่ายทอดเฉพาะในแต่ละเรื่องได้ เช่น องค์ความรู้ด้านประเภทของการจัก
สาน องค์ความรู้ด้านวัสดุที่ใช้ และข้ันตอนการจักสาน เพ่ือเตรียมสำหรับสอนลูกหลานในการทำหัตถกรรมจักสาน 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

191 

และปฏิบัติสืบทอดต่อกันมาถึงรุ่นลูกหลาน และมีบางพื้นที่ที่มีการกำหนดชัดเจนเป็นหลักสูตรหรือรายวิชาสำหรับ
สอนในโรงเรียน  

2.2 กำหนดวิธีการในการถ่ายทอด จากการสัมภาษณ์กลุ่มผู้ให้ข้อมูลได้แสดงความคิดเห็นว่า ชาวบ้านใน
ชุมชนมีการถ่ายทอดองค์ความรู้ด้วยวิธีการต่างๆ กันออกไป ขึ้นอยู่กับความเหมาะสมและความสะดวกของแต่ละ
ชุมชน ซ่ึงสามารถสรุปได้ 8 วิธีการ ดังนี้ 

2.2.1 การสอบถามหรือการถาม-ตอบ การเรียนรู้เพ่ือสืบทอดวิธีการจักสาน มี 
การใช้วิธีสอบถามหรือการถาม-ตอบจากผู้รู้หรือผู้เฒ่าผู้แก่ที่ทำหัตถกรรมจักสานมาก่อน ซึ่งมีลักษณะ

เป็นการนั่งล้อมวงพูดคุยและสอนการทำจักสานเมื่อว่างจากฤดูการทำนาหรือทำการเกษตรซึ่งเป็นอาชีพหลัก  
2.2.2 การบอกเล่าหรือมุขปาฐะ ส่วนใหญ่ชาวบ้านใช้วิธีนี้เป็นหลัก เนื่องจากง่ายและสะดวกในการ

ถ่ายทอดความรู้มากที่สุด สามารถถ่ายทอดกันได้ภายในครอบครัว การบอกเล่าหรือมุขปาฐะนี้เป็นการบอกเล่าต่อๆ 
กันมาจากผู้เฒ่าผู้แก่ ผู้รู้ หรือปราชญ์ชาวบ้าน โดยการเล่าด้วยปากเปล่า ไม่ได้เน้นการจดบันทึกหรือเก็บองค์ความรู้
ในรูปแบบใด เป็นการเรียนรู้จากบรรพบุรุษถ่ายทอดกันมาอย่างต่อเนื่อง โดยแหล่งที่มาขององค์ความรู้ที่สำคัญคือ 
ครอบครัว เช่น พ่อแม่สอนลูก พี่สอนน้อง ลุงป้าน้าอาสอนหลาน รวมไปถึงเพื่อนบ้านในชุมชนเดียวกันสอนกันเอง 
ใช้วิธีสอนด้วยการให้ลงมือปฏิบัติจริง อธิบายวิธีการทำด้วยการบอกเล่า  

2.2.3 การสอนหรือการอบรม มีการใช้วิธีการสอนจากผู้รู ้หรือปราชญ์ชาวบ้านทำหน้าที่เป็นผู้
ถ่ายทอดประสบการณ์ด้วยวิธีการสอนหรือจัดฝึกอบรมในหลายพ้ืนที่ รองลงมาจากวิธีการบอกเล่าหรือมุขปาฐะ ซึ่ง
กลุ่มผู้ให้ข้อมูลได้เล่าว่า มีโรงเรียนในชุมชนเดียวกัน หรือบางครั้งจากหน่วยงานอ่ืนได้เชิญให้ผู้รู้ไปเป็นวิทยากรสอน
และฝึกอบรมให้กับนักเรียนในโรงเรียน หรือฝึกอบรมให้กับหน่วยงานที่สนใจ 

2.2.4 การสังเกต มีการใช้การถ่ายทอดองค์ความรู้ด้วยวิธีนี้ร่วมกับวิธีการถ่ายทอดอื่นๆ ได้แก่ การฝึก
ปฏิบัติ การสาธิต และการฝึกอบรม ซึ่งส่วนใหญ่เป็นการสังเกตแบบไม่เป็นทางการ โดยให้ผู้ที่เรียนรู้และรับการ
ถ่ายทอดองค์ความรู้เป็นผู้สังเกต 

2.2.5 การฝึกปฏิบัติ การถ่ายทอดองค์ความรู้ด้วยวิธีนี้ มีการให้ผู้ที่เรียนรู้ลงมือปฏิบัติจริงตามขั้นตอน
ซึ่งส่วนใหญ่จะเป็นการฝึกปฏิบัติกันเองในชุมชน โดยผู้รู้ช่วยแนะนำและสอนให้ผู้ที่ต้องการเรียนรู้ได้ลงมือทำจริง 
และมีบางพ้ืนที่ที่โรงเรียนในชุมชนนั้นได้นำนักเรียนไปเรียนนอกสถานที่ โดยพาไปยังชุมชนที่มีการทำหัตถกรรมจัก
สานและให้นักเรียนได้มีโอกาสเรียนรู้จากการลงมือปฏิบัติในสถานที่จริง นอกจากนี้ยังมีสถาบันการศึกษานอก
ชุมชนนำนักศึกษาในระดับปริญญาตรีมาฝึกทำ เช่น นักศึกษาจากมหาวิทยาลัยใกล้เคียง หรือมหาวิทยาลัยที่มี
ความสนใจหรือทำวิจัยเกี่ยวกับหัตถกรรมจักสานเรื่องนั้นๆ เข้ามามีส่วนร่วมในการฝึกปฏิบัติ  

2.2.6 การสาธิต มีการใช้วิธีนี้บ้างในบางพื้นที่ ซึ่งการสาธิตจะใช้ในกรณีที่ผู้ถ่ายทอดหรือผู้รู้สอนหรือ
อธิบายไม่เป็น จึงใช้วิธีลงมือทำให้ผู้เรียนรู้ดูเป็นตัวอย่าง ส่วนผู้เรียนก็ต้องเรียนรู้ด้วยการดูและการสังเกตกระบวนการ
ในการผลิตผลงานหรือองค์ความรู้นั้นตามขั้นตอน แล้วอาจจะจดบันทึกหรือบันทึกวิดีโอไว้เพ่ือเรียนรู้ซ้ำในภายหลัง  

2.2.7 การจัดทำหลักสูตรในโรงเรียน ส่วนหนึ่งมีการใช้วิธีนี้ในการถ่ายทอดองค์ความรู้แก่คนรุ่นหลัง 
ซึ่งวิธีนี ้เป็นการจัดทำเป็นหลักสูตรภูมิปัญญาท้องถิ่นหรือการกำหนดให้มีรายวิชาเกี่ยวกับภูมิปัญญาท้องถิ่น
สอดแทรกอยู่ในการเรียนการสอนของโรงเรียนในชุมชนนั้นๆ เพื่อให้เด็กในชุมชนได้เรียนรู้ มีผู้ให้ข้อมูลรายหนึ่งได้
เล่าว่า โรงเรียนในชุมชนจัดสอนการทำหัตถกรรมบรรจุไว้ในรายวิชา และมีการเชิญผู้รู้ในชุมชนไปสอนในชั้นเรียน  



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

192 

2.2.8 การถ่ายทอดด้วยสื่อเทคโนโลยี วิธีการถ่ายทอดองค์ความรู้วิธีนี้มีการนำมาใช้บ้าง โดยการ
ถ่ายทอดวิธีนี้มีลักษณะการบันทึกองค์ความรู้ภูมิปัญญาไว้ในสื่อและนำไปเผยแพร่ให้กับผู้ที่ต้องการเรียนรู้ผ่าน
ช่องทางที่เป็นเทคโนโลยี ซึ่งผู้ที่จัดทำส่วนใหญ่มักจะเป็นสื่อมวลชน เช่น สำนักข่าวต่างๆ มาขอถ่ายทำวิดีโอเพ่ือ
นำไปเผยแพร่ในยูทูป (YouTube) หรือเว็บไซต์ต่างๆ สำหรับการถ่ายทอดองค์ความรู้ด้วยวิธีการถอดชิ้นงาน ยังไม่
พบว่ามีชุมชนใดที่ใช้วิธีนี้ เนื่องจากในแต่ละชุมชนที่มีองค์ความรู้หัตถกรรมจักสานยังคงมีผู้รู้หรือปราชญ์ชาวบ้านที่
สามารถถ่ายทอดองค์ความรู้ได้อย่างต่อเนื่องจากรุ่นสู่รุ่น โดยการถ่ายทอดด้วยวิธีนี้ใช้ในกรณีที่ไม่มีผู้รู้ที่เป็นตัว
บุคคลทำหน้าที่ถ่ายทอด เหลือเพียงชิ้นงานที่ปรากฏเป็นภูมิปัญญาท้องถิ่น ก็จำเป็นต้องอาศัยผู้ที่มีความรู้ในภูมิ
ปัญญาท้องถิ่นนั้นมาถอดชิ้นงานเพื่อศึกษากระบวนการผลิต  
 อย่างไรก็ตาม การถ่ายทอดองค์ความรู้หัตถกรรมจักสานนั้น พบว่า ทุกชุมชนมีความพยายามที่จะ
ถ่ายทอดมากกว่าหนึ่งวิธี ทั้งนี้ขึ้นกับความสะดวกและความเหมาะสมตามบริบทของแต่ละชุมชน นอกจากนี้พบ
ประเด็นที่เป็นที่น่าสังเกตและเป็นข้อควรตระหนัก คือ พบว่าบางชิ้นงานซึ่งเป็นองค์ความรู้หายาก เช่น การสาน
กระติบข้าวเป็นลวดลายตัวอักษรนั้น เป็นงานที่ค่อนข้างยากสำหรับผู้เรียนรู้ และมีผู้รู้ซึ่งเป็นต้นฉบับคนแรกที่คิด
ลวดลายและวิธีทำข้ึนมาเพียงคนเดียวที่สามารถทำได้สวยงามและประณีต แม้ว่าจะมีความพยายามในการถ่ายทอด
ไปยังบุคคลในครอบครัวหรือบุคคลอ่ืนในชุมชน ก็ยังไม่มีใครสามารถทำได้ใกล้เคียงหรือเหมือนกับต้นฉบับ โดยผู้ให้
ข้อมูลได้เล่าว่าตนพยายามที่จะสอนลูกหลานให้ฝึกทำ รวมไปถึงสอนนักเรียนนักศึกษาที่มาดูงาน แต่ผู้เรียนก็ไม่
สามารถทำได้ดีอย่างที่ตนทำ และคนรุ่นใหม่นั้นมีความสนใจในเรื่องภูมิปัญญาน้อยมาก  

2.3 การเก็บรวบรวมองค์ความรู้ ส่วนใหญ่ไม่ได้เน้นการจัดเก็บหรือบันทึกองค์ความรู้ลงในสื่อรูปแบบใด
นัก เนื่องจากวิธีการถ่ายทอดองค์ความรู้ที่ใช้กันส่วนใหญ่เป็นวิธีการบอกเล่าหรือมุขปาฐะ ซึ่งเป็นการสอนทำด้วย
การพูดแบบปากเปล่าและเป็นการถ่ายทอดองค์ความรู้กันในครอบครัว  ที่จะพอมีบันทึกบ้างก็เป็นในรูปของคลิป
วิดีโอโดยหน่วยงานอื่นมาขอบันทึกและนำไปเผยแพร่เท่านั้น  

 
อภิปรายผลการวิจัย  
 จากผลการวิจัยในครั้งนี้ ผู้วิจัยพบประเด็นที่น่าสนใจและนำมาอภิปรายผลดังนี้  
 1. องค์ความรู ้ภ ูมิปัญญาท้องถิ ่นหัตถกรรมจักสานในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย  
จากผลการวิจัย พบว่า ชุมชนที่มีการทำหัตถกรรมจักสานมีองค์ความรู้เกี่ยวกับหัตถกรรมจักสานทั้ง 8 ด้าน ตาม
แนวคิดที่มีผู ้ศึกษาไว้ ได้แก่ 1) ภูมิปัญญาด้านประเภทของหัตถกรรมจักสาน 2) ภูมิปัญญาด้านรูปแบบของ 
งานจักสาน 3) ภูมิปัญญาด้านลวดลายงานจักสาน 4) ภูมิปัญญาด้านวัสดุที่ใช้ในงานจักสาน 5) ภูมิปัญญาด้าน
เครื่องมือที่ใช้ในงานจักสาน 6) ภูมิปัญญาด้านการบำรุงรักษาเครื่องมืองานจักสาน 7) ภูมิปัญญาด้านวิธีจักสาน 
และ 8) ภูมิปัญญาด้านการอนุรักษ์และการพัฒนางานจักสาน ซึ่งเครื่องจักสานเป็นภูมิปัญญาที่สืบทอดกันมาช้า
นาน สะท้อนให้เห็นวิถีชีวิตและวัฒนธรรมความเป็นอยู่ของคนแต่ละภูมิภาค เช่น คนภาคอีสานนิยมบริโภค  
ข้าวเหนียว จึงมีการประดิษฐ์กระติบข้าวไว้สำหรับใส่ข้าวเหนียวโดยเฉพาะ การทำเครื่องมือสำหรับการเกษตรและ
อาชีพพื้นบ้านที่ชุมชนทำ เช่น ข้องใส่ปลา จ่อเลี้ยงไหม การทำภาชนะสำหรับใส่ของถวายพระเช่น ขันกระหย่อง 
การออกแบบและสร้างเครื่องมือขึ้นมาใช้เพื่อช่วยให้การจักสานมีความสะดวกและทำได้ง่ายขึ้น รวมไปถึงภูมิปัญญา
ในการถ่ายทอดองค์ความรู้จากรุ่นสู่รุ่นเพื่ออนุรักษ์และพัฒนางานจักสานให้คงอยู่ (Somprajob, 2016, pp.8-22; 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

193 

Leesuwan, 2010, p.9; Patcharametha,  2016, pp.7 0 - 7 1 ; Promshinnawong, 2007, pp.1 2 - 1 3 ; 
Department of Cultural Promotion, 2016, pp.112-114) สอดคล้องกับผลการวิจัยของ Wongpisanulux 
(2015, pp.161-163) พบว่า องค์ความรู้ที่เป็นภูมิปัญญาชาวบ้านด้านหัตถกรรมจักสานสืบทอดมาจากบรรพบุรุษ 
ได้แก่ เครื่องมือที่ใช้ในการจักสานที่ชาวบ้านมักทำขึ้นมาใช้เอง เช่น มีด เหล็กหมาดปลายแหลม ซึ่งออกแบบมา
เหมาะสมเฉพาะงานในแต่ละขั้นตอนของการจักสาน องค์ความรู้เกี่ยวกับขั้นตอนในการจักสาน และการเลือกวัสดุ  
วัตถุดิบที่นำมาใช้ในการจักสาน  
 นอกจากนี้การวิจัยครั้งนี้พบองค์ความรู้ที่เป็นจุดเด่น คือ องค์ความรู้ด้านลวดลายของงานจักสานและ
วิธีการจักสานที่มีความเป็นเอกลักษณ์และเป็นภูมิปัญญาที่หายาก ซึ่งอาจเกิดจากความพยายามในการคิดออกแบบ
ลวดลายให้ดึงดูดความสนใจของผู้ใช้งาน ประกอบกับการสร้างรายได้ให้กับครัวเรือน ทำให้กลายเป็นภูมิปัญญาที่
หายาก และถือเป็นความรู้แบบฝังลึกที่ยากแก่การถ่ายทอดสู่บุคคลอ่ืน  
 

 2. การถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นหัตถกรรมจักสานในภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย 
จากผลการวิจัยพบว่า ส่วนใหญ่นั้นแม้ไม่ได้มีการกำหนดองค์ความรู้เป็นลายลักษณ์อักษรหรือเป็นทางการ แต่ก็มี
การระบุองค์ความรู้ที่จะถ่ายทอดเฉพาะในแต่ละเรื่อง และปฏิบัติสืบทอดต่อกันมาถึงรุ่นลูกหลาน สำหรับวิธีการใน
การถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญามี 8 วิธี ได้แก่ 1) การสอบถามหรือการถาม-ตอบ 2) การบอกเล่าหรือมุขปาฐะ 
3) การสอนหรือการอบรม 4) การสังเกต 5) การฝึกปฏิบัติ 6) การสาธิต 7) การจัดทำหลักสูตรในโรงเรียน และ 8) 
การถ่ายทอดด้วยสื่อเทคโนโลยี ซึ่งตรงกับแนวคิดในการถ่ายทอดภูมิปัญญาที่มีผู้ศึกษาไว้  แต่ทั้งนี้ยังไม่รวมวิธีการ
ถ่ายทอดด้วยการถอดชิ้นงาน เนื่องจากทุกชิ้นงานยังมีผู้รู้เป็นผู้คอยสอนและถ่ายทอดองค์ความรู้อย่างต่อเนื่อง ทั้งนี้
จะเห็นได้ว่าวิธีการส่วนใหญ่ที่ทุกชุมชนใช้คือ การถ่ายทอดแบบบอกเล่าหรือมุขปาฐะ และเป็นวิธีที่ใช้สืบเนื่องต่อ
กันมา ซึ่งโดยทั่วไปแล้ว การถ่ายทอดภูมิปัญญาของชาวบ้านทุกภูมิภาคจะนิยมการด้วยถ่ายด้วยวาจาและการสาธิต 
(Bier, 2002, p.292) สอดคล้องกับงานวิจัยที่มีผู้ศึกษาไว้เกี่ยวกับการถ่ายทอดภูมิปัญญาท้องถิ่น เช่นในงานวิจัย
ของ Pootes (2017, p.185) และ Deecharoen, Mongkholkaew, & Monthon (2014, p.73) พบว่า ครอบครัว
เป็นแหล่งความรู้สำคัญที่ใช้ในการถ่ายทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นเครื่องจักสาน ตั้งแต่อดีตจนกระทั่งถึงปัจจุบันโดย
ได ้ร ับการถ ่ายทอดจากพ่อแม ่ พ ่อแม ่ก ็ ได ้ร ับการถ ่ายทอดจากป ู ่ย ่าตายายต ่อๆ ก ันมา จะเห ็นได ้ว่า  
ผู้ถ่ายทอดและผู้รับการถ่ายทอดจะมีความสัมพันธ์ภายในครอบครัว เป็นระบบเครือญาติและเพื่อนบ้าน และยังคง
มีการถ่ายทอดการทำเครื่องจักสานโดยวิธีนี้อยู่ นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับงานวิจัยของ Katusukhavadee (2009, 
pp.97-101) ซึ่งศึกษาการถ่ายทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นสาขาหัตถกรรมพื้นบ้าน พบว่า วิธีการถ่ายทอดมี 7 วิธีได้แก่  
แบบมุขปาฐะ แบบสาธิต แบบสอนตัวต่อตัว แบบการสังเกต แบบฝึกฝนด้วยตนเอง แบบฝึกฝนจากเพ่ือนบ้าน และ
แบบฝึกอบรมจากหน่วยงานราชการ และงานวิจัยอีกหลายชิ้นงานที่ศึกษาพบว่าการถ่ายทอดองค์ความรู้ภูมิปัญญา
ท้องถิ่นนั้นมีรูปแบบทั้งที่เป็นทางการและไม่เป็นทางการ อาทิ การฝึกฝนจากบรรพบุรุษ ถ่ายทอดจากพ่อแม่ไปสู่ลูก
และเครือญาติ การสังเกต การสาธิต และการสอน (Chimplee, 2012, p.226; Wongboonmak, 2014, p.121; 
Nilwan & Kritsunthorn, 2014, online)  
 นอกเหนือจากการถ่ายทอดด้วยวิธีบอกเล่าหรือมุขปาฐะแล้ว ยังพบว่ามีชุมชนส่วนหนึ่งที่มีการถ่ายทอด
องค์ความรู้ให้กับนักเรียนนักศึกษาในโรงเรียนหรือมหาวิทยาลัยที่อยู่ใกล้เคียงโดยจัดทำเป็นหลักสูตรหรือรายวชิา



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

194 

สำหรับสอนในชั้นเรียน ซึ่งวิธีนี้จัดเป็นอีกวิธีการหนึ่งที่จะช่วยให้องค์ความรู้ไม่สูญหาย สอดคล้องกับการศึกษาของ 
Mukhlason, Muqtadiroh, Nisafani & Nurkhasanah (2012, online) และ  Thawinkarn, Chapanya, & 
Wongbutleewathana (2015, p.15) เกี่ยวกับกรอบแนวคิดในการอนุรักษ์วัฒนธรรมและภูมิปัญญาท้องถิ ่นที่
พบว่าการมีส่วนร่วมของสถาบันหรือหน่วยงานภาครัฐที่เกี่ยวข้อง เช่น กระทรวงวัฒนธรรมและการท่องเที่ยว 
โรงเรียนและมหาวิทยาลัย หน่วยงานด้านอุตสาหกรรมสร้างสรรค์ ในการช่วยสนับสนุนภารกิจนี้ จะช่วยป้องกัน
ไม่ให้วัฒนธรรมและองค์ความรู้ท้องถิ่นสูญหายไป  

ในส่วนของการเก็บรวบรวมองค์ความรู้ พบว่า ส่วนใหญ่ไม่ได้เน้นการจัดเก็บหรือบันทึกองค์ความรู้ลงใน
สื่อรูปแบบใดนัก เนื่องจากวิธีการถ่ายทอดองค์ความรู้ที่ใช้กันส่วนใหญ่เป็นวิธีการบอกเล่าหรือมุขปาฐะ ซึ่งเป็น
วิธีการที่ง่ายและไม่เป็นทางการ ปฏิบัติสืบทอดกันมานาน ที่จะพอมีบันทึกบ้างก็เป็นในรูปของคลิปวิดีโอโดย
หน่วยงานอื่นมาขอบันทึกและนำไปเผยแพร่เท่านั้น ผลการวิจัยนี้สอดคล้องกับการวิจัยที่ศึกษาเกี่ยวกับภูมิปัญญา
ท้องถิ่นของ Satchawisai (2015, pp.86-94) และ Deecharoen, Mongkholkaew, & Monthon (2014, p.74) 
ที่พบว่า การจัดเก็บองค์ความรู้ไม่มีการจัดเก็บหรือจดบันทึก จัดทำเป็นเอกสารไว้เป็นหลักฐาน เป็นแต่เพียงการ
บอกเล่าเนื้อหาให้แก่ผู้เรียน ซึ่งมีความเสี่ยงต่อการสูญหาย  

จากข้อค้นพบในการวิจัยครั้งนี้  เห็นได้ว่าผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องควรมีความตระหนักในการที่จะรักษาภูมิ
ปัญญาด้านหัตถกรรมจักสานเอาไว้ไม่ให้สูญหายด้วยการดำเนินการอย่างจริงจังในทุกชุมชน โดยอาศัยหน่วยงาน
ของทางราชการหรือเอกชนที่มีภารกิจเกี่ยวข้องเข้ามามีส่วนร่วม อาจเลือกทำได้หลายวิธี เช่น สร้างเครือข่ายชุมชน 
จัดทำแหล่งเรียนรู้ภูมิปัญญา จัดทำหลักสูตรหรือเปิดสอนเป็นรายวิชาในสถานศึกษา โดยอาศัยเทคโนโลยี
สารสนเทศและการสื่อสารเข้ามาช่วยเป็นเครื่องมือในการบันทึกและเผยแพร่องค์ความรู้อย่างเป็นระบบและ
หลากหลายรูปแบบ ซึ่งในกระบวนการจัดการความรู้ประเภทแบบฝังลึก (tacit knowledge) นั้น การนำเทคโนโลยี
เข้ามาใช้จะช่วยเปลี่ยนจากองค์ความรู้แบบฝังลึกที่อยู่ในตัวบุคคลไปเป็นความรู้แบบชัดแจ้ง(explicit knowledge) 
ซึ่งยากต่อการสูญหายและง่ายต่อการถ่ายทอดได้อย่างยั่งยืนต่อไป (NeerajChugh, Punia, & AlokAgarwal, 
2013, p.689; Carvalho & Ferreira, 2001) ดังจะเห็นได้จากงานวิจัยของ Chanme (2010, p.32) ซึ่งศึกษา การ
สืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่นการจักสานพบว่า แนวทางการสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่นนั้นมีบุคลากรใน การปฏิบัติงาน
ในเรื่องของการส่งเสริมและอนุรักษ์การจักสาน มีเจ้าหน้าที่จากทางองค์การบริหารส่วนตำบลประสานงานร่วมกับ
ชุมชนและจัดทำเป็นนโยบายในการสืบสานภูมิปัญญา งานวิจัยของ Boonsung (2016, p.415-416) และ 
Pedcharat, Pinijvarasin & Panin (2018, n. 210) ศึกษาพบว่าชุมชนมีศักยภาพที่จะดำเนินการร่วมกันในการ
สร้างเครือข่ายชุมชนหัตถกรรมจักสาน โดยการสร้างเครือข่ายการเรียนรู้ร่วมกันเป็นหนึ่งในรูปแบบของเครือข่าย มี
ผู้รับผิดชอบบริหารจัดการเครือข่าย เพราะชุมชนหัตถกรรมจักสานมีฐานอยู่ที่ “ความรู้” จึงต้องมีการเรียนรู้ร่วมกัน 
ไม่ว่าจะเป็นการประชุมสัมมนา การฝึกอบรม ไปศึกษาดูงานร่วมกันหรือไปมาหาสู่เพื่อแลกเปลี่ยนกัน การเรียนรู้
ต้องทําอย่างต่อเนื่อง หลากหลายรูปแบบและทําให้สมาชิกในชุมชนได้ร่วมเรียนรู้ด้วย ไม่ใช่เรียนรู้เฉพาะกลุ่มผู้นำ 
การเผยแพร่ความรู้และการทำงานประสานงานกับองค์กรภายนอกเพื่อเผยแพร่ความรู้โดยมีศูนย์ส่งเสริมฝีมือจัก
สานรับผิดชอบดำเนินการ เผยแพร่ความรู้และสอนกระบวนการผลิตให้กับผู ้ที ่สนใจ และจากงานวิจัยของ 
Ngiwetung (2017, p.67) ที่ได้พัฒนาระบบสารสนเทศเพื่อรวบรวมลายจักสาน พบว่า ผู้ใช้ระบบเห็นว่าการมี
โปรแกรมแนะนำและสอนถักเครื่องจักสานช่วยให้สามารถเรียนได้ด้วยตนเอง โดยไม่ต้องให้ผู้เชี่ยวชาญในหมู่บ้าน



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

195 

ช่วยสอน และเป็นฐานข้อมูลในการจัดเก็บลายเครื่องจักสานอย่างเป็นลายลักษณ์อักษร ซึ่งถ้าปราชญ์ชาวบ้านหรือ
ถ่ายทอดเสียชีวิตแล้วภูมิปัญญาท้องถิ่นจะเกิดการสูญหาย  
 
สรุป  
 การศึกษาวิจัยครั ้งนี ้ช ่วยทำให้ทราบถึงองค์ความรู ้ภ ูม ิปัญญาท้องถิ ่นด้านหัตถกรรมจักสานในภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทยที่ปรากฏอยู่ในวิถีชีวิตของผู้คนในชุมชน และวิธีการถ่ายทอดภูมิ ปัญญาซึ่ง
เป็นกระบวนการสำคัญที่จะรักษาองค์ความรู้เหล่านี้ให้ยังคงอยู่ไม่สูญหาย อย่างไรก็ตามจากข้อสังเกตบางประการ
ที่พบในการวิจัยครั้งนี้ นำไปสู่ข้อเสนอแนะที่จะนำไปใช้ประโยชน์ได้ดังนี้  

1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ 
1.1 ด้านองค์ความรู้ จากการวิจัยพบว่า มีองค์ความรู้ที่หายากและมีการทำเพียงแห่งเดียว ผู้ที่เป็นครูภูมิ

ปัญญาเป็นผู้สูงอายุ และมีคนรุ่นลูกหลานจำนวนน้อยที่สนใจจะทำต่อ ช่น การจักสานกระติบข้าวเป้นลวดลาย
ตัวอักษร การจักสานครุน้อย ซึ่งเสี่ยงต่อการที่องค์ความรู้ดังกล่าวนั้นจะสูญหาย  ดังนั้นจึงควรมีผู้ที่เกี่ยวข้องที่มี
สถานะเป็นหน่วยงานของทางภาครัฐ หรือสถาบันด้านศิลปวัฒนธรรม เข้าไปดำเนินการให้ความช่วยเหลือและ
สนับสนุนให้มีการเผยแพร่ ถ่ายทอดองค์ความรู้นี้และส่งต่อให้กับคนรุ่นหลังอย่างต่อเนื่อง  

1.2 ด้านวิธีการถ่ายทอดองค์ความรู้ จากผลการวิจัยที่พบว่า องค์ความรู้ที่ปรากฏในหัตถกรรมจักสานมี
ความครอบคลุมองค์ความรู้ 8 ด้าน ซึ่งเป็นองค์ความรู้ที่ค่อนข้างสมบูรณ์ ควรแก่การอนุรักษ์หรือสืบทอดต่อไป แต่
เป็นที่น่าสังเกตว่าวิธีการที่ใช้ในการถ่ายทอดองค์ความรู้นั้นส่วนใหญ่ยังเน้นที่วิธีการบอกเล่าหรือมุขปาฐะ ซึ่งเป็น
การบอกเล่าด้วยคำพูดปากต่อปาก ไม่มีการจดบันทึกเก็บไว้อย่างเป็นกิจจะลักษณะ ซึ่งเป็นการดำเนินการกันเอง
ภายในครอบครัวหรือชุมชน มีหน่วยงานจากทางราชการเข้าไปเกี่ยวข้องค่อนข้างน้อย ดังนั้นจึงมีข้อเสนอแนะ
ให้กับหน่วยงานภาครัฐที ่เกี ่ยวข้อง เช่น สถาบันหรือองค์กรด้านศิลปวัฒนธรรม การพัฒนาชุมชน หรือ
สถาบันการศึกษา ควรมีนโยบายหรือโครงการเพ่ือเข้าไปมีส่วนร่วมในการช่วยจัดเก็บองค์ความรู้เป็นรูปธรรม และมี
การใช้เทคโนโลยีสารสนเทศในการสนับสนุนการดำเนินการดังกล่าวให้เหมาะสมกับยุคสมัย ซึ่งจะเป็นการสร้าง
ความมั่นใจว่าองค์ความรู้เหล่านี้จะไม่สูญหาย  

 

 2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป  
  การวิจัยครั้งนี้เป็นเพียงการศึกษาในประเด็นองค์ความรู้และวิธีการถ่ายทอดองค์ความรู้หัตถกรรมจักสาน
เท่านั้น ซึ่งยังไม่ได้ครอบคลุมถึงกระบวนการจัดเก็บองค์ความรู้ไม่ให้สูญหาย ประกอบกับพบประเด็นปัญหาที่
น่าสนใจคือ วิธีการถ่ายทอดองค์ความรู้นั้นมีลักษณะไม่เป็นทางการ และไม่ได้เน้นการบันทึกความรู้ มีความเสี่ยงต่อ
การสูญหายได้ในอนาคต จึงมีข้อเสนอแนะสำหรับผู้ที่จะวิจัยในครั้งต่อไปดังนี้  

2.1 ควรศึกษาหรือพัฒนาระบบการจัดเก็บและสืบค้นองค์ความรู้โดยใช้เทคโนโลยีสารสนเทศช่วย 
สนับสนุน 
2.2 ควรพัฒนาคลังหรือฐานข้อมูลความรู้ด้านหัตถกรรมจักสานโดยใช้เครื่องมือและแนวคิดทางเทคโนโลยี

สารสนเทศเข้ามาช่วย เช่น แนวคิดออนโทโลยี (ontology) แนวคิดการพัฒนาระบบสารสนเทศ เป็นต้น 
2.3 ควรศึกษาเพ่ิมเติมให้ครอบคลุมเก่ียวกับองค์ความรู้ภูมิปัญญาในด้านอื่นและภูมิภาคอ่ืน  



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

196 

เอกสารอ้างอิง 
 

Aksaeng, D. (2009). krabuankan chatkankhwamru phumpanya thongthin phamai matmi yomsi 
thammachat [The Knowledge Management Process for Local Wisdom about Organically-
Dyed Mudmee Thai Silk]. (Master’s thesis, Khon Kaen University).  

Blier, H. M. (2002). Like mining for precious stones the wisdom and work of exemplary teachers. 
(Doctoral Dissertation, Emory University)  

Boonsung, A. (2016). kansuksa naeothang kansang khruakhai chumchon hatthakam chaksan 
changwat uttra dit. [A Study of Community Basketry Crafts Networking Communities in 
Uttaradit]. Academic Journal Uttaradit Rajabhat University, 11(2). 403-418.  

Carvalho, R. B.& Ferreira, M. A. (2001). Using information technology to support knowledge 
conversion processes. Information Research, 7(1). Retrieved from 
http://InformationR.net/ir/7-1/paper118.html 

Chanme, S. (2010). kan sup san phumpanya thongthin kan chaksan khong ongkan borihansuan 
 tambon pao amphoe trakan phut phon changwat Ubon ratchathani. [The wickerwork 
legacy of Pao Sub-District Administrative Organization, Trakran Puechphon District, Ubon 
Ratchathani Province]. (Master’s thesis, Khon Kaen University).  

Chimplee, K. (2012). rupbaep kanchatkankhwamru phumpanyathongthin dan Hatthakam 
khruangchaksan: kranisuksa wisahakitchumchon changwat Nakhonratchasima [Knowledge 
Management Models for Local Wisdom in Wickerwork Handicrafts: A Case Study of Local 
Community Enterprises in Nakhon Ratchasima Province]. (Doctoral’s thesis, National Institute 
of Development Administration).  

Deecharoen, M., Mongkholkaew, J., & Monthon, N. (2014). The usage of media for introducing local 
wisdom: bamboo woven handicraft products of Jandum Village, Non Sung district, Nakhon 
Ratchasima province. Review of integrative business & economics research, 3(NRRU). 71-77. 

Department of Cultural Promotion. (2012). moradok phumpanya thang watthanatham 
[Intangible Cultural Heritage]. Retrieved from http://ich.culture.go.th/ 

Department of Cultural Promotion. (2016). watthanatham withi chiwit lae phumpanya [Cultural, 
Way of Living and Wisdom]. Bangkok: Department of Cultural Promotion.  

Eawsriwong, N. (2013). kansuksa khong chat kap phumpanya thongthin [National Education and 
Local Wisdom] Bangkok: Amarin. 

  

http://ich.culture.go.th/


 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

197 

Kaeopankan, W. (2009). naeothang anurak læ phatthana hatthakam khruangchaksan maiphai nai 
changwat nakhonratchasima [Guidelines for Conservation and Development of Bamboo Basketwork 
Handicrafts in Changwat Nakhon Ratchasima]. (Master’s thesis, Mahasarakham University).  

Katusukhavadee, S. (2009). kan thaithot phumpanya thongthin sakha hatthakam phunban: 
kranisuksa khruang chaksan ban nongiang amphoe phanatnikhom changwat chonburi [The 
Local Wisdom Transmission of Folk Handicraft: Case Study of Ban Nong-hiang, Phanut 
Nikhom District, Chonburi Province]. (Master’s thesis, Dhonburi Rajabhat University). 

Kunpluem, P.(2016). kanchatkan khwamru phumpanya thongthin [Knowledge Management for 
Local Wisdom]. Sripatum Chonburi Journal, 12(6). 89-97. 

Leesuwan, V. (2010). nama nu krom khrưang chaksan. [Directory of Wickerwork]. Bangkok: 
MuangBoran Press. 

Mukhlason, A., Muqtadiroh, F. A., Nisafani, A. S., & Nurkhasanah, I. (2012). VirtualNUSANTARA: A 
knowledge management system framework for cultural heritage and local wisdom 
conservation in Indonesia. Retrieved from 
https://www.researchgate.net/profile/Ahmad_Mukhlason/publication/280820278_VirtualNUS
ANTARA_A_KNOWLEDGE_MANAGEMENT_SYSTEM_FRAMEWORK_FOR_CULTURAL_HERITAGE_A
ND_LOCAL_WISDOM_CONSERVATION_in_INDONESIA/links/57b0091f08ae0101f1776da1/Virtual
NUSANTARA-A-KNOWLEDGE-MANAGEMENT-SYSTEM-FRAMEWORK-FOR-CULTURAL-HERITAGE-
AND-LOCAL-WISDOM-CONSERVATION-in-INDONESIA.pdf 

Na thalang, E. (1997). phumpanya chaoban si phumphak: withi chiwit læ krabuankan rianru 
khong chaoban thai [Local Wisdom of 4 regions of Thailand: Way of Living and Learning 
Process of Thailand Local people]. Nonthaburi: Sukhothai Thammathirat Open University. 

NeerajChugh, M., Punia, D.K. & AlokAgarwal. (2013). The Role of Information Technology in 
Knowledge Management. In Conference on Advances in Communication and Control 
Systems 2013. (pp.688-692). Chennai: International Technology Innovation. 

Ngiwetung, P.(2017). rabop sarasonthet ruapruam lai khruang chaksan [Information system of the 
basketry pattern collection]. NSRU Science and Technology Journal, 9(10). 55-68.  

Nilwan, D. & Kritsunthorn, T. (2014). krabuankan læ konlayut kan thaithot phumpanya 
thongthin kranisưksa thetban tambon faham, amphoe muang changwat chiangmai 
[Process and Local Wisdom Transferring Strategy: A Case Study of the municipality of Faham 
Sub-district, Muang District, Chiang Mai Province] Retrieved from 
http://www.research.cmru.ac.th/2014/ris/resout/.../375-57-MGT-NRCT 

  

https://www.researchgate.net/
https://www.researchgate.net/profile/Ahmad_Mukhlason/


 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

198 

Patcharametha, T. (2016). phalittaphan hatthakam kap kanphatthana su sinkha nung tambon 
nung phalittaphan [Handicraft Products and the Development into the OTOP Products].  

 Silpakorn University Journal, 36(1). 67-80. 
Pedcharat, K., Pinijvarasin, W. & Panin, O. (2018). kan anurak lae sangsan hatthakam chaksan 

khong sun songsoem fimu chaksan duai mai phai nai amphoe phanat nikhom changwat 
Chon Buri. [The Wickerwork’s Creative and Conservation of Traditional Bamboo Handicraft 
Centerin Phanat Nikhom, Chonburi Province]. Veridian E-Journal,Silpakorn University, 11(1). 
198-212. 

Pootes, U. (2017). krabaankan thaithot phumpanya thongthin khruangchaksan 
bandongchaphlu tambon bang mafo amphoe krokphra changwat nakornsawan [Process of 
Transferring Local Wisdom wicker in Ban Dongchapu, Bang Maplor Sub-District, Krok Phra 
District, Nakhon Sawan Province]. Journal of MCU Social Science Review, 6(4). 180-188. 

Promshinnawong, S. (2007). kanphalit læ kantalat sinkha hatthakam phunban phaitai 
khrongkan nung tambol nung phalittaphan: kranisưksa khruangčhaksan muai ban 
nongkham nongkham atsamart changwat roi-et [The Making and Marketing of Local 
Handicraft under the One tambol One Product Project (OTOP): Case study of Basketwork 
from Ban Kham, Tambol Nong Kham Ardsamat, Roi-Et]. (Master’s thesis, Rajabhat 
Mahasarakham University)  

Satchawisai, N. (2015). kanchatkan khwamru kiaokap phumpanya thongthin dan hatthakam 
khong thetban muang tonpla amphoe san kamphaeng changwat chiangmai. [Knowledge 
Management of Handicraft Local Wisdoms of Ton Pao Town Municipality, San Kampaeng 
District, Chiang Mai Province]. (Master’s thesis, Chiang Mai University)  

Sikka, Sakchai., Sikka, Pratabjai., & Chiarakul, Tanyamai. (2015). Kanphatthana ngan hatthakam 
mai phai nai phak Isan. [Development of bamboo handicraft in ISAAN].  

Somprajob, B. (2016). hatthakam chaksan: kansuksa phumpanya phunban dan kanphalit doi kanmi 
suanruam chumchon [Wicker work handicraft: A study of indigenous knowledge of production by 
community participation]. Journal of fine arts research and applied arts, 3(1). 1-23. 

Sooksang, R., Panya, P.& Rittidet, P.(2014). kan thaithot phumpanya thongthin ngan hatthakam 
phunban: krani khuangchaksan maiphai laikhit ban nonghang tambon nonghang amphoe 
kuchinarai changwat kalasin [The Transmission of Local Wisdom on Handicraft: A Case 
Study of Bamboo Wickerwork Woven Lai Kit Designs in Ban Nonghang, Nonghang Sub-district, 
Kuchinarai District, Kalasin Province]. Rajabhat Mahasarakham University Journal 
(Humanities and Social Sciences), 8(1). 203-212. 



 
 มนุษยศาสตร์สาร ปีที่ 21 ฉบับท่ี 3 

 

 
 

199 

Thawinkarn, D., Chapanya, Y., & Wongbutleewathana, S. (2015). Local wisdom model in school education 
management. Journal of Educational Administration, Khon Kaen University, 11(1). 11-19. 

Wongpisanulux, S. (2015). rupbaep kanchatkan khwamru phumpanya chaoban dan hatkam 
chaksan phak tawan ok khong prathed thai [A knowledge management model of local 
wisdom in wickerwork handicraft in the Eastern Region of Thailand]. (Doctoral’s thesis, 
Ramkhamhaeng University) 

Yakhotcharat, K. (2003). kan nam phumpanya thongthin khao su rongrian. [An application of 
local wisdom at schools]. SWU Educational Administration Journal, 2(6). 37-40. 

Wongboonmak, S. (2014). kanchatkan khwamru phumpanya thongthin hatthakam hinon 
phrankratai amphoee phrankratai changwat kamphaengpetch [Knowledge Management of 
the Local Wisdom on Phrankratai Marble Handicraft, Prankratai District, Kamphaeng Phet 
Province]. Kamphaeng Phet: Kamphaeng Phet Rajabhat University. 


