
 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

179 

ท่าทีแบบปรากฏการณ์วิทยาในปรัชญาญี่ปุ่น 
 

สรายุทธ เลิศปัจฉมินันท์1 
ค าแหง วิสุทธางกูร2 

 
บทคัดย่อ 

ปรากฏการณ์วิทยาเป็นวิธีวิทยาของปรัชญาตะวันตกที่ริเริ่มโดย เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล ซึ่งมี
ท่าทีที่ส าคัญคือการลดทอนเชิงปรากฏการณ์วิทยา แต่ท่าทีดังกล่าวไม่ได้มีแต่ในปรัชญา
ตะวันตกเท่านั้น ในปรัชญาตะวันออกโดยเฉพาะอย่างยิ่ง ปรัชญาญี่ปุ่น ก็มีท่าทีแบบนั้นอยู่ 
บทความนี้จึงมีความมุ่งหมายที่จะเสนอให้เห็นถึงท่าทีแบบปรากฏการณ์วิทยาในปรัชญาญี่ปุ่น
ก่อนสมัยใหม่ รวมถึงอิทธิพลของปรากฏการณ์วิทยาตะวันตก ที่มีต่อปรัชญาญี่ปุ่นสมัยใหม่
และร่วมสมัย ซึ่งท าให้พบว่าปรัชญาญี่ปุ่นแบบแผนดั้งเดิมของโดเง็นนั้น สนใจประเด็นปัญหา
เรื่องการไตร่ตรองเจตนารมณ์ของจิต โดยแบ่งแยกอารมณ์ของการคิดและการไม่คิดออกจาก
กัน เพื่อน าไปสู่การไร้คิด ส่วนปรัชญาญี่ปุ่นสมัยใหม่ของนิชิดะ คิตะโร เริ่มต้นจากการช้ีให้เหน็
ข้อบกพร่องในปรากฏการณ์วิทยาของฮุสเซิร์ลที่เกี่ยวกับความสัมพันธ์ของอัตภาวะและ
ประสบการณ์บริสุทธิ์ และเสนอแนวคิดเรื่องประสบการณ์พิสุทธิ์แท้ที่เกี่ยวข้องกับนัตถิภาวะ
สัมบูรณ์ ซึ่งทั้งวิธีคิดของนิชิดะและอิทธิพลของปรากฏการณ์วิทยา ต่างก็ส่งผลต่อกระแส
ความคิดในปรัชญาญี่ปุ่นร่วมสมัยเรื่อยมาจนถึงปัจจุบัน 

 
ค าส าคัญ: ปรากฏการณ์วิทยา ท่าทีแบบปรากฏการณ์วิทยา ปรัชญาญี่ปุ่น 
  

                                                                 
1 นิสิตปริญญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญาและศาสนาตะวันออก คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยขอนแก่น 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย ์ดร., สาขาวิชามนษุยศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยขอนแก่น 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

180 

Phenomenological Attitude in Japanese Philosophy 
 

Sarayuddha Lhaspajchimanandh3 
Khamhaeng Visuddhangkoon4 

 
Abstract 

Phenomenology is a method of western philosophy, which was initiated by 
Edmund Husserl. The so-called phenomenological reduction is regarded as an 
important attitude of such method. However, its attitude does not exist only in western 
philosophy but also in the eastern philosophy, especially in Japanese philosophy, which 
was found that the phenomenological attitude is used.The propose of this article is to 
discuss about phenomenological attitude in pre-modern Japanese philosophy and the 
influence of western phenomenology that effects modern Japanese philosophy unto 
contemporary Japanese philosophy. As a result, it can be concluded that the classical 
Japanese philosophy of Dogen focuses on the problem of reflection about 
intentionality for distinguish the process of thinking and not-thinking toward without-
thinking. Whereas, the modern Japanese philosophy of Nishida Kitaro began to critique 
Husserl’s phenomenology on the basis of subjectivity and pure experience, and then 
presents his notion about true pure experience that related to the absolute nothingness. 
Nevertheless, it can be said that both Nishida’s notion and influence of western 
phenomenology are effected to the paradigm of contemporary Japanese philosophy 
in the present time. 

 

Keywords: Phenomenology, Phenomenological attitude, Japanese Philosophy 
                                                                 
3 Graduate Student, Ph.D. Program, Faculty of Humanities and Social Sciences, Khon Kaen University 
4 Asst. Prof., Dr., Department of Humanities, Faculty of Humanities and Social Sciences, Khon Kaen University 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

181 

บทน า 
ในโลกของปรัชญาตะวันออก การจะกล่าวว่ามีระเบียบวิธีทางความคิดที่เรียกว่า

ปรากฏการณ์วิทยา โดยเบื้องแรกนั้น เนื่องจากปฏิเสธไม่ได้ว่า ปรากฏการณ์วิทยาเป็นสกุล
ความคิดทางปรัชญาที่ถูกสถาปนาขึ้นในโลกตะวันตก แต่หากจะอาศัยเพียงนิยามของ
ตะวันตก เป็นฐานคติในการก าหนดว่า ฝ่ายตะวันออกไม่มีปรากฏการณว์ิทยา (อย่างตะวันตก) 
ก็ดูเหมือนเป็นจะสิ่งที่ต้องแบ่งรับแบ่งสู้ เพราะเมื่อพิจารณากันอย่างถึงที่สุดจะพบว่า แท้จริง
แล้วนั่นอาจเป็นเพียงปัญหาด้านศัพท์บัญญัติของ ค าว่าปรากฏการณ์วิทยา กล่าวคือ  
เป็นการท าให้ประเด็นคลาดเคลื่อนมาสู่ถกเถียงว่า ปรากฏการณ์วิทยาเป็น ‘ค า’ ที่ปรากฏใช้
ในปรัชญาตะวันออกหรือไม่ ซึ่งแน่นอนว่าการตัดสินจากฐานคติเช่นนี้ย่อมน าไปสู่ค าตอบว่าไม่
มีเสมอ ทว่าในความเป็นจริงแล้ว ขอบฟ้าของความรู้แห่งปรัชญา ไม่ควรถูกจ ากัดด้วยการ
แบ่งแยกสารัตถะตามเส้นแบ่งเขตแดนทางภูมิศาสตร์ ฉะนั้นบทความนี้ จึงมีความมุ่งหมายที่
จะส ารวจ ท่าทีแบบปรากฏการณ์วิทยา  (phenomenological attitude) ในปรัชญา
ตะวันออก เพื่อแสดงให้เห็นว่าหากมีท่าทีดังกล่าวอยู่ ในวิธีการของปรัชญาตะวันออก  
ก็ย่อมหมายความได้ว่า แนววิธีปรากฏการณ์วิทยาเองก็เป็นสิ่งที่มีอยู่ในกระแสของปรัชญา
ตะวันออกด้วยเช่นกัน 

อย่างไรก็ดี โดยจารีตของการศึกษาปรัชญาตะวันออกทั่วไป เมื่อมีการเอ่ยถึงปรัชญา
ตะวันออกอย่างกว้างๆ ก็มักจะหมายถึงปรัชญาอินเดีย หรือจีนเป็นหลัก เพราะต่างก็ถูก
ถือเอาว่าเป็นต้นธารความคิดอันเก่าแก่ของฝ่ายตะวันออก แต่ในขณะที่ปรัชญาตะวันออกอีก
กระแสหนึ่ง ซึ่งยังด าเนินอยู่และยังไม่ตายไปจากสังคมสมัยใหม่ และมีความน่าสนใจเป็นอย่าง
ยิ่งต่อพลวัตที่เกิดขึ้นภายในการก่อร่างสร้างกระบวนทัศน์ขึ้นมา นั่นคือ ปรัชญาญี่ปุ่น 
เนื่องจากปรัชญาญี่ปุ่นมีความใกล้ชิดกับปรากฏการณ์วิทยาทั้งในด้านประเด็นปัญหาและ
วิธีการที่น ามาใช้ อีกทั้งประเทศญี่ปุ่นในปัจจุบันก็ยังมีการท ากิจกรรมทางปรัชญา 
(philosophizing) กันอย่างต่อเนื่องและเข้มข้น โดยถือเป็นกิจกรรมทางวิชาการที่ 
สืบเนื่องมาจากการอาศัยปรากฏการณ์วิทยาเป็นแม่แบบ 

บทความนี้มีความมุ่งหมายจะน าเสนอให้เห็นถึงท่าทีแบบปรากฏการณ์วิทยาที่มีอยู่ใน
ปรัชญาญี่ปุ่นก่อนสมัยใหม่ (pre-modern Japanese philosophy) รวมถึงช้ีให้เห็นอิทธิพล



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

182 

ของแนววิธีปรากฏการณ์วิทยาที่มีต่อกระแสของปรัชญาญี่ปุ่นสมัยใหม่ (modern Japanese 
philosophy) ที่สืบต่อมายังปรัชญาญี่ปุ่นร่วมสมัย (contemporary Japanese philosophy) 
ด้วยเหตุนี้ การน าเสนอของบทความจึงแบ่งออกเป็นการศึกษาออกเป็นสามตอน ได้แก่  
การทบทวนปรากฏการณ์วิทยาดั้งเดิมของฮุสเซิร์ล (Edmund Husserl) ในฐานะของตัวแบบ
ทางความคิด โดยจะน าไปสู่การชี้ให้เห็นถึงท่าทีและอิทธิพลของปรากฏการณ์วิทยาที่มีอยู่ใน
ประวัติศาสตร์ของปรัชญาญี่ปุ่น 

 
การทบทวนปรากฏการณ์วิทยาด้ังเดิมของฮุสเซิร์ล 

ปรากฏการณ์วิทยา เป็นทฤษฎีทางปรัชญาที่ริเริ่มโดย เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล (Edmund 
Husserl) นักปรัชญาชาวเยอรมัน ซึ่งใช้เวลาตลอดสามสิบปีในระหว่างปี ค.ศ. 1901 ถึง 1931 
อุทิศไปกับการพัฒนาแนวคิดและวิธีวิทยาของเขา จึงถือได้ว่า ฮุสเซิร์ล คือผู้ริเริ่มรากฐานทาง
วิธีการนี้อย่างไม่ต้องสงสัย แต่หากกล่าวถึงในด้านศัพท์บัญญัติแล้ว ค าว่า ปรากฏการณ์วิทยา 
ไม่ใช่ค าที่ถูกฮุสเซิร์ลใช้เป็นคนแรก หรือกล่าวอย่างขยายความก็คือ ค าว่าปรากฏการณ์วิทยา
เป็นค าที่ถูกใช้ครั้งแรกในศตวรรษที่ 18 โดย แลมเบิร์ต (Johann Heinrich Lambert)  
นักคณิตศาสตร์ชาวเยอรมันที่ใช้ค าว่า ปรากฏการณ์วิทยา ในการพรรณนาความสัมพันธ์
ระหว่างความจริง (truth) กับลักษณะปรากฏ (appearances) จากนั้นค าค านี้ได้ถูกน ามาใช้
อีกครั้งในศตวรรษที่สิบเก้า โดย เฮเกล (Georg Wilhelm Friedrich Hegel) นักปรัชญา 
ผู้ทรงอิทธิพลทางความคิดแห่งเยอรมัน เพื่อใช้ในการอ้างถึงจิตอัตวิสัย (subjective spirit) 
ในปรัชญานิพนธ์ของเขา จนกระทั่งเข้าสู่ศตวรรษที่ยี่สิบ ฮุสเซิร์ล จึงได้หยิบยกค านี้มาใช้อีก
ครั้งในฐานะที่เป็นวิธีการทางปรัชญาของเขา (Cox, 2006, น. 9) 

ด้วยเหตุนี้ ค าว่า ปรากฏการณ์วิทยา อย่างที่ถูกน ามาใช้ในปรัชญาปัจจุบัน จึงมีนัยส าคัญ
เพื่อบ่งบอกถึงร่องรอยทางวิธีวิทยาที่ริเริ่มไว้โดย ฮุสเซิร์ล ซึ่งต่อมาได้กลายเป็นมรดกทาง
ความคิด ที่มีความส าคัญยิ่งต่อกระแสปรัชญาในสายภาคพื้นทวีปยุโรป (continental 
philosophy) ในฐานะของการเป็นแนววิธีส าหรับการเข้าถึงและไตร่ตรองบ่อเกิดของ
ประสบการณ์อันเป็นแหล่งที่มาของปรากฏการณ์ภายในจิต ที่ท าให้มนุษย์มีโลกทัศน์แตกต่าง



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

183 

กันไปตามอัตภาวะ (subjectivity)5 ของแต่ละบุคคล เมื่อพิจารณาจากแง่มุมนี้ จึงถือได้ว่า
วิธีการของ ฮุสเซิร์ล ถือเป็นรากฐานของของวิธีปรากฏการณ์วิทยา แต่ถึงกระนั้น ภูมิหลังของ
การวิเคราะห์เชิงปรากฏการณ์วิทยา (phenomenological analysis) ที่วางรากฐานโดย 
ฮุสเซิร์ล นี้ มีจุดเริ่มต้นมาจากการวิพากษ์วิจารณ์วิธีการของนักจิตวิทยาที่พยายามลดทอน
การพรรณนาสภาวะของจิตลง ให้กลายเป็นเรื่องของการสร้างค าอธิบายแกนกลางของ
กระบวนการทางจิต กล่าวคือ เป็นการลดทอนเนื้อหาของจิตให้สนองตอบต่อกระบวนการเชิง
ประจักษ์ เพื่อให้สามารถอธิบายจิตได้อย่างเป็นรูปธรรมด้วยวิธีแบบวิทยาศาสตร์ ดังนั้นเมื่อ
การวิพากษณ์วิจารณ์ในแง่นี้ขยายขอบเขตไปสู่การช้ีให้เห็นข้อจ ากัดของค าอธิบายแบบ
วิทยาศาสตร์ จึงหมายรวมไปถึงการไม่เห็นด้วยกับวิธีการของนักปรัชญาในกลุ่มประสบการณ์
นิยม และนักปรัชญาในกลุ่มปรากฏการณ์นิยมตามแนวค้านต์ (Kantian phenomenalism) 
เพราะฮุสเซิร์ลมองว่า วิธีการที่นักคิดนักปรัชญาในกลุ่มเหล่านี้ใช้ เป็นวิธีการที่เพิกเฉยต่อการ
ตระหนักถึงความสัมพันธ์ระหว่างอัตบุคคลและโลกแห่งสรรพชีวิต 

เนื่องจาก โลกแห่งสรรพชีวิต (lifeworld)6 ถือเป็นหนึ่งในแนวคิดส าคัญของ ฮุสเซิร์ล  
ที่สืบเนื่องมาจากข้อเสนอของเขาว่า ความคิดทฤษฎีในทางวิทยาศาสตร์หรือคณิตศาสตร์นั้น 
มีรากเหง้ามาจากโลกก่อนมีวิทยาศาสตร ์(prescientific world) ซึ่งก็คือโลกท่ีเราอาศัยอยู่ทกุ

                                                                 
5 ผู้เขียนถอดความ ‘subjectivity’ เป็นค าว่า ‘อัตภาวะ’ เนื่องจากต้องการสร้างความชัดเจนให้แก่ค าส าคัญ
สองค า คือ ค าว่า subjective และ subjectivity โดยค าว่า ‘subjective’ จะถอดความว่า ‘อัตวิสัย’ โดยยึด
ตามพจนานุกรมศัพท์ปรัชญา อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน ส่วนค าว่า ‘subjectivity’ ไม่มีระบุการ
ถอดความเป็นภาษาไทยไว้ในพจนานุกรมศัพท์ปรัชญา อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน แต่ใน
พจนานุกรม Blackwell Dictionary of Western Philosophy นั้ นระบุ ว่ า  ‘subjectivity’  หมายถึง 
‘รูปแบบการมีอยู่ (mode of existence) ของสิ่งที่ปรากฏต่อการรับรู้หรือต่อประสบการณ์ของอัตบุคคล ซ่ึง
สามารถให้ความจริง ความรู้ หรือคุณค่า จากจุดยืนของมุมมองบุคคลที่หนึ่ง (first-person standpoint)’ ซ่ึง
เมื่อน าความหมายดังกล่าวมาพิจารณาร่วมกับเจตคติทางปรากฏการณ์วิทยาที่หมายถึง ‘ภาวะของความ
เป็นอัตบุคคลที่จิตส านึกมีทั้งเจตนาและอารมณ์อันเป็นบ่อเกิดแห่งโลกทัศน์ ’ จึงเห็นว่าการถอดความ 
‘subjectivity’ ว่า ‘อัตภาวะ’ และถอดความ ‘subjective’ ว่า ‘อัตวิสัย’ เช่นนี้ เป็นการท าให้นัยของค า
ส าคัญทั้งสองในงานชิ้นนี้มีความชัดเจนขึ้น  
6 lifeworld หรือในภาษาเยอรมันตามที่ฮุสเซิร์ลใช้ คือ lebenswelt  



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

184 

เมื่อเช่ือวัน เป็นโลกมีโครงสร้างโดยตัวของมันเอง อาทิ โครงสร้างของลักษณะปรากฏ 
คุณสมบัติ วัตถุ และธาตุแท้ โดยสิ่งเหล่านี้ล้วนเป็นรากฐานให้แก่การเกิดขึ้นของโลกแห่ง
วิทยาศาสตร์ (scientific world) ด้วยเหตุนี้ หนึ่งในพันธกิจส าคัญของปรากฏการณ์วิทยาคือ
การเปิดเผยให้เห็นว่า ความคิดที่อยู่ภายใต้กระบวนทัศน์แบบวิทยาศาสตร์นั้น จะน าเราไปสู่
ความคุ้นชินกับกรอบคิดเชิงประจักษ์ไม่ว่าจะเป็นการระบุคุณลักษณะ การก าหนดขอบเขต 
หรือการวัดปริมาตร เป็นต้น สิ่งเหล่านี้ล้วนดึงให้จิตส านึกออกห่างจากการมีประสบการณ์ต่อ
โลกแห่งสรรพชีวิต ท าให้โลกเป็นโลกที่มีความหมายต่อวิทยาศาสตร์ แต่ไม่ใช่โลกที่มี
ความหมายต่อชีวิตโดยตรง (Audi, 1999, p. 407) 

โดยผลที่ตามมา คือ ข้อเสนอของฮุสเซิร์ลได้กลายเป็นแนวความคิดที่มีความหมายต่อ
ศาสตร์สมัยใหม่ ในแง่ของการชักจูงให้หวนกลับมาสนใจประเด็นที่ถูกละเลย โดยการปรับ
กระบวนทัศน์ทางปัญญาให้มีบทบาทในการไต่สวนมูลฐานขององค์ความรู้ทางวิทยาศาสตร์ 
ไปพร้อมๆ กับแสดงให้เห็นว่า ยังมีความเป็นไปได้ที่วิธีการทางวิทยาศาสตร์มีบทบาทและ
ความส าคัญอยู่ หากเพียงวิทยาศาสตร์ปลดเปลื้องตัวเองออกจากการอาศัยข้อสันนิษฐานไป
ลดทอนความจริงของสิ่งต่างๆ ซึ่งเป็นผลมาจากการมองโลกตามอย่างทวินิยมแบบเดส์การ์ตส์ 
(Cartesian dualism) ที่มองว่า โลกคือผลรวมของสิ่งที่มีแก่นสารซึ่งด ารงอยู่และกินพื้นที่
อย่างแตกต่างกัน ซึ่ งก็คือจิตและวัตถุภายนอก แต่แนวคิดเช่นนี้ เป็นการท าให้จิต  
(ที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับโลกภายนอก) ถูกแบ่งแยกออกจากวัตถุของโลกภายนอก เพราะเมื่อจิต
กลายเป็นสิ่งที่กินพื้นที่  และมีต าแหน่งแห่งหนซึ่งด ารงอยู่ ในอาณาจักรทางมโนภาพ  
จึงหมายความว่า จิตไม่ได้เป็นส่วนหนึ่งของโลกภายนอกอย่างแท้จริง นั่นท าให้การกระท าใดๆ 
ของจิตก็กลายเป็นสิ่งที่ไม่เกี่ยวกับข้องใดๆ กับอารมณ์ของจิต ทั้งที่อารมณ์นั้นเป็นผลผลิตสืบ
เนื่องมาจากการที่จิตมีความรู้สึกต่อโลกภายนอกว่าเป็นสิ่งที่มีความหมาย (Moran, 2005,  
pp. 8-9; ฟินเลย์สัน, 2559, น. 63) 

ฉะนั้นหากมีใครสักคนที่ต้องการจะพรรณนาถึงสภาวะจิต ก็สมควรอย่างยิ่งที่จะต้อง
อาศัยวิธีวิเคราะห์การกระท าของจิตส านึก ที่ครอบคลุมไปถึงความเชื่อมโยงระหว่างการรู้กับ
วัตถุที่ถูกรู้ เช่นนั้นแล้ววิธีปรากฏการณ์วิทยาของฮุสเซิร์ล จึงเป็นวิธีการที่หวนกลับไปให้
ความส าคัญกับการพิจารณาอัตภาวะ (subjectivity) โดยไม่จ าเป็นต้องอาศัยวิธีการแบบ



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

185 

จิตวิทยา เพราะวิธีปรากฏการณ์วิทยาไม่มีความพยายามที่จะลดทอนวัตถุของจิตส านึก แต่จะ
พยายามเป็นเปิดเผยวัตถุของความส านึกรู้ที่สัมพันธ์กับการกระท าของจิตส านึก เพื่อสร้าง
ความเข้าใจต่อโครงสร้างที่อยู่เบื้องหลังการกระท าของจิตส านึก โดยพรรณนาผ่านมโนทัศน์
ส าคัญ ได้แก่ เจตนารมณ์ของจิต (intentionality)7 ร่างกาย (body) กาลเวลา (time) และ 
สหอัตภาวะ (intersubjectivity) ซึ่งมโนทัศน์เหล่านี้ล้วนมีความเช่ือมโยงต่อกันเป็นอย่างยิ่ง 
(Zahavi, 2003, p. 3, pp. 12-13) 

โดยเฉพาะอย่างยิ่ง มโนทัศน์ว่าด้วยเจตนารมณ์ของจิต ที่ถูกใช้ในวิธีการของฮุสเซิร์ลเพื่อการ
พรรณนาถึงอัตภาวะนั้น ถึงแม้แต่เดิมจะเป็นปัญหาที่เคยปรากฏให้เห็นในพจนาของเพลโตเรื่อง  
ธีเอเทตุส (Theaetetus) แต่ก็เป็นเพียงการตั้งค าถามเชิงปรัชญาในประเด็นที่ว่า เราจะสามารถคิด
เกี่ยวกับสิ่งที่ไม่ได้เป็นอย่างที่มันเป็นได้อย่างไร กระทั่งต่อมาได้ถูกน ามาใช้ในสมัยใหม่อย่างจริงจัง 
ในจิตวิทยาเชิงพรรณนาของ ฟรานซ์ เบรนทาโน (Franz Brentano) โดยหมายถึง คุณลักษณะ 

                                                                 
7 ค าว่า intentionality ยังไม่มีค าบัญญัติที่แน่นอน แต่ทั้งนี้ ผู้เขียนได้ส ารวจถึงการถอดความที่ได้มีผู้ท าไว้
ก่อนหน้า พบว่า (1) บทความเรื่อง ‘การท าพื้นที่ให้มีความหมายของเวลาในค าบรรยายของฮุสเซิร์ลว่าด้วย
ปรากฏการณ์วิทยาของจิตส านึกเรื่องเวลา’ ของ จริยา นวลนิรันดร์ มีการถอดความ intentionality ไว้ว่า 
‘การชี้น าของจิต’ (2) บทความเรื่อง ‘ปรากฏการณ์วิทยา’ ของ รชฎ สาตราวุธ ในสารานุกรมปรัชญา
ออนไลน์ฉบับสังเขป ถอดความ intentionality ไว้ว่า ‘การพุ่งไปของเจตส านึก’ (3) บทความเรื่อง ‘ส ารวจ
ข้อถกเถียงทางปรัชญาเกี่ยวกับอารมณ์และทฤษฎีอารมณ์สมานกาย’ ของ ปิยณัฐ ประถมวงษ์ ได้ชี้ให้เห็นว่า
ไม่เห็นด้วยกับการถอดความ intentionality ของ กีรติ บุญเจือ ว่า ‘การแสวงอารมณ์’ รวมถึงไม่เห็นด้วยกับ
การถอดความของ รชฎ สาตราวุธ เช่นกัน โดย ปิยณัฐ ประถมวงษ์ ได้เสนอให้ถอดความอย่างกลางๆ ว่า 
‘การมุ่งสู่เป้าหมายของจิต’ อย่างไรก็ตามหากพิจารณา intentionality ในฐานะที่เป็นการแสดงออกของจิต
ในเชิงปรากฏการณ์วิทยา ที่มุ่งหมายตัวเองไปยังสิ่งที่เป็นอารมณ์ของจิตได้โดยตรง จนเกิดเป็นผลตามมา
อย่างการรู้คิด การตอบสนอง การคาดหวัง และการให้ความหมายต่อสิ่งต่างๆ เป็นต้น กิจกรรมของจิตใน
ลักษณะนี้จึงมีทั้งเจตนาและอารมณ์เป็นที่ตั้ง ด้วยเหตุนี้ ผู้เขียนจึงถอดความ intentionality ที่จะใช้ใน
บทความนี้ว่า ‘เจตนารมณ์ของจิต’ เนื่องจากเป็นค าที่สื่อให้เห็นอาการของจิตที่มุ่งไปยังอารมณ์ของจิต อีกทั้ง
ค าว่า ‘เจตนา’ โดยนัยของค าแล้วก็แสดงถึงอาการของจิตที่มุ่งไปยังเป้าหมายอย่างตรงไปตรงมาอยู่แล้ว จึง
เป็นการกระชับความหมายในแง่ของ ‘การชี้น า’ หรือ ‘การพุ่งไป’ ให้เข้ามาอมความอยู่ในค าเดียวกัน 
นอกจากนี้ ค าว่า ‘เจตนารมณ์’ (ของจิต) ยังมีลักษณะเป็นค านาม เช่นเดียวกับค าว่า intentionality อีกด้วย 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

186 

มูลฐานแห่งการกระท าของจิตที่มุ่งตรงไปยังวัตถุและอ้างอิงถึงสิ่งนั้น และต่อมาลูกศิษย์คนส าคัญ
ของเบรนทาโน คือ ฮุสเซิร์ล จึงได้น ามโนทัศน์ดังกล่าว มาปรับใช้ในบริบทของปรากฏการณ์วิทยา 
ในฐานะตัวแบบแห่งความจ านงจากการกระท าของจิต ที่เกิดจากคุณสมบัติภายในของตัวจิตเอง 
โดยไม่จ าเป็นต้องมีวัตถุภายนอกเป็นสิ่งก ากับเสมอไป ซึ่งจุดนี้ท าให้มีความแตกต่างไปจากรากฐาน
เดิมของเบรนทาโน (Bunnin & Yu, 2004, pp. 354-355) 

ดังนั้น ภายใต้แก่นหลักของมโนทัศน์ เจตนารมณ์ของจิต จึงเป็นแนวคิดส าคัญที่เข้ามา
ช้ีให้เห็นว่า การศึกษาเรื่องของจิตตามวิธีการของจิตวิทยา ที่ลดทอนสภาวะจิตลงให้เป็นเรื่อง
ของกระบวนการที่ต้องมีวัตถุอ้างอิงให้แก่จิตเสมอ หรือแม้แต่แนวความคิดของนักปรัชญาในกลุ่ม
ประสบการณ์นิยมที่ลดทอนการรับรู้ของจิตลงเป็นเพียงภาพตัวแทน (representation) ของ
ประสบการณ์ เช่นนี้ไม่ใช่แนวทางที่ถูกต้อง เนื่องจากจิตมีเจตนารมณ์ในตัวเอง และยังสามารถ
มุ่งหมายให้เกิดปรากฏการณ์เชิงอุตรภาวะขึ้นมาได้ โดยปรากฏการณ์เชิงอุตรภาวะที่ว่า คือ  
สิ่งที่เช่ือมโยงจิตส านึกกับวัตถุของความส านึกรู้เข้าด้วยกันในมิติของความรู้ ความหมาย อารมณ์
ความรู้สึก และยังรวมไปถึงการมีจินตนาการ ซึ่งหากจิตยังต้องการวัตถุอ้างอิงทุกครั้งเพื่อการมี
ภาพตัวแทนอย่างที่นักจิตวิทยาหรือนักปรัชญาประสบการณ์นิยมกล่าวอ้าง จิตย่อมขาด
ความสามารถในการสร้างปรากฏการณ์เชิงอุตรภาวะอย่างจินตนาการขึ้นมาได้ 

นอกจากน้ี วิธีปรากฏการณ์วิทยาของฮุสเซิร์ล ยังมีความส าคัญต่อการปรับกระบวนทัศน์
เรื่องกายและจิตที่เคยเป็นปัญหาสืบเนื่องมาจากค าอธิบายของ เดส์การ์ตส์ (Rene Descartes) 
และ ฮิวม์ (David Hume) อีกด้วย กล่าวคือ เดส์การ์ตส์ นั้นมีทัศนะว่าจิตคือเนื้อแท้ 
(substance) ของอัตบุคคล ส่วนร่างกายเป็นเพียงสสารที่กินพ้ืนท่ี จิตจึงสามารถมีอิสระเหนอื
ร่างกายและสามารถด ารงเนื้อแท้อยู่ได้ถึงแม้จะไม่มีร่างกายก็ตาม ซึ่งเป็นที่มาของค ากล่าวว่า 
‘ฉันคิดฉันจึงมีอยู่ ’ (cogito ergo sum) ขณะที่ฮิวม์นั้นมีทัศนะที่แตกต่าง โดยเสนอว่า  
จิตเป็นสิ่งไม่มีเนื้อแท้ ส่วนร่างกายมีความส าคัญในฐานะที่คอยเป็นสื่อกลางของการเกิดรอย
ประทับจากผัสสะ และท าให้จิตมีมโนภาพต่อสิ่งภายนอก ซึ่งมโนภาพเหล่านั้นจะถูกเก็บไว้ใน
รูปแบบของความทรงจ า และท าให้อัตบุคคลมีความคิดเรื่องตัวตนของตนเองขึ้นมาได้ ทว่า
ข้อบกพร่องที่ปรากฏให้เห็นในวิธีการของทั้งคู่ คือ การท างานร่วมกันของจิตและกายตาม



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

187 

ทัศนะดังกล่าว ไม่สามารถแสดงให้เห็นว่ามีแหล่งอันใดที่จะเป็นบ่อเกิดของตัวตนได้ เพราะ
ต่างก็ขาดองค์ประกอบท่ีส าคัญที่สุด นั่นคือ จิตส านึกแห่งกาลเวลา (time-consciousness) 

ทั้งนี้จากการที่ เดส์การ์ตส์ มองว่า ตัวตนเกิดจากการคิด แต่การคิดของเดส์การ์ตส์เป็น
สิ่งที่ตัดขาดจากร่างกายได้ เนื่องจากต้องการปฏิเสธความรู้แท้ที่จะได้จากผัสสะทางกาย 
ข้อเสนอที่แยกร่างกายออกจากจิตโดยเด็ดขาดเช่นนี้เท่ากับเป็นยืนยันว่า ปัจจัยด้านเวลาไม่มี
ผลต่อการรู้ผัสสะทางกาย เพราะตราบเท่าที่จิตยังคิด ทุกสิ่งก็มีอยู่ ฉะนั้นการส านึกถึงตัวตน
จึงไม่มีความสัมพันธ์กับกาลเวลาแต่อย่างใด ขณะที่ในด้านทัศนะของฮิวม์ แม้จะเสนอแนวคิด
เรื่องความทรงจ าเป็นตัวการของการเกิดตัวตน แต่เนื่องจากจิตที่ ฮิวม์  เสนอนั้นไม่มีลักษณะ
ของความมีเนื้อแท้ จิตจึงจึงไม่มีโครงสร้างเบื้องหลังที่จะคอยก ากับให้นึกย้อนถึงความทรงจ า
นั้นได้ตามล าดับเวลา ข้อบกพร่องที่เกิดขึ้นจากข้อเสนอทั้งสองนี้เกิดจากการมองข้ามอุตร
ภาวะแห่งตัวตน หรือก็คือสิ่งที่ฮุสเซิร์ลเรียกว่า อุตรอัตตา (transcendental ego) ท่ีมีหน้าที่
ในการรวบรวมประสบการณ์ที่กระจัดกระจายให้เข้ามาสู่การส านึกเรื่องเวลา คอยท างานอยู่
เบื้องหลังการรับรู้โดยการสร้างอุตรภาวะของประสบการณ์และความทรงจ าจากภายใน 

อีกทั้งภายใต้ความสัมพันธ์ของกายและจิต ฮุสเซิร์ล มีความคิดเห็นว่า ร่างกายมีส่วน
ส าคัญเป็นอย่างมากต่อการสร้างอุตรภาวะของจิตส านึก เพราะร่างกายมีความเกี่ยวพันกับ
การปรากฏขึ้นของกาลเวลา เนื่องจากจิตส านึกแห่งกาลเวลานั้นจะต้องสอดคล้องกับการรับรู้
สิ่งต่างๆ ในทางกายภาพบนพ้ืนท่ีหนึ่ง ซึ่งการจะรับรู้ถึงสิ่งต่างๆ บนพ้ืนท่ีใดนั้น อย่างน้อยที่สุด
ก็จะต้องกระท าผ่านการมองเห็นหรือโดยกายสัมผัส ความรู้สึกจากการรับรู้ทางกายภาพเช่นนี้
สามารถท าให้กาลเวลาของสิ่งนั้นๆ ปรากฏขึ้นต่อจิตส านึก ท าให้จิตรับรู้ถึงกาลเวลาที่สถิตอยู่
กับวัตถุ โดยกาลเวลานั้นได้ถูกผนวกเข้าเป็นอันหนึ่งอันหนึ่งเดียวกับวัตถุที่อยู่ในความส านึกรู้ 
และท าให้จิตล่วงรู้ถึงความแปรเปลี่ยนโดยรอบวัตถุหรือสรรพสิ่ง ซึ่งการรับรู้วัตถุในแง่นี้ท าให้
ในเวลาเดียวกัน อัตตาของเราก็ถูกผนวกรวมเข้าไปกับประสบการณ์ที่มีต่อวัตถุ   
ณ เวลานั้นๆ ด้วย ดังนั้นการปรากฏขึ้นของกาลเวลาในลักษณะดังกล่าวนี้ จึงเป็นกาลเวลาที่
เลื่อนไหลอยู่ในจิตส านึก และท าให้ความทรงจ ามีต าแหน่งของเวลาก ากับอยู่ อัตบุคลจึง
สามารถระบุถึงสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นในท่ามกลางความต่อเนื่องของกาลเวลาได้ อีกทั้งยังท าให้
สามารถนึกย้อนกลับไปกลับมาระหว่างอดีตและปัจจุบันได้อย่างไม่สับสน แล้วยังยังท าให้



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

188 

สามารถคาดเดาเหตุการณ์หรือสิ่งที่ก าลังจะเกิดขึ้นได้ (จริยา นวลนิรันดร์ , 2551, น. 500-
502) 

จิตส านึกแห่งกาลเวลาของฮุสเซิร์ล มีส่วนส าคัญอย่างมากต่อการให้ค าอธิบายได้ว่า  
อัตลักษณ์หรือตัวตนของอัตบุคคลเกิดขึ้นและด ารงอยู่ได้อย่างไร ในลักษณะที่สามารถให้
ความกระจ่างได้มากกว่าวิธีการของเดส์การ์ตส์หรือฮิวม์ อีกทั้งยังเป็นการช้ีให้เห็นถึง
ความส าคัญของร่างกายว่า มีส่วนส าคัญเป็นอย่างยิ่งต่อการท าให้ความส านึกรู้ในเรื่องของ
กาลเวลาได้ปรากฏขึ้นต่อความทรงจ า ซึ่งไม่เพียงแต่จะส่งผลต่อความชัดเจนในการรับรู้ถึง
ตัวตนของตนเองเท่านั้น แต่ยังสัมพันธ์ต่อการมีประสบการณ์โดยตรงกับสิ่งรอบตัวในโลกแห่ง
สรรพชีวิตอีกด้วย 

อย่างไรก็ตาม นอกจากความเช่ือมโยงระหว่างอัตบุคคลกับวัตถุสิ่งของบนพื้นที่ที่เกิด
จิตส านึกแห่งกาลเวลาแล้ว วิธีปรากฏการณ์ของฮุสเซิร์ล ยังเปิดเผยให้เห็นความเช่ือมโยงเชิง
อุตรภาวะที่เกิดขึ้นระหว่างอัตบุคคลด้วยกัน โดยเรียกว่า สหอัตภาวะ กล่าวคือ ในการส านึกรู้
ถึงสิ่งใดๆ บนพื้นที่หนึ่ง เมื่อการส านึกรู้ถึงสิ่งนั้นๆ ไม่ได้ปรากฏต่อใครคนใดคนหนึ่งอย่างเป็น
การเฉพาะ หากแต่ได้ปรากฏต่อการส านึกรูข้องทุกๆ คน ประสบการณ์ที่จิตกระท าเกี่ยวกับสิง่
ดังกล่าวนั้นจึงเป็นสาธารณะ (public) ไม่ใช่ประสบการณ์ส่วนตัว (private) เพราะ
ประสบการณ์ที่เกิดขึ้นโดยเช่ือมโยงอัตภาวะของคนหลายๆ คนเข้าไว้ด้วยกันเช่นนี้ คือ  
อุตรภาวะที่เกิดขึ้นในโลกแห่งสหอัตภาวะ (world as intersubjectivity) ซึ่งในท้ายที่สุด
ความเป็นสังคมจะเกิดขึ้นบนกระแสส านึกท่ีถูกเช่ือมโยงให้ด าเนินไปบนอุตรภาวะนี้ (Zahavi, 
2003, pp. 110-111) 

แนวความคิดของ ฮุสเซิร์ล โดยเฉพาะอย่างยิ่งในมโนทัศน์ สหอัตภาวะ เมื่อพิจารณา
อย่างถี่ถ้วนแล้ว อาจกล่าวได้ว่า ถึงแม้วิธีการของฮุสเซิร์ลจะให้ความส าคัญกับการมองโลก
แบบอัตวิสัยก็ตาม แต่ในขณะเดียวกันก็ไม่ได้ปฏเิสธความเป็นภววิสัยโดยสิน้เชิง กล่าวคือ จาก
สิ่งที่ฮุสเซิร์ลเสนอว่า อัตภาวะภายในของแต่ละบุคคลเป็นกระแสส านึกท่ีสามารถเช่ือมโยงเข้า
หากันจนเกิดเป็นสหอัตภาวะได้ นั่นเท่ากับเป็นการยืนยันในอีกทางเช่นกันว่า บ่อเกิดของ
ความเป็นภววิสัยมาจากอัตวิสัยของกลุ่มบุคคลที่มีความส านึกเดียวกันบนพ้ืนท่ีหนึ่ง ในแง่นี้จึง
มีความสอดคล้องกับภาพรวมในแนวคิดของฮุสเซิร์ลที่เช่ือว่า อัตวิสัย เป็นสิ่งไม่อาจลดทอนได้ 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

189 

เพราะอัตวิสัยเกิดจากประสบการณ์ที่เกิดขึ้นภายในอัตภาวะ ที่รับรู้โลกภายนอกอย่าง
ตรงไปตรงมา อัตวิสัยจึงเป็นมูลฐานส าคัญที่ก่อให้เกิดสิ่งที่เรียกว่าภววิสัย แต่ถึงที่สุด
แล้วสหอัตภาวะก็ยังไม่ใช่สิ่งเดียวกับภววิสัย เนื่องจากสหอัตภาวะเป็นการพิจารณาสิ่งอื่นจาก
มุมมองของตนเองเป็นหลัก ในขณะที่ภววิสัยจะอาศัยมุมมองของผู้อื่นหรือจากข้อมูลอื่นเป็น
ค าอธิบายแกนกลางในการพินิจพิเคราะห์ 

กระนั้นก็ตาม แม้จะกล่าวว่าอัตวิสัยเป็นสิ่งท่ีไม่สามารถลดทอนได้ อีกทั้งโลกภายนอกท่ีมี
อยู่จริงในฐานะโลกแห่งสรรพชีวิตก็ไม่ใช่สิ่งอันจะสามารถลดทอนได้เช่นกัน ดังนั้นปัญหา
ต่อมา คือ หากเป็นเช่นนี้จะมีวิธีการใดที่สามารถใช้ไต่สวนเข้าไปถึงส านึกภายในของอัตภาวะ 
เพื่อให้ไตร่ตอรองอัตวิสัยของอัตบุคคลและพรรณนาออกมาได้อย่างเที่ยงแท้ ในการนี้จึงมี 
เจตคติหรือท่าทีอย่างหนึ่งเกิดขึ้นในวิธีปรากฏการณ์วิทยา เรียกว่า การลดทอนเชิง
ปรากฏการณ์วิทยา 8 (phenomenological reduction) ซึ่งโดยความหมายของตัววิธีการนี้ 
มีนัยส าคัญถึง “การน าออกไป” และ “การหวนกลับมา” กล่าวคือ เป็นวิธีการน าสิ่งต่างๆ  
ที่เข้ามาข้องแว้งกับจิตส านึกของเราออกไป เพราะสิ่งเหล่านี้มีอยู่มากมายตามธรรมชาติ 
จากนั้นจึงหวนกลับมาสู่การไตร่ตรองโดยจ ากัดมุมมองไปที่เจตนารมณ์ของจิต ซึ่งอยู่ภายใน
จิตส านึกของเราเอง ในแง่เดียวกันนี้จึงเป็นกุญแจส าคัญของวิธีวิเคราะห์จิตส านึก ตาม
แนวทางของปรากฏการณ์วิทยาอย่างที่ฮุสเซิร์ลเรียกว่า การใส่วงเล็บ (bracketing) เพื่อละ
วางจากปรากฏการณ์ของโลกภายนอก โดยน าอคติและความเช่ือ รวมถึงทัศนคติที่มีต่อโลก
และสิ่งต่างๆ ไปใส่ไว้ในวงเล็บ จนเหลือแต่เจตนารมณ์ของจิต ที่เราสามารถไตร่ตรองถึงมันได้
ในฐานะของสิ่งที่มีความเกี่ยวพันกับเป้าหมายของจิตส านึก (Sokolowski, 2008, p. 49) 

ด้วยเหตุนี้ การลดทอนเชิงปรากฏการณ์วิทยา จึงเป็นแนววิธีพรรณนาที่สอดคล้องกับ
ความต้องการของ ฮุสเซิร์ล ซึ่งพยายามสร้างวิธีการทางปรัชญาโดยแท้จริง อย่างที่ไม่ได้ตกอยู่

                                                                 
8 ค าว่า reduction หรือ ‘การลดทอน’ ในความหมายของฮุสเซิร์ล ไม่ใช่การลดทอนประสบการณ์ลงเป็น
ข้อมูลเชิงมโนภาพอย่างที่นักประสบการณ์นิยมท า อีกทั้งไม่ใช่การลดทอนโลกภายนอกลงเป็นข้อมูลผัสสะ
ตามวิธีของค้านต์ เพราะแนวคิดของฮุสเซิร์ลเป็นการเสนอให้ ‘น าสิ่งที่ข้องแว้งกับจิตออกไป’ และ ‘หวน
กลับมาไตร่ตรองเจตนารมณ์ของจิต’ เมื่อพิจารณาในแง่นี้ การลดทอน ของฮุสเซิร์ลจึงหมายถึง การลด
จ านวนสิ่งที่ข้องแว้งกับจิต และ ละวางโลกภายนอกมาไตร่ตรองสภาวะภายในของจิต  



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

190 

ใต้อิทธิพลของวิทยาศาสตร์ และวิธีการที่ว่าน้ันจะต้องน าไปสู่การอธิบายความสมัพันธ์ระหวา่ง
การมุ่งเจตนารมณ์ของจิตที่มีต่อโลกแห่งสรรพชีวิต กล่าวคือ เมื่อฮุสเซิร์ลนิยามอัตบุคคลใน
ฐานะผู้รู้ที่มีจิตซึ่งสามารถมุ่งเจตนารมณ์ออกไปยังสิ่งที่ถูกรู้ จนเกิดเป็นปรากฏการณ์ซึ่งพันผูก
อยู่กับความหมายของสิ่งต่างๆ ที่มีอยู่จริงตามมุมมองของตัวอัตบุคคล ฉะนั้นการจะค้นหา
ประสบการณ์บริสุทธิ์อันแท้จริง ก็จ าเป็นต้องลดทอนปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นภายในจิตของ 
อัตบุคคล ด้วยการกักกั้นจิตส านึกให้อยู่ในสภาวะโดดเดี่ยวจากโลกภายนอก ( isolated 
consciousness) แต่ในขณะเดียวกันโลกภายนอกก็ยังด ารงอยู่ วิธีการเช่นนี้คือการเข้าวงเล็บ
ที่จะช่วยให้จิตได้ลดทอนจากปรากฏการณ์อื่นๆ ท่ีมีอยู่เป็นจ านวนมากในท่ามกลางความ
ส านึกรู้ที่มีต่อโลก (Luijpen, 1969, pp. 64-65) 

การลดทอนปรากฏการณ์ต่างๆ ลง จนเหลือแต่มูลฐานของความส านึกรู้ในประสบการณ์
อันเที่ยงแท้ท่ีอยู่ภายในตัวอัตบุคคลเอง จะท าให้อัตบุคคลสามารถแยกแยะการรู้ปรากฏการณ์
ออกจากกันได้ในสองระดับ คือ การรู้รูปธรรม (noesis) กับ การรู้นามธรรม (noema) ซึ่งเป็น
การเสนอให้เห็นว่า ธรรมชาติของความส านึกรู้โดยทั่วไปที่เกิดแก่จิตนั้น หากในขั้นของการรู้
รูปธรรม จิตจะรับรู้และจดจ าถึงคุณภาพหรือลักษณะปรากฏของวัตถุนั้นผ่านทางผัสสะ
โดยตรง จึงเป็นประสบการณ์ที่ปราศจากเจตนาที่จะแต่งเติมความหมายใดๆ ให้แก่วัตถุนั้น 
ในขณะที่อีกขั้นหนึ่งคือการรู้นามธรรม ถือเป็นการรู้สิ่งต่างๆ ในขั้นอุตรภาวะ เพราะมี
เจตนารมณ์ของจิตเป็นตัวการสร้างเนื้อหาและความหมายให้เกิดขึ้นและห่อหุ้มสภาพจริงของ
วัตถุนั้นไว้ ในแง่เดียวกันนี้ การรู้นามธรรม จึงเป็นกระบวนการของจิตที่คอยเช่ือมโยง
ความหมายของวัตถุกับความเป็นจริงของวัตถุเข้าไว้ด้วยกัน (Moran, 2000, น. 155-156; 
Ricceur, 1996, น. 136) 

อีกทั้ง การรู้รูปธรรมและนามธรรม ยังเป็นกระบวนการหนึ่งที่ท าให้สามารถยืนยันได้ถึง
บ่อเกิดแห่งอัตวิสัยของจิต ซึ่งหากกล่าวโดยความคิดรวบยอด การรู้รูปธรรมเป็นสิ่งที่เกิดจาก 
การกระท าของจิตส านึก (act of consciousness) ที่ล่วงรู้ถึงคุณภาพของสสาร (matter) 
ดั งนั้ นสิ่ งที่ เ ข้ ามาสู่ ค วามส านึก รู้ ใ นขั้ นนี้ จึ ง เ ป็นการรั บรู้ คุณภาพจากข้อมู ลดิบ  
(non-intentional hyletic data) ของสสารที่ก าลังส าแดงตัวอยู่ ซึ่งสามารถกลายเป็นสิ่งเร้า
อารมณ์ของจิตได้ต่อไปในขั้นของการรู้ นามธรรม กล่าวคือ เมื่อจิตมีวัตถุแห่งเจตนา 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

191 

(intentional object) ที่มุ่งไปยังสิ่งภายนอก ก็ท าให้การรู้นามธรรมนั้นมีความสัมพันธ์กับ
เจตนาท่ีมุ่งไปหาสสาร ท าให้การรู้ในขั้นนี้จึงเปรียบเสมือนช่องทาง (way) ที่เปิดให้จิตสามารถ
มีเจตนาต่อสิ่งต่างๆ ซึ่งรวมไปถึงการสร้างความหมายของสัตให้เกิดขึ้นในความส านึกรู้ 
(Russell, 2006, น. 84) 

ทั้งนี้ กล่าวได้ว่าวิธีปรากฏการณ์วิทยาของฮุสเซิร์ลนั้น ให้ความส าคัญกับอัตภาวะของ
มนุษย์ที่ชีวิตมีความสัมพันธ์ต่อโลกเป็นอย่างยิ่ง ด้วยเหตุนี้ ฮุสเซิร์ลจึงไม่อาจลดทอนโลก
ภายนอกที่มีอยู่จริงให้กลายเป็นเพียงภาพตัวแทนหรือสิ่งนอกผัสสะที่ไม่อาจรับรู้ได้โดยตรง 
เพราะนั่นเท่ากับเป็นการปฏิเสธความเป็นจริงของชีวิตที่มีต่อโลก แต่ในขณะเดียวกันฮุสเซิร์ล
ก็เสนอวิธีการที่จะละลดปรากฏการณ์ต่างๆ ที่ผ่านเข้ามาสู่ความส านึกรู้ ซึ่งแสดงให้เห็นว่า
เป้าหมายของฮุสเซิร์ลที่มีต่อวิธีปรากฏการณ์วิทยาของเขานั้น ไม่ได้ต้องการที่จะให้เป็นวิธี
พรรณนาถึงโลกจริง (real world) เพราะธาตุแท้ของโลกจริงนั้นปราศจากการมีความหมาย
ใดๆ ในตัวของมันเอง แตกต่างจากโลกแห่งสรรพชีวิตที่ทั้งปรากฏและมีความหมายโดยตรง
ต่ออัตวิสัยของมนุษย์ ด้วยเหตุนี้ วิธีการของฮุสเซิร์ลจึงมุ่งที่จะพรรรณนาอุตรภาวะในจิตส านกึ
ของมนุษย์ และเป็นเหตุผลให้วิธีการของเขาถูกเรียกว่า ปรากฏการณ์วิทยาเชิงอุตรภาวะ  
ซึ่งถือเป็นรากฐานส าคัญที่ท าให้เกิดปรากฏการณ์วิทยาเชิงอัตถิภาวะตามมาภายหลัง 

 
ท่าทแีบบปรากฏการณ์วิทยาในปรัชญาญี่ปุ่นก่อนสมัยใหม่ 

ญี่ปุ่นเป็นประเทศท่ีรับเอาท้ังอารยธรรมและวัฒนธรรมจากภายนอกเข้ามานับแต่โบราณ 
แต่ความพิเศษของญี่ปุ่นก็คือสามารถน าเอาอารยธรรมและวัฒนธรรมจากภายนอกเหล่านั้น 
มาปรับใช้จนเกิดเป็นอัตลักษณ์เฉพาะของชนชาติตนเอง ซึ่งในแง่นี้ยังหมายรวมถึงสิ่งท่ีเรียกวา่ 
ปรัชญา ก็เช่นกัน เนื่องจากปฏิเสธไม่ได้ว่าในระยะแรกนั้นแนวคิดทางปรัชญาของญี่ปุ่นยังมี
ความคลุมเครือ ขาดความชัดเจนทางกระบวนทัศน์ เพราะแนวความคิดต่างๆ ของญี่ปุ่น
โบราณนั้น มักจะถูกจ ากัดไว้ด้วยกรอบแนวคิดแบบจีน โดยเฉพาะอย่างยิ่งแนวคิดของลัทธิเต๋า
และขงจื่อ รวมถึงพุทธศาสนามหายานที่รับมาจากเกาหลีในเบื้องแรก ก่อนที่ราชส านักญี่ปุ่น
จะส่งพระธรรมทูตไปศึกษาพุทธธรรมที่ประเทศจีนในภายหลังก็เช่นกัน ปรัชญาญี่ปุ่นในช่วง
ต้นจึงอาศัยรากฐานกระบวนความคิดจากเต๋า และขงจื่อ รวมถึงพุทธศาสนามหายานเป็นหลกั 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

192 

กระทั่งล่วงพ้นเข้าสู่ยุคปฏิรูปฟื้นฟูในสมัยเมจิ ที่ญี่ปุ่นได้เปิดรับเอาวัฒนธรรมตะวันตกเข้าสู่
ประเทศ ปรัชญาญี่ปุ่นจึงเปิดฉากเข้าสู่กระบวนทัศน์สมัยใหม่ที่ประยุกต์เอาปรัชญาตะวันตก
เข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของวิธีการแสวงหาความกระจ่างรู้ในแบบญี่ปุ่น ที่ปัจจุบันนี้มีความเป็น
วิชาการสูงเช่นเดียวกับกิจกรรมการท าปรัชญา (philosophizing) ของโลกตะวันตก 

กระนั้นก็ตาม ด้วยรากฐานทางวัฒนธรรมที่มีมาแต่โบราณของญี่ปุ่น ซึ่งให้ความส าคัญ
กับสังคมรอบตัวเป็นหลัก ปัจเจกบุคคลจึงต้องมีพันธกิจอันแสดงออกถึงความรับผิดชอบต่อ
สังคม ส่งผลให้ประเด็นทางปรัชญาที่ญี่ปุ่นให้ความส าคัญนับตั้งแต่โบราณเป็นต้นมา มีแก่น
แกนทางความคิดอยู่ที่จริยศาสตร์ แต่ถึงอย่างนั้นก็ไม่ได้หมายความว่าปรัชญาญี่ปุ่นจะไม่สนใจ
ศึกษาเรื่องอัตภาวะ (subjectivity) ของมนุษย์อย่างที่ปรัชญาตะวันตกให้ความสนใจ  
แต่ในทางตรงกันข้าม ขณะที่ปรัชญาตะวันตกให้ความสนใจศึกษาปัญหาอัตภาวะในเชิงปัจเจก
ภาพ (individuality) ทว่าญี่ปุ่นนับแต่โบราณมานั้นก็ให้ความสนใจที่จะศึกษาสหอัตภาวะ 
(intersubjectivity) ผ่านแง่มุมทางจริยศาสตร์ โดยการแสวงหามรรควิธีช าระความคิดและ
จิตใจให้ไปสู่ความเป็นมนุษย์ที่แท้ ซึ่งในที่สุดแล้วจึงได้กลายเป็นรากฐานของการขับเคลื่อน
แนวความคิดทางจริยศาสตร์ จากเดิมที่ถึงแม้จะมีจุดเริ่มต้นมาจากศาสนา แต่ในท้ายที่สุดก็
ก้าวพ้นไปสู่ระบบจริยศาสตร์ที่ไม่จ าเป็นต้องยึดโยงกับตัวบทหรือกฎเกณฑ์ทางศาสนา  
และเป็นแก่นส าคัญของปรัชญาญี่ปุ่น (Suzuki, 1996, p. 48, 50) 

ทั้งนี้ หากพิจารณาจากรากฐานดังกล่าว ที่ปรัชญาญี่ปุ่นให้ความส าคัญต่อมโนทัศน์
สหอัตภาวะ เป็นแก่นหลักในการท าปรัชญา เพื่อตอบสนองต่อการขัดเกลาปัจเจกไปพร้อมกับ
การแสวงหาความหมายในชีวิตที่ยังสัมพันธ์กับผู้อื่นหรือสิ่งอื่นที่รายล้อม ด้วยเหตุนี้ จึงเป็นที่
น่าสนใจที่จะส ารวจถึงท่าทีแบบปรากฏการณ์วิทยาในปรัชญาญี่ปุ่น โดยเฉพาะอย่างยิ่ง 
ปรัชญาญี่ปุ่นแบบแผนดั้ งเดิมของนักคิดคนส าคัญอย่างโดเ ง็น รวมถึงอิทธิพลของ
ปรากฏการณ์วิทยาที่มีต่อกระแสปรัชญาญี่ปุ่นสมัยใหม่ เป็นต้น ซึ่งนอกจากจะเป็นการมอง
ภาพรวมของการมีท่าทีแบบปรากฏการณ์วิทยาแล้ว ยังนับเป็นการส ารวจย้อนกลับไปเพื่อ
พิจารณาประเด็นส าคัญอีกด้วยว่า ในท่ามกลางกระแสการก่อตัวของแนวความคิดทางปรัชญา
ในกลุ่มพุทธศาสนามหายานที่มีมาก่อนหน้าโดเง็น อาทิ นิกายเทนได (Tendai-Shu) ที่ก่อตั้งโดย
ไซโจ (Saicho, 767-822) และนิกายชินงน (Shingon-Shu) ที่ก่อตั้งโดย คูไค (Kukai, 774-835)  



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

193 

รวมไปถึงนิกายโจโดเก่า (Jodo-Shu) ที่ก่อตั้งโดย โฮเน็น (Honen, 1133-1212) ตามล าดับ 
ซึ่งในท่ามกลางกระแสที่มีมาก่อนหน้า จนถึงกระทั่งการก่อตั้งนิกายโซโต (Soto-Shu) ของโด
เง็น (Dogen, 1200-1253) นั้น เหตุใด โดเง็น จึงได้รับการขนานนามว่าเป็นนักคิดคนแรกของ
ญี่ปุ่น ซึ่งนอกจากจะเป็นผู้ท าให้เกิดความแตกต่างที่ชัดเจนระหว่างพุทธศาสนาในญี่ปุ่น 
(Buddhism in Japan) กับ พุทธศาสนาแบบญี่ปุ่น (Japanese Buddhism) แล้ว ยังน าไปสู่
การวางรากฐานให้แก่วิธีการทางปรัชญาของญี่ปุ่น ซึ่งก้าวพ้นอิทธิพลทางกระบวนทัศน์แบบจีน 

อย่างไรก็ดี กระบวนทัศน์แบบจีนท่ีถือกันว่าเป็นจุดก าเนิดของพุทธศาสนานิกายฉานนั้น  
มาจากคติความเช่ือที่มีต่อเหตุการณ์หนึ่ง ซึ่งถือเป็นมูลเหตุของการเกิดแห่งนิกายที่มุ่งอาศัยฌาน
ในการปฏิบัติวิปัสสนา โดยนับถือพระมหากัสสปะเป็นปฐมาจารย์ของนิกาย นั่นคือ เหตุการณ์ที่
เล่าถึงการหมุนดอกไม้และการกระพริบตาของพระศากยมุนีบนเขาคิชกูฎ การนั้นมีเพียงพระ
มหากัสสปะเท่านั้นที่ยิ้มและบรรลุธรรม ณ ท่ามกลางหมู่ภิกษุอ่ืนที่ยังไม่มีใครเข้าใจประสงค์ของ
พระศากยมุนี เหตุการณ์นี้จึงน ามาสู่แนวคิดเรื่องการถ่ายทอดธรรมโดยไม่ต้องอาศัยค าพูด 
ตัวอักษร และปริยัติธรรมใดๆ ซึ่งน าไปสู่ขนบความคิดพื้นฐานท่ีมีต่อความเข้าใจพุทธศาสนา
นิกายฉานในจีน และมาสู่นิกายเซ็นในญี่ปุ่น ที่พากันยึดถือเรื่องการบรรลุธรรมนอกคัมภีร์โดยไม่
จ าเป็นต้องข้องเกี่ยวกับภาษาแต่อย่างใด (เย็นเหี่ยง, 2520, น. 254-255) 

ทว่าพุทธศาสนาแบบญี่ปุ่นที่น ามาสู่วิธีการทางปรัชญาของโดเง็นนั้น เริ่มต้นมาจากการ
โต้แย้งกับจุดก าเนิดดั้งเดิมของพุทธศาสนานิกายเซ็น ที่ญี่ปุ่นเองก็รับสืบทอดขนบความคิดมา
จากนิกายฉานในจีน นั่นคือ ทว่าในจุดนี้เองที่โดเง็นได้ท าการโต้แย้งว่า นั่นเป็นความย้อนแย้ง
และมองจุดก าเนิดของนิกายเซ็นอย่างคับแคบ เนื่องจากโดเง็นมองว่าการใช้ ภาษาธรรมดา  
ไม่ควรถูกมองว่าเป็นอุปสรรคขัดขวางต่อการบรรลุธรรม เพราะพุทธองค์ก็ใช้ ภาษาธรรมดา 
ในการถ่ายทอดธรรม ด้วยเหตุนี้ โดเง็น จึงได้พยายามช้ีให้เห็นว่า อันที่จริงแล้วนิกายเซ็นไม่
จ าเป็นต้องปฏิเสธการใช้ภาษาพูด โดยการเสนอให้หวนกลับไปครุ่นคิดต่อเหตุการณ์ที่พระ
ศากยมุนีหมุนดอกไม้และกระพริบตา ที่มีค ากล่าวของพระศากยมุนีต่อไปอีกว่ า  



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

194 

“เรามีธรรมจักษุครรภ์ 9 กับจิตแห่งนิพพานอันอัศจรรย์ เราส่งมอบธรรมเหล่านี้แก่มหากัสส
ปะ” (สุวรรณา สถาอานันท์, 2533, น. 97) 

โดเง็นช้ีให้เห็นว่า เหตุการณ์ดังกล่าวมิได้จบแค่การหมุนดอกไม้และกระพริบตา แต่ยัง
ต้องหมายรวมค ากล่าวของพระศากยมุนีในบริบทต่อมาด้วย ซึ่งท าให้โดเง็นเสนอข้อโต้แย้งว่า 
“ผู้ที่ยังไม่ได้ฟังค าสั่งสอนจากอาจารย์ที่แท้ ต่างถือเอาตามใจชอบว่าการหมุนดอกไม้และการ
กระพริบตาของพระศากยมุนีเป็นรหัสพจน์… หากพระศากยมุนีไม่โปรดการใช้ภาษาพูด แต่
โปรดการหมุนดอกไม้มากกว่า พระศากยมุนีก็ควรที่จะพูดเสียก่อนแล้วจึงค่อยหมุนดอกไม้ที
หลัง” โดยการโต้แย้งของโดเง็นเช่นนี้ ถือเป็นการช้ีตรงไปยังข้อบกพร่องที่ว่า อวัจนภาษา 
(การหมุ่นดอกไม้และกระพริบตา) เป็นรหัสนัยโดยตัวของมันเอง แต่ในขณะเดียวกันการใช้
เหตุผลธรรมดาผ่านวัจนภาษา (ค าพูดที่กล่าวกับพระกัสสปะ) ก็ไม่ควรถูกจ ากัดให้เป็นรหัสนัย
ไปด้วย เพราะถึงแม้ภาษาจะเป็นสิ่งที่ท าให้เกิดการแบ่งแยกความจริง แต่ในขณะเดียวกัน
ภาษาหรือค าพูดธรรมดาก็สามารถเป็นสิ่งท่ีปลดปล่อยความคิดอันยึดติดของคนได้ด้วยเช่นกัน 
ดังนั้น การที่โดเง็นหวนกลับไปโต้แย้งกับจุดเริ่มต้นของนิกายเซ็นเช่นนี้ จึงท าให้แนวความคิด
ของโดเง็นมีความเป็นระบบปรัชญาขึ้นมา และก่อเกิดกระบวนทัศน์ใหม่ที่ เสนอว่า  
พุทธศาสนานิกายเซ็นไม่จ าเป็นต้องแบกภาระของความไร้เหตุผลในการถ่ายทอดธรรมอย่าง
ไม่อาศัยตัวอักษรอีกต่อไป เพราะถึงแม้ภาษาจะเป็นสิ่งจ ากัดความคิด แต่การใช้ภาษาที่ไหวรู้
ต่อนัยและความหมายต่างๆ อันเปลี่ยนแปลงได้เสมอนั้น ก็คือการใช้ภาษาเพื่อปลดปล่อย
ความคิดไปสู่ความเข้าใจในสัจธรรม (สุวรรณา สถาอานันท์, 2533, น. 97-98, 102) 

                                                                 
9 ค ากล่าวของศากยมุนีท่อนนี้ ตามส านวนแปลของ สุวรรณา สถาอานันท์ ถอดความว่า ‘คลังสมบัติแห่ง
นัยน์ตาธรรม’ ขณะที่ส านวนอื่น เช่นของ เย็นเหี่ยง ถอดความว่า ‘ธรรมจักษุครรภ์’ อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนได้
ท าการตรวจสอบค าจากในภาษาญี่ปุ่นเพิ่มเติม ซ่ึงมาจากค าว่า 正法眼蔵 (Shobogenzo อ่านว่า โชโบ-
เก็นโซ) ซ่ึงแต่ละค านั้นมีความหมายดังนี้ 1) โชโบ (shobo) ความหมายโดยค า หมายถึง วิธีการหรือหลักการ
อันถูกต้องเที่ยงแท้ ซ่ึงมีความหมายโดยนัยตามที่พุทธศาสนานิกายเซ็นน ามาใช้ คือ ธรรมอันแท้จริง ( true 
dharma) และ 2) เก็น (gen) หมายถึง ดวงตา (eyeball) และสุดท้าย 3) โซ (zo) มีความหมายว่า คลังเก็บ
ของ เมื่อพิจารณาความหมายโดยค าทุกค าแล้ว จึงเห็นว่า ‘ธรรมจักษุครรภ์’ เป็นส านวนที่ถอดความได้
ใกล้เคียงกว่า เนื่องจ าค าว่า ‘ครรภ์’ ก็มีความหมายว่า ‘ห้อง’ ได้ในลักษณะเดียวกับ ‘คลัง’ เช่นกัน 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

195 

นอกจากนี้  โดเ ง็น ยังได้จารึกแนวความคิดต่างๆ ของตนไว้ ในบันทึกที่ ช่ือว่า  
ธรรมจักษุครรภ์ (Sobogenzo) ซึ่งเขียนด้วยภาษาญี่ปุ่น จึงจัดเป็นปรัชญานิพนธ์ช้ินส าคัญใน
ยุคต้นของญี่ปุ่น อีกทั้งบันทึกดังกล่าวยัง โดยข้อเขียนต่างๆ ไม่เพียงแต่จะแสดงให้เห็น
กระบวนทัศน์ท่ีมีต่อภาษาและความคิดดังกล่าวแล้ว ยังสะท้อนให้เห็นถึงวิธีการทางปรัชญาที่
น ามาใช้กับการปฏิบัติสมาธิ เพื่อไตร่ตรองจิตไปสู่พุทธภาวะ เช่น การเสนอวิธีแยก  
การคิด (shiryo)10 ออกจาก การไม่คิด (fu-shiryo)11 ซึ่งเป็นลักษณะหนึ่งของการไตร่ตรอง
ความมีเจตนา (intentional) เพื่อเปิดเผยจิตในด้านท่ีปราศจากทัศนคติบางอย่างซึ่งติดมากับ
การคิด ในแง่นี้จึงหมายความว่า อารมณ์ของการไม่คิด (object of not-thinking) ก็คือ 
เจตนาโดยตัวของมันเอง ถือเป็นรูปแบบหน่ึงของจิตส านึกท่ีมีเจตนาต่อการหยุดคิดเกี่ยวกับสิง่
รอบตัว เพื่อให้จิตเกิดความสงบ ดังนั้นจึงกล่าวได้ว่า การไม่คิด จึงเป็นกิจกรรมของจิต
ประการหนึ่งในด้านที่ปฏิเสธการกระท าของจิต ซึ่งการเข้าใจกิจกรรมของจิตที่ต้ องการ
อารมณ์ทั้งสองด้านนี้ จะน าไปสู่ความก้าวพ้นการคิดและการไม่คิด (beyong thinking and 
not-thinking) ไปสู่สภาวะที่เรียกว่า การไร้คิด (hi-shiryo)12 ซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดในปรัชญา
ของโดเง็น (Kasulis, 1981, p. 67-74) 

โดยเฉพาะอย่างยิ่งวิธี ซะเซ็น (Zazen)13 ที่ถือเป็นรากฐานของการปฏิบัติของโดเง็นนั้น 
เป็นการปฏิบัติสมาธิเพื่อไตร่ตรองจิตส านึกของมนุษย์ ในฐานะของความส านักรู้ทั่วไปที่เป็น

                                                                 
10 思量 ชิเรียว ควาหมายโดยค า คือ ‘การคิด’ (ที่มีการสืบสันตติไปสู่ผลรวมของความคิด) ซ่ึงตรงกับที่ 
Kasulis ถอดความว่า thinking โดยการท า think ให้เป็นค านามด้วยการใส่ -ing เพื่อแสดงให้เห็นการด าเนิน
ไป (progress) ของอาการนามนั้น 
11 不思量 ฟุชิเรียว ความหมายโดยค า คือ ‘การไม่คิด’ ซ่ึงตรงกับที่ Kasulis ถอดความว่า not-thinking 
12 非思量 ฮิชิเรียว ความหมายโดยค า คือ ‘การไร้คิด’ ซ่ึงในงานเขียนของ Kasulis ถอดความว่า without-
thinking ส่วนในงานเขียนของสุวรรณา สถาอานันท์ ถอดความว่า non-thinking โดยใช้ภาษาไทยว่า การ
ปราศจากการคิด อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนเลือกที่จะถอดความตามความหมายโดยค าในภาษาญี่ปุ่น คือ การไร้คิด 
13 座禅 ความหมายโดยค าคือ ‘นั่งสมาธิ’ มาจากค าว่า ซะ (Za) หมายถึง ‘นั่ง’ และ เซ็น (Zen) หมายถึง 
‘ฌาน’ ซ่ึงในงานเขียนของสุวรรณา สถาอานันท์ ถอดสัทอักษรว่า ซาเซ็น แต่ผู้เขียนเห็นว่า Za เป็นทั้งค า
เสียงสั้นและเสียงก้องในภาษาญี่ปุ่น จึงเลือกถอดความว่า ซะเซ็น 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

196 

ประสบการณ์เดิมแท้ในกระแสส านึก เพื่อให้เข้าใจถึงสภาวะโดยธรรมชาติทั่วไปใน
ประสบการณ์ของมนุษย์ ที่ล่วงรู้ถึงการด ารงอยู่ของสิ่งต่างๆ ก่อนท่ีจะเกิดการแยกแยะผู้รู้และ
สิ่ งที่ ถูกรู้ ออกจากกันด้ วยการมีมโนทัศน์ของ การคิด  ( thinking)  และ การไม่คิด  
(not-thinking) ที่สืบเนื่องอยู่ภายในกระแสส านักตลอดเวลา ดังนั้นการปฏิบัติซะเซ็น ก็เพื่อ
เข้าใจถึงธรรมชาติดังกล่าวของจิต เพื่อละวางจากการคิด ก าหนดการไม่คิด น าไปสู่การ
ปราศจากการคิด (non-thinking) กล่าวคือ ในขั้นตอนของการคิด ถือเป็นกิจกรรมของจิตที่
ก าหนดรู้อารมณ์ที่มีต่อโลกภายนอก จิตจะก าหนดตัวเองออกไปสนใจต่อสิ่งภายนอกเพื่อ
ตัดสินการรับรู้ที่เกิดขึ้น ส่วนการไม่คิด ก็เป็นกิจกรรมของจิตอีกประการหนึ่งในด้านปฏิเสธ
กระบวนการรับรู้ที่เกิดจากการคิดทั้งหมดในขณะที่จิตก็ยังรับรู้สิ่งภายนอก การไม่คิดจึง
ต้องการอารมณ์ของจิตในการปฏิเสธ ส่วนการปราศจากการคิดนั้น เป็นสภาวะที่ไม่มีอารมณ์
ของจิตทั้งในด้านการคิดและการปฏิเสธ เป็นสภาวะที่ปล่อยให้สิ่งต่างๆ ปรากฏขึ้นอย่างที่มัน
เป็นเท่านั้น การปราศจากการคิดเช่นนี้ถือเป็นเนื้อแท้ของประสบการณ์ เป็นพุทธภาวะที่
เกิดขึ้นภายในประสบการณ์ของมนุษย์ และด้วยกระบวนการเหล่านี้จึงกล่าวได้ว่า วิธีการของ
โดเง็นนั้นมีท่าทีแบบปรากฏการณ์วิทยาที่ใกล้เคียงกับวิธีการปรากฏการณ์วิทยาของฮุสเซิร์ล 
(สุวรรณา สถาอานันท์, 2534, น. 49-53) 

อีกทั้ง แนวคิดทางปรัชญาของโดเง็น ยังมีอิทธิพลต่อภูมิปัญญาญี่ปุ่นในภายหลังต่อมา  
ซึ่งสามารถแบ่งได้เป็นห้าระยะ ได้แก่ 1) ระยะการขยายตัวของส านักโซโตเซ็น เริ่มตั้งแต่ปีที่
โดเง็นถึงแก่มรณกรรม คือ ค.ศ. 1253 มาจนถึงราว ค.ศ. 1660 ในช่วงนี้ส านักโซโตเซ็นได้แผ่
ขยายไปสู่ชาวบ้านอย่างกว้างขวางขึ้น ในระยะนี้จึงเริ่มมีการรวบรวมค าสอนของโดเง็นอย่าง
เป็นกิจลักษณะ และต่อมา 2) เป็นระยะการศึกษาภายในนิกาย ในช่วงราว ค.ศ. 1660 ถึง 
1868 ซึ่งมีการพิมพ์ข้อเขียนต่างๆ ของโดเง็นออกมาเผยแพร่ น ามาซึ่งความกระตือรือร้นใน
การศึกษางานของโดเง็นอย่างจริงจัง แต่ก็มีข้อจ ากัดที่เกิดจากการควบคุมสอดส่องของรัฐบาล
โทะกุกาวะ จึงส่งผลให้เข้าสู่ระยะที่ 3) อันเป็นระยะของการหยุดนิ่งยาวนานมาจนถึง 
ยุคปฏิรูปฟื้นฟูสมัยเมจิ ซึ่งกินเวลายาวนานนับตั้งแต่ ค.ศ. 1868 ถึง 1926 ซึ่งในช่วงเวลานี้ 
แนวความคิดของชินรันและนิจิเรน เป็นที่รู้จักแพร่หลายมากกว่าโดเง็น กระทั่งระยะที่  
4) ถือเป็นระยะตื่นตัว ซึ่งเป็นผลมาจากการตีพิมพ์งานเขียนของบรรดานักคิดคนส าคัญ  



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

197 

อาทิ วะสึจิ เทะสึโร ในบทความช่ือ สมณโดเง็น (Shamon Dogen)14 ในปี ค.ศ. 1924 โดย
เสนอว่าโดเง็นเป็นนักคิดที่ยิ่งใหญ่ของมนุษยชาติ บทความช้ินนี้กระตุ้นให้แวดวงวิชาการ
ตื่นตัวและศึกษาโดเง็นอย่างเป็นปรัชญามากขึ้น และต่อมาในปี ค.ศ. 1935 อาคิยามะ ฮันจิ 
ได้ตีพิมพ์ผลงานช้ินส าคัญตามมา คือ การศึกษาโดเง็น (Dogen no Kenkyu)15 ต่อด้วยในปี 
ค.ศ. 1939 ทานะเบะ ฮะจิเมะ ได้ตีพิมพ์ผลงานช่ือ ทัศนะส่วนตัวต่อปรัชญาธรรมจักษุครรภ์ 
(Shobogenzo no Tetugaku Shikan)16 ผลงานเหล่านี้ได้ท าให้เกิดการศึกษาแนวความคิด
ของโดเง็นอย่างเป็นระบบ และน ามาสู่การศึกษาในระยะที่ 5) นับตั้งแต่ ค.ศ. 1945 เป็นต้น
มาจนถึงปัจจุบัน ถือเป็นระยะที่แนวความคิดของโดเง็นถูกน ามาศึกษาอย่างร่วมสมัย ซึ่งไม่
เพียงแต่ในญี่ปุ่นเท่านั้น เพราะแม้ในโลกตะวันตกก็ยังให้ความสนใจที่จะศึกษาแนวความคิด
ของโดเง็นท้ังในเชิงของพุทธศาสนา และรวมไปถึงการศึกษาในเชิงปรัชญาก็เช่นกัน (สุวรรณา 
สถาอานันท์, 2534, น. 4-6) 

ด้วยเหตุนี้ จากการที่โดเง็นได้วางรากฐานดั้งเดิมให้แก่ปรัชญาญี่ปุ่นอย่างเป็นระบบ และ
ท าให้พบว่ารากฐานดังกล่าวนั้นมีท่าทีแบบปรากฏการณ์วิทยา ซึ่งแม้จะมีความใกล้เคียงกับ
วิธีการเข้าวงเล็บของฮุสเซิร์ลก็ตาม ทว่าโดยวิธีการที่เน้นการปฏิบัติซะเซ็นด้วยแล้ว ก็ท าให้
วิธีการของโดเง็นนั้นแตกต่างไปจากแนวทางของฮุสเซิร์ลอย่างเห็นได้ชัด อีกทั้งยังท าให้
สามารถกล่าวได้ว่า ปรัชญาของโดเง็นนั้นให้ความสนใจประเด็นปัญหาเรื่องจิตส านึกและบ่อ
เกิดของประสบการณ์ที่อยู่ภายในอัตภาวะของมนุษย์ ซึ่งถือเป็นสิ่งที่ปรัชญาญี่ปุ่นเองก็ให้
ความสนใจมาแต่ครั้งโบราณ รวมถึงเป็นรากฐานที่สืบเนื่องมาถึงปรัชญาญี่ปุ่นสมัยใหม่ และ
ร่วมสมัยในปัจจุบัน ดังนั้นจึงน่าสนใจที่จะส ารวจต่อไปในเชิงประวัติศาสตร์ของปรัชญาญี่ปุ่น
ว่า เมื่อญี่ปุ่นเข้าสู่ยุคสมัยใหม่ที่เปิดรับเอาวิชาความรู้ของโลกตะวันตกเข้ามา ซึ่งในที่นี้ยัง
หมายรวมถึงองค์ความรู้ด้านปรัชญาตะวันตก โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การเข้ามาหรือการเปิดรับ
วิธีวิทยาของปรากฏการณ์วิทยา (ตะวันตก) จะส่งอิทธิพลอย่างไรต่อท่าทีแบบปรากฏการณ์

                                                                 
14 沙門道元 
15 道元の研究 
16 正法眼蔵の哲学私観 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

198 

วิทยา (ตามแนวตะวันออก) ซึ่งเป็นสิ่งที่มีอยู่แล้วในปรัชญาญี่ปุ่น ก็เป็นสิ่งที่น่าหยิบยกมา
กล่าวถึงต่อไป 

 
ท่าทีแบบปรากฏการณ์วิทยาในปรัชญาญี่ปุ่นสมัยใหม่และอิทธิพลสู่ความร่วมสมัย 

เมื่อกล่าวถึงปรัชญาสกุลความคิดปรากฏการณ์วิทยาในเชิงประวัติศาสตร์ปรัชญาของ
ญี่ปุ่น จะพบว่า ปรากฏการณ์วิทยา ก็เป็นหนึ่งในองค์ความรู้ด้านปรัชญาตะวันตกที่ถูกน าเข้า
มาสู่ญี่ปุ่นในยุคปลายของสมัยเมจิ 17 โดยที่ตัวของ นิชิดะ คิตะโร เองก็เป็นอีกผู้หนึ่ง ซึ่งได้
ท าการศึกษาอย่างจริงจัง ตลอดจนแนะน าปรากฏการณ์วิทยาให้เป็นที่รู้จักในหมู่นักคิด
นักวิชาการด้านปรัชญาของญี่ปุ่นสมัยนั้นด้วยเช่นกัน ฉะนั้น จากความสนใจของนิชิดะซึ่ง
เริ่มต้นขึ้นตั้งแต่ปี ค.ศ. 1910 เป็นต้นมา ที่ให้ความสนใจเป็นอย่างยิ่งต่อการศึกษางานเขียน
สองช้ินของฮุสเซิร์ล ได้แก่ การสืบสาวเชิงตรรกะ (Logische Untersuchungen)18 และอีก
ช้ินคือ มโนคติ (Ideen)19 ส่งผลให้เกิดขบวนความสนใจในด้านปรากฏการณ์วิทยาเกิดขึ้นใน
ญี่ปุ่นและด าเนินมาอย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในช่วงปี ค.ศ. 1920 ถึง 1930 นั้น 
ปรากฏว่ามีนักคิดนักวิชาการของญี่ปุ่นทั้งในด้านปรัชญาและในด้านสังคมวิทยา ต่างพากัน
สนใจศึกษาวิธีปรากฏการณ์วิทยาของฮุสเซิร์ลและไฮเด็คเกอร์เป็นอย่างมาก ซึ่งในช่วงเวลา
เดียวกันนั้นยังได้ขยายขอบเขตไปสู่การศึกษาปรากฏการณ์วิทยาของ ออยเกน ฟิงก์ (Eugen 

                                                                 
17 ยุคปฏิรูปฟื้นฟูสมัยเมจิ กินระยะเวลาตั้งแต่ ค.ศ. 1868 ถึง 1912 
18 Logische Untersuchungen (หรือในภาษาอังกฤษ คือ Logical Investigations) เป็นงานชิ้นส าคัญ
ในช่วงต้นของฮุสเซิร์ล ซ่ึงต้นฉบับภาษาเยอรมันแบ่งออกเป็นสองเล่ม โดยเล่มแรกตีพิมพ์เผยแพร่ในปี ค.ศ. 
1900 ส่วนเล่มที่สอง ตีพิมพ์เผยแพร่ในปีถัดมาคือ ค.ศ. 1901 
19 Ideen (หรือในภาษาอังกฤษ คือ Ideas) งานเขียนชุดนี้ในต้นฉบับภาษาเยอรมันแบ่งออกเป็นสามเล่ม คือ 
Ideen เล่มแรก (ซ่ึงเป็นเล่มที่นิชิดะน ามาศึกษา) ตีพิมพ์ในปี ค.ศ. 1913 ส่วนเล่มต่อมา คือ Ideen II และ 
Ideen III นั้นเป็นต้นฉบับร่าง (manuscript) ที่ถูกน ามาเผยแพร่หลังฮุสเซิร์ลถึงแก่กรรม โดยตีพิมพ์ในปี ค.ศ. 
1952 (ส่วนปีที่ ฮุสเซิร์ล ถึงแก่กรรม คือ ปี ค.ศ. 1938)  



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

199 

Fink, 1905-1975)20 และ ออสการ์ แบคเกอร์ (Oskar Becker, 1889-1964)21 กระทั่งใน
ที่สุดจึงได้น ามาสู่การก่อตั้ง สมาคมปรากฏการณ์วิทยาแห่งประเทศญี่ปุ่น ในปี ค.ศ. 1979 ซึ่ง
มีสมาชิกราว 400 คน ถือเป็นสมาคมขนาดใหญ่ที่มีบทบาทในด้านปรัชญาเป็นอย่างมาก ณ 
สมัยนั้น (Steinbock, 1998, p. 226) 

อย่างไรก็ดี วิธีปรากฏการณ์วิทยา ยังถือได้ว่ามีความสอดคล้องกับปรัชญาสมัยใหม่ของ 
นิชิดะ คิตะโร เป็นอย่างยิ่ง โดยเหตุผลหนึ่ง คือ ปรากฏการณ์วิทยาของฮุสเซิร์ลถูกใช้เป็น
แม่แบบ ในการท าปรัชญาญี่ปุ่นให้อยู่ในรูปแบบของวิชาการสมัยใหม่ และเหตุผลอีกส่วนหนึ่ง 
คือ วิธีวิทยาของปรากฏการณ์วิทยานั้น เป็นแนวทางที่เข้ากันได้ดีกับวิธีการดั้งเดิมของปรัชญา
ญี่ปุ่น ซึ่งอิทธิพลของปรากฏการณ์วิทยายังปรากฏให้เห็นในโครงการปรัชญานิพนธข์อง นิชิดะ 
โดย เฉพาะอย่ า งยิ่ ง ในผลงาน ช้ินแรกของ เขา  คื อ  การพินิ จพิ เ ค ร าะห์ความดี   
(Zen no Kenkyu)22 ที่เสนอให้นักปรัชญาหวนกลับมาพิจารณาถึงบ่อเกิดของประสบการณ์
กันใหม่ 

ทั้งนี้ นิชิดะ เสนอว่าประสบการณ์บริสุทธิ์อย่างที่ปรัชญาตะวันตกได้ท าการศึกษากันน้ัน
มีข้อบกพร่อง และจะต้องถูกน ากลับมาพิจารณาใหม่ โดย นิชิดะ ได้เน้นย้ าให้เห็นถึงความ
บริสุทธิ์อันพิสุทธิ์แท้ (truly pure) ของประสบการณ์ไว้ว่า “การที่มีประสบการณ์เกิดขึ้น คือ 
[การที่] จิตเกิดรู้ความเป็นจริงอย่างที่สิ่งนั้นเป็น เมื่อละทิ้งการปรุงแต่ง [ประสบการณ์นั้น] 

                                                                 
20 ฟิงก์ เป็นนักปรัชญาและเป็นผู้ช่วยคนส าคัญของฮุสเซิร์ล ความคิดของเขาในช่วงแรกจึงได้รับอิทธิพลจากฮุ
สเซิร์ลค่อนข้างสูง ทว่าต่อมาเมื่อเขาได้ศึกษางานของไฮเด็คเกอร์ ก็ท าให้มีความพยายามที่ จะสร้างวิธีการที่
จะสามารถประนีประนอมปรากฏการณ์วิทยาของฮุสเซิร์ลกับไฮเด็คเกอร์เข้าด้วยกันได้ โดยวิธีการของฟิงก์ 
คือ ปรัชญาในฐานะวิธีปฏิบัติการเชิงภววิทยา (ontological practice) 
21 แบคเกอร์ เป็นทั้งนักปรัชญาและนักคณิตศาสตร์ซ่ึงนอกจากจะศึกษาวิธีปรากฏการณ์วิทยาของฮุสเซิร์ล
แล้ว เขายังศึกษาปรากฏการณ์วิทยาแนวอื่น อาทิ ปรากฏการณ์วิทยาในฐานะของวิธีอรรถปริวรรตตามแนว
ไฮเด็คเกอร์  (Heideggerian hermeneutics) ภายใต้ความสนใจหลักของเขา คือ การด ารงอยู่ เชิง
คณิตศาสตร์ในบริบทของปรากฏการณ์วิทยา (mathematical existence in a phenomenological 
context) 
22 『善の研究』ตีพิมพ์เผยแพร่ครั้งแรกในญี่ปุ่นเมื่อปี ค.ศ. 1911 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

200 

โดยตนเองอย่างแท้จริง ก็คือการรู้ตามความเป็นจริง [แต่] เนื่องจากอันท่ีจริงนั้น สิ่งที่เรียกกัน
ว่าประสบการณ์โดยปกติแล้ว จะปะปนไปด้วยความคิดอะไรบางอย่าง ดังนั้น [ในทางตรงกัน
ข้าม] สิ่งที่เรียกว่า พิสุทธิ์แท้ จึงเป็นสภาวะที่เป็นเช่นนั้นของประสบการณ์ตามจริง โดย
ปราศจากการตัดสินทางความคิดใดๆ เพิ่มเติมแม้สักนิด” (Nishida, 1999, p.15) 

ดังจะเห็นได้ว่า ค ากล่าวของนิชิดะ ที่ใช้เปิดประเด็นปัญหาในปรัชญานิพนธ์ช้ินแรกของ
เขา คือการช้ีให้เห็นข้อบกพร่องที่มีอยู่ในวิธีการของฮุสเซิร์ล ที่เสนอว่าอัตวิสัยเป็นสิ่งที่ไม่อาจ
ลดทอนได้ (ในแง่นี้ยังรวมไปถึงการโต้แย้งวิธีการของ วิลเลียม เจมส์ ด้วยเช่นกัน) เพราะ
หากอัตวิสัยเป็นรากฐานของการรับรู้โลกภายนอกทั้งหมด ก็ไม่มีทางเป็นไปได้ที่จะเข้าถึงการ
รับรู้สภาพแท้ของสิ่งต่างๆ และยังรวมไปถึงไม่สามารถเข้าวงเล็บไปสู่ประสบการณ์แท้ได้  
ซึ่งเท่ากับเป็นการช้ีให้เห็นว่า จิตส านึกบริสุทธ์ิ (pure consciousness) ในทัศนะของฮุสเซิร์ล 
ได้ขาดความพิสุทธิ์แท้ไป เพราะไม่อาจปราศจากทั้งอัตวิสัยและภววิสัยไปได้ในพร้อมกัน  
แต่ถึงกระนั้น นิชิดะ ก็มิได้ปฏิเสธวิธีการทั้งหมดของฮุสเซิร์ล เนื่องจากนิชิดะยังเห็นว่าแนวคิด
เรื่อง เจตนารมณ์ของจิต (intentionality) ของฮุสเซิร์ล จะมีส่วนส าคัญเป็นอย่างยิ่งต่อการ
ผสานของฟ้าขององค์ความรู้ทางปรัชญาระหว่างตะวันตกและตะวันออกเข้าด้วยกัน กล่าวคือ 
นิชิดะ ได้ช้ีให้เห็นว่า เจตนารมณ์ของจิตแบบฮุสเซิร์ลนั้น แสดงให้เห็นถึงการแสวงอารมณ์ของ
จิตที่พึงมีต่อสิ่งเฉพาะ แต่นั่นก็ยังไม่เพียงพอต่อระบบปรัชญาของนิชิดะ ที่ต้องการให้จิตมี
ศักยภาพในการมุ่งหมายไปสู่การตระหนักถึงสิ่งสากลสงูสุด คือ นัตถิภาวะสัมบูรณ์ (absolute 
nothingness) ที่รายล้อมสรรพสิ่ง ในการนี้จิตจึงต้องอาศัยการหยั่งรู้ทางตรงในสองลักษณะ 
ได้แก่ การหยั่งรู้ทางปัญญา ( intellectual intuition) ไปพร้อมกับการหยั่งรู้การกระท า 
(action intuition) ที่จะท าให้เข้าใจถึงประสบการณ์พิสุทธ์ิแท้ ดังท่ี นิชิดะ กล่าวว่า “เมื่อยาม
เกิดความกระจ่างแจ้งในความส านึกรู้แห่งนัตถิภาวะสัมบูรณ์อย่างแท้จริง ณ แห่งหนนั้น ก็หา
ใช่ทั้งเรา หาใช่ทั้งพระผู้เป็นเจ้าไม่ แต่ที่ยิ่งไปกว่านั้น เพราะนั่นคือนัตถิภาวะสัมบูรณ์ ภูผาจึง
เป็นเช่นภูผา ธาราจึงเป็นเช่นธารา สิ่งที่มีอยู่จึงเป็นสิ่งที่มีอยู่ดั่งเช่นที่มีอยู่” (Nishida, 1947, 
p. 182, 183) 

ทั้งนี้ หากเปรียบเทียบทัศนะของนิชิดะ กับฮุสเซิร์ล ในแง่ของวิธีไตร่ตรองการรู้รูปธรรม/
นามธรรม (noesis/noema) จะพบว่า นิชิดะได้ช้ีให้เห็นถึงช่องว่างที่อยู่ในวิธีการของฮุสเซิร์ล 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

201 

ที่ท าให้สภาวะของการคิดเกี่ยวกับทั้งสองไม่มีจุดผสานต่อกัน เพราะหากอัตวิสัยเป็นสิ่งที่ไม่
อาจลดทอนได้ การเข้าวงเล็บเพื่อลดทอนปรากฏการณ์ ซึ่งแม้จะลดทอนลงจนถึงที่สุดก็ยังไม่
อาจจะละวางการให้ความหมายในเชิงอัตวิสัยต่อสิ่งภายนอกได้ หากเป็นเช่นนั้นประสบการณ์
บริสุทธิ์อย่างที่ฮุสเซิร์ลแสวงหา ก็อาจไม่ต่างไปจากประสบการณ์เชิงอัตวิสัยทั่วไป ด้วยเหตุนี้ 
นิชิดะจึงช้ีให้เห็นว่า ประสบการณ์บริสุทธิ์ที่อยู่ในสภาวะอันพิสุทธิ์แท้จริง จะต้องเป็น
ประสบการณ์เกี่ยวกับความว่างเปล่าอันเป็นสากลที่ปฏิเสธทั้งสัตและอสัต หรือก็คือเป็นความ
ส านึกรู้ที่อยู่ระหว่างการรู้รูปธรรมและนามธรรมของวัตถุ (between noesis and noema) 
เท่านั้น จึงจะสามารถเรียกว่าประสบการณ์พิสุทธ์ิแท้ได้ และการเปิดประเด็นปัญหาเช่นน้ีของ
นิชิดะ ได้กระตุ้นให้เกิดโครงการปรัชญาต่างๆ อีกมากมาย รวมไปถึงนักปรัชญาญี่ปุ่นสมัยใหม่
อีกหลายคนที่อาศัยมุมมองของนิชิดะเป็นพื้นฐานในการท าปรัชญา 

ในทางตรงกันข้าม ขณะที่ความสนใจที่มีต่อปรากฏการณ์วิทยาก าลังด าเนินอยู่นั้น อีก
ด้านหนึ่งกระแสของความนิยมปรัชญาอัตถิภาวนิยม (existentialism) รวมไปถึงปรัชญาสาย
วิเคราะห์ (analytic philosophy) ก็ได้ก่อตัวขึ้นในเวลาไล่เลี่ยกัน โดยกระแสความนิยมของ
ปรัชญาอัตถิภาวนิยมได้ก่อตัวขึ้น โดยเป็นผลสืบเนื่องมาจากการส่งต่อกระบวนทัศน์ระหว่าง
ปรากฏการณ์วิทยาไปสู่อัตถิภาวนิยม ในช่วงปี ค.ศ. 1941 ถึง 1969 ซึ่งมีจุดเริ่มต้นมาจาก
หนังสือ ปรัชญาอัตถิภาวนิยม’ (Existenzphilosophie)23 ซึ่งเป็นงานปฐมภูมิของ คาร์ล 
ยาสเปอร์ โดยแปลเป็นภาษาญี่ปุ่นและเผยแพร่ในปี ค.ศ. 1941 แต่ในเบื้องแรกยังไม่ก่อเกิด
ความสนใจเท่าใดนัก จนกระทั่งมีการแปลงานเขียนของ โซเรน เคียร์คีกอร์ด (Soren 
Kierkegaard, 1831-1900) เรื่อง ‘ป่วยระทมจมความตาย’ (The Sickness Unto Death)24 
ตีพิมพ์เผยแพร่ในญี่ปุ่นเมื่อปี ค.ศ. 1948 ซึ่งเป็นการปลุกกระแสให้ผู้คนเกิดความสนใจใน

                                                                 
23 ต้นฉบับ Existenzphilosophie ของยาสเปอร์ ตีพิมพ์ครั้งแรกในปี ค.ศ. 1938 ขณะที่ฉบับแปลภาษา
ญี่ปุ่นที่ท าการตีพิมพ์เผยแพร่ในปี ค.ศ. 1941 นั้นไม่ปรากฏนามผู้แปล ส่วนฉบับภาษาอังกฤษ มีการแปลและ
ตีพิมพ์เผยแพร่ในปี ค.ศ. 1971 โดยใช้ชื่อตามต้นฉบับเดิมของยาสเปอร์ว่า Philosophy of Existence ซ่ึง
ล่าช้ากว่าฉบับภาษาญี่ปุ่นถึง 30 ปี 
24 แปลโดย มะสึนามิ ชินซาบุโร่ (Matsunami Shinzaburo) ซ่ึงนอกจากจะแปลงานของ เคียร์คีกอร์ด แล้ว 
ยังเขียนงานทุติยภูมิเกี่ยวกับปรัชญาอัตถิภาวนิยมออกมาอีกหลายเล่ม 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

202 

ปรัชญาอัตถิภาวนิยม ท้ังยังเป็นการกระตุ้นให้เกิดการอ่านไฮเด็คเกอร์ใหม่ในมุมมองของ 
อัตถิภาวนิยมด้วยเช่นกัน ส่วนปรัชญาสายวิเคราะห์นั้นก่อตัวขึ้นในช่วง ค.ศ. 1953 ถึง 1973 
ซึ่งมีจุดเริ่มต้นมาจากหนังสือเล่มกะทัดรัดที่มีช่ือว่า ‘วิทท์เกนสไตน์’ (Uitogenshutain)25 
ตีพิมพ์ครั้งแรกในปี ค.ศ. 1959 ซึ่งถึงแม้จะเป็นหนังสือทุติยภูมิ ที่เขียนอธิบายปรัชญาของ
วิทท์เกนสไตน์ ตั้งแต่ระยะต้น (early period) จนถึงระยะปลาย (late period) ในแบบ
ภาพรวมก็ตาม แต่ถือได้ว่าเป็นการจุดกระแสให้เกิดการแปลงานปฐมภูมขิองวิทท์เกนสไตนจ์น
ครบถ้วนต่อมา (Hamauzu, 2014, pp. 4-6, 10) 

กระนั้นก็ตาม ในท่ามกลางกระแสของปรัชญาสายวิเคราะห์และอัตถิภาวนิยม ที่ก าลังก่อ
ตัวและพัฒนาต่อเนื่องอย่างเฟื่องฟูอยู่นั้น ได้ท าให้เกิดความตระหนักถึงความซบเซาลงของ
ขบวนความคิดในกลุ่มปรากฏการณ์วิทยา ด้วยเหตุนี้ ในช่วงปี ค.ศ. 1965 ถึง 1980 จึงได้เกิด
ความเคลื่อนไหวทางวิชาการด้านปรากฏการณ์วิทยาในประเทศญี่ปุ่น (ซึ่งภายหลังได้น าไปสู่
การจัดตั้งสมาคมปรากฏการณ์วิทยาแห่งประเทศญี่ปุ่น) โดยให้ความร่วมมือกันผลิตงานแปล
ต้นฉบับท้ังปฐมภูมิ และทุติยภูมิของนักปรัชญาสายปรากฏการณ์วิทยา เพื่อตีพิมพ์เผยแพร่ใน
ภาษาญี่ปุ่นเป็นจ านวนมาก ท้ังยังขยายอาณาบริเวณขององค์ความรู้ด้านปรากฏการณ์วิทยา
จากฝ่ายเยอรมัน ไปสู่ปรากฏการณ์วิทยาฝ่ายฝรั่งเศสอีกด้วย อาทิ การตีพิมพ์งานของ  
มัวริซ แมร์โล-ปงตี (Maurice Merleau-Ponty, 1908-1961) ฌอง-ฟร็องซัวร์ ลีโยตาร์ด 
(Jean-Francois Lyotard, 1924-1998) ฟร็องซิส ฌองสัน (Francis Jeanson, 1922-2009) 
ซึ่งยังรวมไปถึงการแปลงานของ ฌาคส์ แดร์ริดา26 (Jacques Derrida, 1930-2004) ที่มีข้อ

                                                                 
25 เขียนโดย ซุเอกิ ทาเคะฮิโระ (Sueki Takehiro) หนังสือเล่มนี้มีทั้งหมด 108 หน้า ตีพิมพ์ในปี 1959 หรือก็
คือแปดปีหลังจากที่ วิทท์เกนสไตน์ เสียชีวิตในปี ค.ศ. 1951 โดยใช้ชื่อหนังสือตามหน้าปก คือ『ウィトゲ
ンシュタイン』ซ่ึงก็คือชื่อของ วิทท์เกนสไตน์ (Wittgenstein) นั่นเอง แต่ถอดเสียงโดยเขียนตาม
ระบบสัทอักษรคาตะคานะ (katakana) ในภาษาญี่ปุ่น จึงกลายเป็น Uitogenshutain 
26 งานชิ้นดังกล่าวของแดร์ริดา คือ ‘เสียงและปรากฏการณ์: เกริ่นน าปัญหาเร่ืองสัญญะในปรากฏการณ์วทิยา
ของฮุสเซิร์ล’ (Voice and Phenomenon:  Introduction to the Problem of the Sign in Husserl's 
Phenomenology) เป็นงานที่ แดร์ริดา ตีพิมพ์เผยแพร่ครั้งแรกในปี ค.ศ. 1967 ซ่ึงขณะนั้นเขาอายุสามสิบ
เจ็ดปี ส่วนญี่ปุ่นได้ท าการแปลและเผยแพร่งานชิ้นนี้ของแดร์ริดาเป็นภาษาญี่ปุ่นในปี ค.ศ. 1970 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

203 

วิพากษ์ต่อปรากฏการณ์วิทยาของฮุสเซิร์ลเป็นต้น โดยความเคลื่อนไหวเพื่อพลิกฟื้น
ปรากฏการณ์วิทยาให้เฟื่องฟูในระยะนี้ ยังได้น าไปสู่การปลุกกระแสการศึกษาปรัชญาแนว
ใหม่ในญี่ปุ่น ที่พยายามจะผสมผสามหรือสร้างสะพานเช่ือมให้กับปรากฏการณ์วิทยาและ
ปรัชญาสายวิเคราะห์ได้มาอยู่ในระบบเดียวกัน (Hamauzu, 2014, pp 7-9, 16) 

นอกเหนือไปจากนั้น ปัจจุบันญี่ปุ่นก าลังพยายามที่จะสร้างปรัชญาสายวิเคราะห์แนวใหม่
ให้ส าเร็จ ด้วยการเช้ือเชิญให้นักวิชาการด้านปรัชญาจากประเทศต่างๆ ในแถบเอซีย ได้หวน
กลับมารื้อสร้างกลุ่มความคิดทางปรัชญาตะวันออกใหม่อีกครั้ง อาทิ พุทธปรัชญา ปรัชญา
ขงจื่อ ปรัชญาเต๋า ปรัชญาส านักเกียวโต และอื่นๆ โดยตีความใหม่ในมุมมองของปรัชญาสาย
วิเคราะห์ ร่วมกับตรรกวิทยาร่วมสมัย (contemporary logic) และโดยเฉพาะอย่างยิ่ง  
การให้ความส าคัญกับตรรกวิทยานอกแบบฉบับดั้งเดิม (non-classical logic)27 เพื่อเป็นแกน
หลักในการสร้างระบบปรัชญาใหม่แห่งศตวรรษที่ 21 ให้เกิดขึ้น โดยสามารถเรียกได้ว่า 
ปรัชญาเอเชียนสายวิเคราะห์ (Analytic Asian Philosophy)28 ซึ่งถือเป็นความพยายามครั้ง
ส าคัญ ที่จะผลักดันปรัชญาตะวันออกให้ก้าวไปสู่กระบวนทัศน์ใหม่ (Deguchi, 2014, p. 1) 

ทั้งนี้ จากการพิจารณาถึงท่าทีแบบปรากฏการณ์วิทยาในปรัชญาญี่ปุ่น รวมถึงอิทธิพล
ของปรากฏการณ์วิทยาของตะวันตก ได้ท าให้พบว่า นับตั้งแต่ปรัชญาญี่ปุ่นก่อนสมัยใหม่ ท่าที
ดังกล่าวก็ปรากฏให้เห็นอยู่ในวิธีการทางปรัชญาของโดเง็น ซึ่งเป็นปรัชญาญี่ปุ่นแบบแผน

                                                                 
27 ตรรกวิทยาที่นอกเหนือไปจากแบบแผนดั้งเดิมของอริสโตเติล ซ่ึงในที่นี้ยังรวมไปถึงตรรกวิทยาของ รัส
เซลลและไวท์เฮด เป็นต้น 
28 เป็นโครงการของมหาวิทยาลัยเกียวโต โดยมีการสร้างชุมนุม Network for Analytic Asian Philosophy 
เพื่อเป็นศูนย์กลางแลกเปลี่ยนสหวิทยาการเพื่อการศึกษาวิจัยปรัชญาอาเชียนสายวิเคราะห์โดย เฉพาะ 
นอกจากนี้ ศาสตราจารย์ ดร. เดะงุจิ ยาซุโอะ (Deguchi Yasuo) ยังได้เคยเดินทางมาบรรยายปรัชญา
อาเชียนสายวิเคราะห์ให้แก่ประเทศไทย โดยครั้งแรก วันที่ 25 สิงหาคม พ.ศ. 2558 บรรยาย ณ คณะ
มนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ (ประสานมิตร) และครั้งที่สอง วันที่ 17 กุมภาพันธ์ พ.ศ. 2560 
บรรยาย ณ ภาควิชาปรัชญา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ส่วนครั้งที่สาม วันที่ 20 กุมภาพนัธ์ 
พ.ศ. 2560 บรรยาย ณ ภาควิชามนุษยศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล 
(ศาลายา) 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

204 

ดั้งเดิม นอกจากน้ี เมื่อประวัติศาสตร์ของปรัชญาญี่ปุ่นได้ด าเนินเข้าสู่สมัยใหม่ โดยเปิดรับเอา
วิธีปรากฏการณ์วิทยาแบบตะวันตกเข้ามานั้น ยังมีความส าคัญต่อแวดวงปรัชญาญี่ ปุ่นเป็น
อย่างยิ่งในสามประการ ซึ่งประการแรก คือ ปรากฏการณ์วิทยามีส่วนช่วยในการรื้อสร้าง
แนวความคิดของโดเง็น ให้ถูกน ามาศึกษาอีกครั้งในบริบทของความเป็นวิชาการด้านปรัชญา 
ส่วนประการที่สอง คือ ปรากฏการณ์วิทยายังเป็นแม่แบบส าคัญ ที่ผลักดันปรัชญาญี่ปุ่นให้เกดิ
การปรับกระบวนทัศน์เข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่ โดยเช่ือมโยงทั้งปรัชญาบริสุทธิ์และปรัชญา
ชีวิตเข้าสู่วิธีการท าปรัชญาแบบวิชาการให้เกิดขึ้นในสังคมญี่ปุ่นสมัยใหม่ และสุดท้ายใน
ประการที่สาม คือ ปรากฏการณ์วิทยาเป็นวิธีการที่ถูกมองว่าสามารถน าไปประยุกต์เช่ือมโยง
เข้ากับปรัชญาสายวิเคราะห์ได้ จึงท าให้เกิดแนวทางใหม่ในการศึกษาปรัชญาญี่ปุ่นร่วมสมัย 
ซึ่งมีความต้องการแสวงหาวิธีการทางปรัชญาใหม่ในสายวิเคราะห์ ที่พยายามจะก้าวให้พ้นไป
จากกรอบของตรรกวิทยาแบบแผนดั้งเดิม 

 
บทสรุป 

ปรัชญาญี่ปุ่น เป็นหนึ่งในกระแสปรัชญาตะวันออกที่ยังคงมีพลวัตสืบเนื่องมาถึงปัจจุบัน 
อีกทั้งยังได้แสดงให้เห็นว่า ปรัชญาตะวันออกก็มีท่าทีแบบปรากฏการณ์วิทยา ซึ่งท าให้กล่าว
ได้ว่า แนววิธีท่ีปรากฏการณ์วิทยาอย่างที่โลกตะวันตกน ามาใช้นั้น ก็เป็นสิ่งท่ีอยู่ในความสนใจ
ของโลกตะวันออกเช่นกัน ยิ่งไปกว่านั้น กิจกรรมทางปรัชญาอย่างที่ญี่ปุ่นได้ท ากันมา 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งในปรัชญาญี่ปุ่นสมัยใหม่และร่วมสมัย ถือเป็นการพลิกฟื้นกระบวนทัศน์
ของการท าปรัชญาบริสุทธิ์และปรัชญาชีวิต จากเดิมที่มีรากฐานมาจากวิถีปฏิบัติทางศาสนา 
ให้สามารถใช้เป็นเครื่องมือทางความคิดเชิงวิชาการ ส าหรับแสวงหาความกระจ่างรู้ใน
ท่ามกลางโลกสมัยใหม่เฉกเช่นในปัจจุบันนี้ได้เป็นอย่างดี และเป็นเหตุผลให้ปรัชญาญี่ปุ่นคือ
หนึ่งในปรัชญาตะวันออกที่น่าศึกษาเรียนรู้ 

ส่วนในแง่มุมของปรากฏการณ์วิทยา เมื่อได้จากการพิจารณาท่าทีแบบปรากฏการณ์
วิทยา ซึ่งเปน็ทาทีท่ีมีอยู่แล้วในปรัชญาญี่ปุ่น นับตั้งแต่ปรัชญาญี่ปุ่นแบบแผนดั้งเดิมของโดเง็น 
และรวมไปถึงปรัชญาญี่ปุ่นสมัยใหม่ของ นิชิดะ คิตะโร ได้ท าให้พบว่า หากเพียงจ ากัดเพียงว่า
ปรากฏการณ์วิทยาเท่านั้นเป็นสิ่งที่ตะวันตกสถาปนา และยิ่งหากจ ากัดอย่างคับแคบลงไปอีก



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

205 

ว่าจะต้องมีวิธีการตามอย่างของตะวันตกด้วยเท่านั้น การจ าเพาะเจาะจงเช่นนี้ นอกจากจะไม่
ช่วยเปิดขอบฟ้าใหม่ให้แก่องค์ความรู้ด้านปรากฏการณ์วิทยาแล้ว ซ้ ายังเป็นการปิดกั้นแนววิธี
ศึกษาใหม่ๆ เพียงเพราะการแบ่งแยกสารัตถะในความเป็นตะวันตก/ตะวันออก ซึ่งการ
แบ่งแยกอย่างจ าเพาะเช่นน้ี อาจท าใหเ้กิดความสุ่มเสี่ยงตอ่การมีฐานคติที่ว่า ปรัชญาตะวันตก
เท่านั้นที่มีปรากฏการณ์วิทยา ซึ่งเหล่านี้ถือเป็นฐานคติที่ผิดพลาด เพราะค าเรียกตะวันตก/
ตะวันออก ไม่ควรถูกน ามาใช้จ ากัดขอบเขตของวิธีการทางปรัชญา  

ฉะนั้น ในทางตรงกันข้าม หากอาศัยปรากฏการณ์วิทยา (ตะวันตก) เป็นแว่นมอง
ย้อนกลับไปยังปรัชญาตะวันออก โดยส่องส ารวจท่าทีที่มีส่วนคล้ายคลึงกัน ก็จะสามารถก้าว
ข้ามฐานคติดังกล่าว และน าไปสู่การพบกับขอบฟ้าใหม่แห่งแนววิธีปรากฏการณ์วิทยาที่มีอยู่
ในปรัชญาตะวันออกได้ ซึ่งไม่เพียงแต่จะจ ากัดอยู่ในปรัชญาญี่ปุ่นเท่านั้น แต่ยังหมายรวมไป
ถึงความเป็นไปได้ในการค้นพบท่าทีหรือแนววิธีใหม่ๆ ที่อยู่ในปรัชญาอินเดีย หรือจีน ด้วยเหตุ
นี้ จึงเป็นอีกเหตุผลหนึ่งที่เช้ือเชิญให้หวนกลับไปรื้อฟื้นปรัชญาของฝ่ายตะวันออก โดยน า
กลับมาศึกษาใหม่ในมิติมุมมองทางวิชาการอย่างในปัจจุบัน เพื่อเสาะแสวงหาวิธีวิทยาร่วม
สมัยโดยไม่จ าเป็นต้องละทิ้งรากเหง้าเดิมที่มีมาแต่โบราณ 

 
 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

206 

เอกสารอ้างอิง 
จริยา นวลนิรันดร์. (2551). การท าพื้นที่ให้มีความหมายของเวลาในค าบรรยายของฮุสเซิลว่า

ด้วยปรากฏการณ์วิทยาของจิตส านึกเรื่องเวลา. ใน เอกสารการประชุมวิชาการระดับชาติ 
UTCC Academic Week (น. 495-508). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยหอการค้าไทย. 

ปิยณัฐ ประถมวงษ์. (2559). ส ารวจข้อถกเถียงทางปรัชญาเกี่ยวกับอารมณ์ และทฤษฎี
อารมณ์สมานกาย. วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยวลัยลักษณ์, 9(9), 75-109. 

พระครูสมุห์อภิชัย โพธิ์ประสิทธิ์ศาสต์. (2520). พระพุทธศาสนามหายาน. กรุงเทพฯ:  
สภาการศึกษามหามกุฏราชวิทยาลัย. 

ฟินเลย์สัน, เจ จี. (2559). ฮาเบอร์มาส: มนุษย์กับพื้นที่สาธารณะ (วรารัก เฉลิมพันธุศักดิ์,  
ผู้แปล.). กรุงเทพฯ: สวนเงินมีมา. 

สุวรรณา สถาอานันท์. (2533). มนุษยทัศน์ในปรัชญาตะวันออก. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

Audi, R. (Ed.). (2534). ภูมิปัญญาวิชาเซ็น: บทวิเคราะห์ค าสอนของปรมาจารย์โดเก็น. กรุงเทพฯ: ศยาม. 
Audi, R.  ( Ed. ) .  ( 1999) .  The Cambridge Dictionary of Philosophy (2nd ed. ).  

NY: Cambridge University Press. 
Bunnin, N. , & Yu, J.  ( 2004) .  The Blackwell Dictionary of Western Philosophy. 

Malden: Blackwell. 
Cox, J. L. (2006). A Guide to the Phenomenology of Religion. NY: The Continuum 

International Publishing Group. 
Deguchi, Y. (2014). Welcome to Analytic Asian Philosophy.  

Retrieved 20 November 2017 from 
http://www.hss.ntu.edu.tw/upload/file/201403/41ac6f1a-8977-4f4c-b884-
f361f98ff4e1.pdf/ 

Hamauzu, S. (2014). Phenomenology and Analytical Philosophy in Japan. 
Retrieved 18 November 2017 from  
http://www.let.osaka-u.ac.jp/~cpshama/hamauzu.html 



 
   มนุษยศาสตร์สาร ปีที ่19 ฉบับที่ 1  

 
 

207 

Kasulis, T. P. (1981). Zen Action/Zen Person. Honolulu: University of Hawaii Press. 
Luijpen, W. A. (1969). Edmund Husserl Founder of Phenomenology. Pittsburgh: 

Duquesne University Press. 
Moran, D. (2000). Introduction to Phenomenology. London: Routledge. 
Moran, D. (2005). Edmund Husserl Founder of Phenomenology. Malden: Polity Press. 
Nishida, K. (1947).『西田幾多郎全集〈第五巻〉一般者の自
覚的体系』Tokyo: Iwanami Shoten. 

Nishida, K. (1999).『西田幾多郎全集〈第一巻〉善の研究・
思索と体験』86th ed. Tokyo: Iwanami Shoten. 

Ricceur, P. (1996). A Key to Husserl’s Ideas I. (P. Vandevelde, Trans). 
Milwaukee: Marquette University Press. 

Russell, M.  ( 2006) .  Husserl:  A Guide for the Perplexed.  NY:  The Continuum 
International Publishing Group. 

Sokolowski, R. (2008). Introduction to Phenomenology (10th ed.). NY: Cambridge 
University Press. 

Steinbock, A. J. (1998). Introduction: Phenomenology in Japan. Continental 
Philosophy Review, 31(3), 225-238. 

Suzuki, S.  (1996) .  『日本の心：和英辞典では引けないキー
ワード 197』Tokyo: Kodansha International. 

Zahavi, D. (2003). Husserl’s Phenomenology. California: Stanford University Press. 


