
 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[45] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic 
 

Chainarong Srimanta1, Sakun Onma2, Pitchayarat Hemnalai3 

Department of Religion and Philosophy, Faculty of Humanities and Social Sciences, Burapha University, Thailand 
E-mail: chainarongs@go.buu.ac.th, ORCID ID: https://orcid.org/0009-0001-3117-5183 

E-mail: sakun@go.buu.ac.th, ORCID ID: https://orcid.org/0009-0004-1509-5580 
E-mail: pitchayarat@go.buu.ac.th, ORCID ID: https://orcid.org/0009-0007-9152-5898 

Received 04/03/2025 Revised 04/04/2025 Accepted 04/05/2025 
Abstract  
Background and Aims: This research aimed at analyzing the philosophical foundations of 
Leopold’s Land Ethic to promote environmental conservation and protection. It is a qualitative 
research study using the documentary research method, employing the framework of Biocentrism 
in environmental ethics. The primary focus is on analyzing Leopold’s A Sand County Almanac, 
along with other relevant books, academic articles, research studies, and documents, to develop 
a comprehensive understanding of the Land Ethic. The research is designed to achieve its stated 
objectives systematically. 
Methodology: A qualitative documentary research method was employed, focusing primarily on 
A Sand County Almanac and supplemented by relevant literature on environmental ethics and 
biocentrism. The analysis is grounded in the conceptual framework of biocentrism, particularly 
drawing from the works of Paul W. Taylor and Goodpaster. 
Results: The analysis indicates that the philosophical foundations of Aldo Leopold’s Land Ethic 
expanded the moral boundary from humans to the entire ecosystem, aligning with the biocentric 
framework in environmental ethics. The Land Ethic consists of three key components: (1) Biotic 
Community, which considers humans as merely a part of the ecological community rather than the 
center of moral value; (2) Ecological Conscience, which calls for human awareness of their 
responsibility towards nature; and (3) Land Health, which emphasizes maintaining ecological balance. 
However, when examined through the lens of biocentrism, it is found that while Leopold highlights 
the significance of the ecosystem as a whole, he still prioritizes the system that supports the survival 
of living beings rather than the intrinsic value of each organism. In contrast, the biocentric perspective 
of Taylor (1986) and Goodpaster (1978) assigns moral worth to all living beings, regardless of their 
ecological role. A key debate is that the Land Ethic may still emphasize functional value within a 
system rather than intrinsic value, which sets it apart from a fully biocentric viewpoint. 
Conclusion: Leopold’s Land Ethic represents a significant philosophical shift toward system-based 
ethics in environmental thought. While it aligns closely with biocentrism in challenging human-
centered views, it retains a functionalist orientation that distinguishes it from full biocentric 

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[46] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

egalitarianism. Nonetheless, its principles offer valuable ethical guidance for sustainable development 
and ecological stewardship in the face of contemporary environmental challenges. 
Keywords: Aldo Leopold; Land Ethic; Biotic Community; Ecological Conscience; Land Health; Biocentrism 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[47] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

การศึกษาวิเคราะห์จริยธรรมผืนดิน (Land Ethic) ของอัลโด ลีโอโพลด์ 
 

ชัยณรงค์ ศรีมันตะ1, สกุล อ้นมา2 และ พิชญรัตน์ เหมนาไลย3 

ภาควิชาศาสนาและปรัชญา คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยบรูพา 
บทคัดย่อ  
ภูมิหลังและวัตถุประสงค์: งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์รากฐานทางปรัชญาของจริยธรรมผืนดินของลโีอ
โพลด์ (Leopold’s Land Ethic) เพื่อส่งเสริมการอนุรักษ์และการคุ้มครองสิ่งแวดล้อม  โดยที่งานวิจัยนี้เป็นการ
วิจัยเชิงคุณภาพประเภทการวิจัยเอกสารโดยการใช้กรอบแนวคิด ชีวิตเป็นศูนย์กลาง (Biocentrism) ในจริยศาสตร์
สิ่งแวดล้อม เพื่อวิเคราะห์งานเขียนของลีโอโพลด์ชื่อ ปฏิทินชนบทแซนต์ เคาน์ตี้ (A Sand County Almanac) 
เป็นหลัก รวมทั้งหนังสือ บทความวิชาการ งานวิจัยและเอกสารที่เกี่ยวข้องเพ่ือทำความเข้าใจจริยธรรมผืนดินอย่าง
ถูกต้อง เพ่ือให้ไดค้ำตอบตามวัตถุประสงค์ท่ีได้ออกแบบไว้ 
ระเบียบวิธีการวิจัย: การวิจัยครั้งนี้ใช้วิธีการวิจัยเชิงเอกสารเชิงคุณภาพ โดยเน้นที่ปฏิทิน Sand County เป็นหลัก 
และเสริมด้วยวรรณกรรมที่เกี่ยวข้องเกี่ยวกับจริยธรรมสิ่งแวดล้อมและแนวคิดการยึดถือทรัพยากรธรรมชาติเป็น
ศูนย์กลาง การวิเคราะห์มีพื้นฐานมาจากกรอบแนวคิดของแนวคิดการยึดถือทรัพยากรธรรมชาติเป็นศูนย์กลาง 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งจากผลงานของ Paul W. Taylor และ Goodpaster 
ผลการวิจัย: ผลการวิเคราะห์ชี้ให้เห็นว่า รากฐานทางปรัชญาของจริยธรรมผืนดินของอัลโด ลีโอโพลด์ (Aldo 
Leopold) เป็นแนวคิดที่ขยายขอบเขตทางศีลธรรมจากมนุษย์ไปยังระบบนิเวศทั้งหมด ซึ่งสอดคล้องกับกรอบ
แนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลางในจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อม แนวคิดจริยธรรมผืนดินมีองค์ประกอบหลัก 3 ประการ ได้แก่ 
(1) ชุมชนชีวภาพ (Biotic Community) ซึ่งถือว่ามนุษย์เป็นเพียงส่วนหนึ่งของชุมชนทางนิเวศ ไม่ใช่ศูนย์กลางของ
คุณค่าทางศีลธรรม (2) จิตสำนึกเชิงนิเวศ (Ecological Conscience) ซึ่งเรียกร้องให้มนุษย์ตระหนักถึงความ
รับผิดชอบต่อธรรมชาติ และ (3) สุขภาพของผืนดิน (Land Health) ซึ่งเน้นการคงไว้ซึ่งความสมดุลของระบบนิเวศ 
อย่างไรก็ตาม เมื่อนำจริยธรรมผืนดินมาพิจารณาผ่านกรอบแนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลาง พบว่าแม้ลีโอโพลด์จะเน้น
ความสำคัญของระบบนิเวศโดยรวม แต่เขายังคงให้ความสำคัญกับระบบที่สนับสนุนการอยู่รอดของสิ่งมีชีวิต
มากกว่าคุณค่าโดยกำเนิดของสิ่งมีชีวิตแต่ละชนิด ในขณะที่แนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลาง ให้คุณค่าแก่สิ่งมีชีวิตทุกชนิด
โดยไม่ขึ้นอยู่กับบทบาทในระบบนิเวศ ข้อถกเถียงสำคัญคือ จริยธรรมผืนดินอาจยังมีลักษณะของการให้คุณค่าตาม
หน้าที่เชิงระบบมากกว่าคุณค่าโดยกำเนิด ซึ่งเป็นจุดที่แตกต่างจากแนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลาง 
สรุป: จริยธรรมที่ดินของลีโอโปลด์เป็นการเปลี่ยนแปลงทางปรัชญาที่สำคัญไปสู่จริยธรรมตามระบบในความคิด
ด้านสิ่งแวดล้อม แม้ว่าจะสอดคล้องอย่างใกล้ชิดกับแนวคิดท่ีเน้นเรื่องชีวภาพในการท้าทายมุมมองที่เน้นมนุษย์เป็น
ศูนย์กลาง แต่แนวคิดนี้ยังคงแนวทางการทำงานที่แตกต่างจากแนวคิดที่เน้นเรื่องความเท่าเทียมกันโดยเน้นเรื่อง
ชีวภาพอย่างเต็มที่ อย่างไรก็ตาม หลักการของแนวคิดนี้ให้แนวทางจริยธรรมอันมีค่าสำหรับการพัฒนาอย่างยั่งยืน
และการดูแลระบบนิเวศเม่ือเผชิญกับความท้าทายด้านสิ่งแวดล้อมในปัจจุบัน 
คำสำคัญ: อัลโด ลีโอโพลด์; จริยธรรมผืนดิน; ชุมชนชีวภาพ; จิตสำนึกเชิงนิเวศ; สุขภาพผืนดิน; แนวคิดชีวิตเป็น
ศูนย์กลาง 
 
 

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[48] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

บทนำ 
ในปัจจุบัน ปัญหาสิ่งแวดล้อมยังคงทวีความรุนแรงและส่งผลกระทบอย่างกว้างขวางต่อระบบนิเวศและ

คุณภาพชีวิตของมนุษย์ การเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศ (Climate Change) ยังคงเป็นปัญหาสำคัญที่เกิดจาก
การเพ่ิมข้ึนของก๊าซเรือนกระจก เช่น คาร์บอนไดออกไซด์ (CO₂) และมีเทน (CH₄) ส่งผลให้อุณหภูมิโลกสูงขึ้น (Le 
Monde, 2024) อุณหภูมิที่เพิ่มขึ้นนี้นำไปสู่สภาพอากาศที่แปรปรวนรุนแรง เช่น คลื่นความร้อน น้ำท่วม และภัย
แล้งที่เกิดบ่อยขึ้น (The Times, 2024) นอกจากนี้ ระดับน้ำทะเลที่สูงขึ ้นยังทำให้เกิดการกัดเซาะชายฝั่งและ
สูญเสียพื้นที่อยู่อาศัยของประชากรชายฝั่ง (Le Monde, 2024) ปัญหาเหล่านี้ไม่เพียงแต่คุกคามสิ่งแวดล้อม แต่ยัง
ส่งผลกระทบต่อความม่ันคงทางเศรษฐกิจและสังคมในระดับโลก 

นอกเหนือจากการเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศ ปัญหาฝุ่นละอองขนาดเล็ก (PM2.5) ได้กลายเป็นปัญหา
สิ่งแวดล้อมที่สำคัญในหลายประเทศ รวมถึงประเทศไทย ฝุ่น PM2.5 เป็นอนุภาคขนาดเล็กที่สามารถเข้าสู่ระบบ
ทางเดินหายใจและส่งผลกระทบต่อสุขภาพของประชาชน ในปี 2025 กรุงเทพมหานครประสบปัญหาค่าฝุ่น 
PM2.5 ที่สูงขึ้นอย่างต่อเนื่อง โดยในเดือนมกราคม 2025 มีระดับคุณภาพอากาศในช่วง 151-200 ซึ่งถือว่าเป็น
ระด ับท ี ่  "ไม ่สะดวกสบาย" ในจำนวนว ันที ่มากกว ่าช ่วงเวลาเด ียวก ันในปี 2024, 2023 และ 2022 
(Bangkokbiznews, 2025) ปัญหานี้ส่งผลให้ประชาชนจำนวนมากประสบปัญหาสุขภาพ และมีผลกระทบต่อ
เศรษฐกิจของประเทศ 

การอภิปรายด้านจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมมีความสำคัญอย่างยิ่งในการแก้ไขปัญหาสิ่งแวดล้อมปัจจุบัน อัลโด 
ลีโอโพลด์ (Aldo Leopold) นักอนุรักษ์ธรรมชาติที่มีชื่อเสียง ได้นำเสนอหลักจริยธรรมผืนดิน (Land Ethic) ใน
หนังสือ A Sand County Almanac (1949) ซึ่งเป็นผลงานที่มีอิทธิพลต่อการพัฒนาจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อม 

ลีโอโพลด์เสนอว่าการมองธรรมชาติเป็นเพียงทรัพยากรสำหรับมนุษย์นั้นเป็นมุมมองที่จำกัดและอาจ
ก่อให้เกิดผลกระทบทางสิ่งแวดล้อมในระยะยาว เขาเสนอให้มนุษย์เปลี่ยนมุมมองไปสู่การเห็นคุณค่าเชิงนิเวศของ
ธรรมชาติ โดยมองว่ามนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของชุมชนชีวภาพ (Biotic community) ที่ประกอบด้วยสัตว์ พืช และ
สิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ ที่ควรได้รับการเคารพและดูแลเช่นเดียวกับสมาชิกในสังคมมนุษย์ ลีโอโพลด์กล่าวว่า "สิ่งที่ถูกต้องคือ
สิ่งที่ช่วยรักษาความสมบูรณ์ ความมั่นคง และความงามของชุมชนชีวภาพ สิ่งที่ผิดคือสิ่งที่ทำลายสิ่งเหล่านั้น " 
(Leopold, 1949: 224) 

  ลีโอโพลด์เชื่อว่าการมองธรรมชาติว่าเป็นเพียงทรัพยากรเพื่อการใช้ประโยชน์ของมนุษย์เพียงอย่างเดียว
เป็นมุมมองที่คับแคบและก่อให้เกิดผลกระทบทางสิ่งแวดล้อมในระยะยาว เขาได้เสนอให้มนุษย์เปลี่ยนมุมมอง ไปสู่
การเห็นคุณค่าเชิงนิเวศของธรรมชาติ โดยการมองว่ามนุษย์เป็นส่วนหนึ ่งของชุมชนทางชีวภาพ (Biotic 
community) ที่ประกอบด้วยสัตว์ พืช และสิ่งมีชีวิตอื่น ๆ ที่ควรได้รับการเคารพและดูแลเช่นเดียว กับสมาชิกใน
สังคมมนุษย์ (Leopold, 1949) ดั่งที่ลีโอโพลด์กล่าวไว้ว่า "สิ่งที่ถูกต้องคือสิ่งที่ช่วยรักษาความสมบูรณ์ ความมั่นคง 
และความงามของชุมชนชีวภาพ สิ่งที่ผิดคือสิ่งที่ทำลายสิ่งเหล่านั้น" (Leopold, 1949: 224) 

งานวิจัยนี้ไม่เพียงแต่ช่วยในการขยายความเข้าใจเกี่ยวกับจริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์เท่านั้น แต่ยังเป็น
การกระตุ้นให้เกิดการอภิปรายเพ่ิมเติมเกี่ยวกับวิธีการที่ปรัชญานี้สามารถปรับใช้ได้ในปัจจุบัน อีกท้ังยังเป็นพ้ืนฐาน
ในการพัฒนานโยบายและการจัดการทรัพยากรธรรมชาติที่มีความยั่งยืนมากยิ่งข้ึน 

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาวิเคราะห์รากฐานทางปรัชญาของจริยธรรมผืนดินของอัลโด ลีโอโพลด์ว่าเป็น
อย่างไร โดยจะใช้แนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลาง (Biocentrism) มาเป็นกรอบในการวิเคราะห์ 

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[49] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
เพื่อวิเคราะห์รากฐานทางปรัชญาของจริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์  เพื่อส่งเสริมการอนุรักษ์และการ

คุ้มครองสิ่งแวดล้อม 
 
ระเบียบวิธีการวิจัย 

การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ประเภทการวิจัยเอกสาร (Documentary 
Research) ซึ่งใช้วิธีการวิเคราะห์รากฐานทางปรัชญาของแนวคิดจริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์ โดยใช้แนวคิดชีวิต
เป็นศูนย์กลางมาเป็นกรอบในการศึกษาวิเคราะห์ โดยมีขั้นตอนการดำเนินการวิจัยดังต่อไปนี้ 

ขั้นตอนแรก คือการรวบรวมและศึกษาวรรณกรรมที่เกี่ยวข้องกับแนวคิดจริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์และ
ปรัชญาสิ่งแวดล้อมอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง เพื่อสร้างความเข้าใจเชิงลึกเกี่ยวกับหลักการและรากฐานของแนวคิดนี้ โดย
แหล่งข้อมูลสำคัญได้แก่ 

(1) ข้อมูลเกี่ยวกับแนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลางที่ใช้เป็นกรอบศึกษา เช่น งานเขียนของพอล ดับบิว เทเลอร์ชื่อ 
การเคารพธรราชาติ (Paul W.Taylor’s Respect for Nature, 1986) เป็นต้น 

(2) ผลงานของลีโอโพลด์โดยเฉพาะหนังสือ ปฏิทินชนบทแซนต์ เคาน์ตี้  (A Sand County Almanac, 
1949)  

(3) งานวิจัยที่วิเคราะห์และวิพากษ์จริยธรรมผืนดิน 
(4) บทความและงานเขียนด้านจริยศาสตร์สิ ่งแวดล้อมที ่เกี ่ยวข้อง เช่น แนวคิดมนุษย์เป็นศูนย์กลาง , 

นิเวศวิทยาเชิงลึก การศึกษาวรรณกรรมนี้จะช่วยให้เกิดการสร้างกรอบแนวคิด (Conceptual Framework) ใน
การวิเคราะห์ต่อไป  

ขั้นตอนที่สอง คือ การกำหนดคำถามวิจัย โดยหลังจากทบทวนวรรณกรรมแล้ว การวิจัยจะสร้างคำถามวิจัย
ที่ใช้ในการวิเคราะห์จริยธรรมทางที่ดิน โดยอิงจากการทบทวนทฤษฎีและแนวคิดที่เกี่ยวข้อง กำหนดคำถามวิจัย
หลัก ๆ ตามวัตถุประสงค์การวิจัยได้ดังนี้ 

(1) จริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์ มีรากฐานทางปรัชญาด้านจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมอย่างไร? 
(2) จริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์ มีประเด็นข้อถกเถียงทางจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมอย่างไร? 
ขั้นตอนที่สาม คือ การวิเคราะห์เนื้อหา โดยการวิเคราะห์เนื้อหาเป็นขั้นตอนสำคัญในการศึกษานี้ โดยจะทำ

การวิเคราะห์เชิงปรัชญาเกี่ยวกับจริยธรรมผืนดินผ่านการอ่านและตีความเนื้อหาจากแหล่งข้อมูลหลัก เช่น 
(1) ผลงานของลีโอโพลด์ โดยเฉพาะหนังสือ ปฏิทินชนบทแซนต์ เคาน์ตี้ (A Sand County Almanac) 
(2) การศึกษาจริยธรรมผืนดินในงานวิจัยและบทความวิชาการ  การวิเคราะห์จะมุ่งเน้นไปที่การตีความ

หลักการของจริยธรรมผืนดินในบริบทของสิ่งแวดล้อมท่ีมีการพัฒนาขึ้นในภายหลัง 
ขั้นตอนสุดท้าย คือ การสรุปผลการวิจัย โดยเน้นที่การตอบคำถามวิจัยและการบรรลุวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ 

นอกจากนี้จะมีการเสนอแนะสำหรับการประยุกต์ใช้จริยธรรมผืนดินในบริบทของการจัดการสิ่งแวดล้อมและ  การ
พัฒนานโยบายที่ยั่งยืนในอนาคต รวมถึงการแนะนำแนวทางสำหรับการวิจัยในอนาคตที่เกี่ยวข้องกับ  จริยศาสตร์
สิ่งแวดล้อม  
 
 

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[50] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

ผลการวิจัย 
  กรอบแนวคิดที่ใช้เป็นกรอบในการวิเคราะห์จริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์คือแนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลาง 
(Biocentrism) แนวคิดนี้เสนอว่า สิ่งมีชีวิตทุกชนิดมีคุณค่าทางศีลธรรมโดยไม่ขึ้นอยู่กับประโยชน์ที่มีต่อมนุษย์ 
แนวคิดนี้ตรงข้ามกับแนวคิดมนุษย์เป็นศูนย์กลาง (Anthropocentrism) ซึ่งให้ความสำคัญกับผลประโยชน์ของ
มนุษย์เหนือสิ่งอื่นใด และสอดคล้องกับแนวคิดนิเวศวิทยาเชิงลึก (Deep Ecology) ซึ่งสนับสนุนคุณค่าโดยกำเนิด
ของสิ่งมีชีวิตทั้งหมด หลักการสำคัญของแนวคิดนี้อยู่ดังนี้ (1) สิ่งมีชีวิตทุกชนิดมีคุณค่าในตัวเอง (All Living 
Beings Have Their Own Intrinsic Values) Taylor (1986) อธิบายว่า “สิ่งมีชีวิตแต่ละชนิดมีความดีของตนเอง 
ซึ่งสามารถได้รับการส่งเสริมหรือถูกทำลายได้” (p. 45) นั่นหมายความว่ามนุษย์ไม่มีสิทธิพิเศษในการกำหนด
คุณค่าของสิ่งมีชีวิตอื่น ๆ ตัวอย่างของแนวคิดนี้ปรากฏในประเด็นการคุ้มครองสัตว์ป่า เช่น การห้ามล่าสัตว์เพ่ือ
ความบันเทิง นักชีวจริยธรรมเช่น พอล ดับบิว. เทย์เลอร์ (Paul W. Taylor) ชี้ให้เห็นว่าการล่าสัตว์เพียงเพื่อความ
สนุกสนานเป็นการละเมิดหลักการนี้ เนื่องจากเป็นการลดคุณค่าของสัตว์ให้เหลือเพียงเครื่องมือสำหรับความพึง
พอใจของมนุษย์ (Taylor 1986: 89) (2) ความเสมอภาคทางศีลธรรมของสิ่งมีชีวิต หลักการนี้ยืนยันว่ามนุษย์ไม่มี
สิทธิพิเศษทางศีลธรรมเหนือสิ่งมีชีวิตอื่นๆ เพราะทุกชีวิตล้วนเป็นองค์ประกอบสำคัญของระบบนิเวศ (Sterba 
2005: 67) แนวคิดนี้ไม่ได้หมายความว่าสิ่งมีชีวิตทุกชนิดต้องได้รับการปฏิบัติเท่าเทียมกัน แต่หมายถึงการตระหนัก
ว่าสิ่งมีชีวิตแต่ละชนิดมีคุณค่าและควรได้รับการเคารพตามบทบาทของมันในระบบนิเวศ (Naess 1973: 96) 
 ตัวอย่างที่ชัดเจนคือแนวปฏิบัติของบางชุมชนพื้นเมืองที่ให้ความเคารพต่อสัตว์และพืชอย่างลึกซึ้ง เช่น ชน
เผ่าพื้นเมืองในอเมริกาเหนือซึ่งมีพิธีกรรมขอบคุณสัตว์ที่พวกเขาล่าเพื่อเป็นอาหาร พิธีกรรมเหล่านี้สะท้อนถึง
จิตสำนึกที่ว่ามนุษย์ไม่ได้อยู่เหนือสิ่งมีชีวิตอื่น แต่เป็นส่วนหนึ่งของระบบนิเวศ (Callicott 1989: 120) (3) ความ
รับผิดชอบทางจริยธรรมต่อธรรมชาติ หลักการนี้เน้นย้ำถึงหน้าที่ของมนุษย์ในการปกป้องธรรมชาติและรักษาสมดุล
ของระบบนิเวศ (Rolston 2012: 203) เนื่องจากมนุษย์มีอำนาจในการเปลี่ยนแปลงสิ่งแวดล้อมมากกว่าสิ่งมีชีวิต
อ่ืนๆ จึงมีภาระทางศีลธรรมในการลดผลกระทบทางลบที่เกิดขึ้นกับธรรมชาติ (Goodpaster 1978: 315) ตัวอย่าง
ของหลักการนี้ในทางปฏิบัติสามารถเห็นได้ในขบวนการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม เช่น การต่อต้านการตัดไม้ทำลายป่าใน
แอมะซอน ซึ่งเป็นระบบนิเวศที่รองรับความหลากหลายทางชีวภาพมากที่สุดในโลก การทำลายป่าฝนอเมซอนไม่
เพียงแต่เป็นการทำลายที่อยู่อาศัยของสิ่งมีชีวิตนับล้าน แต่ยังส่งผลกระทบต่อสมดุลของสภาพอากาศโลก ซึ่งเป็น
การละเมิดความรับผิดชอบทางจริยธรรมของมนุษย์ต่อธรรมชาติ  
 แนวคิดยึดชีวิตเป็นศูนย์กลางนี้มีจุดแข็งในการส่งเสริมการเคารพชีวิตของสิ่งมีชีวิตทุกชนิดอย่างเสมอภาคกัน 
แต่ก็มีข้อโต้แย้งที่สำคัญหลายประการที่สามารถนำมาใช้วิพากษ์วิจารณ์แนวคิดนี้ได้ ซึ่งสามารถแบ่งออกเป็น 4 
ประเด็นหลัก ดังนี้ (1) ปัญหาด้านภาคปฏิบัติ: ยากต่อการนำไปใช้จริง เพราะแนวคิดนี้เน้นว่ามนุษย์ต้องให้
ความสำคัญกับคุณค่าของทุกชีวิต โดยไม่มีข้อยกเว้น ซึ่งอาจทำให้เกิดปัญหาในการนำไปใช้ในโลกแห่งความเป็น
จริง เช่น หากสิ่งมีชีวิตทุกชนิดมีคุณค่าภายในที่เท่าเทียมกัน มนุษย์จะมีสิทธิ์กำจัดพืชที่เป็นวัชพืชหรือแบคทีเรยีที่
เป็นอันตรายต่อสุขภาพของเราหรือไม่? หรือการรักษาสิ่งมีชีวิตทุกชนิดให้มีสถานะทางศีลธรรมเท่าเทียมกันจะ
ส่งผลให้การดำรงชีวิตของมนุษย์กลายเป็นสิ่งที่เป็นไปไม่ได้  หรือแม้กระทั่งการใช้ทรัพยากรเพื่อปกป้องทุกชีวิต
อย่างเสมอภาคอาจก่อให้เกิดความขัดแย้งกับความเป็นอยู่ของมนุษย์เอง ตัวอย่างเช่น หากเราต้องปกป้องสัตว์ทุก
ชนิดอย่างเคร่งครัด เราจะไม่สามารถควบคุมศัตรูพืชที่ทำลายพืชผลทางการเกษตรได้เลย ซึ่งจะส่งผลกระทบต่อ
ความมั่นคงทางอาหารของมนุษย์ (2) ปัญหาด้านจริยศาสตร์: การขาดลำดับความสำคัญทางศีลธรรม เพราะ

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[51] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

แนวคิดยึดชีวิตเป็นศูนย์กลางมองว่าสิ่งมีชีวิตทุกชนิดมีคุณค่าในตัวเอง แต่ไม่ได้ให้เกณฑ์ที่ชัดเจนในการตัดสินว่าเรา
ควรให้ความสำคัญกับชีวิตประเภทใดก่อน แนวคิดนี้อาจนำไปสู่ความเป็นอัมพาตทางศีลธรรม (Paralysis of 
Moral Decision-making) เพราะมนุษย์ไม่สามารถเลือกได้ว่าควรช่วยเหลือชีวิตใดก่อน และไม่มีหลักเกณฑ์ที่
ชัดเจนในการจัดลำดับความสำคัญ เช่น หากต้องเลือกระหว่างช่วยชีวิตมนุษย์หรือช่วยชีวิตสัตว์ แนวคิดนี้ไม่ได้บอก
เราว่าควรทำอย่างไร 
 ตัวอย่างเช่น ถ้าคุณพบวาฬเกยตื้นที่กำลังจะตาย และในขณะเดียวกันมีเด็กที่กำลังจะจมน้ำ ควรให้ความ
ช่วยเหลือสิ่งมีชีวิตใดก่อน? แนวคิดนี้อาจไม่สามารถให้คำตอบที่เป็นไปได้ในทางปฏิบัติ (3) ปัญหาทางตรรกะ: ไม่
สามารถอธิบายความแตกต่างของคุณค่าระหว่างสิ่งมีชีวิตได้  เพราะแนวคิดนี้เห็นว่ามนุษย์และสิ่งมีชีวิตอื่น ๆ มี
คุณค่าในตัวเองอย่างเท่าเทียมกัน แต่ไม่ได้ให้หลักเกณฑ์ที่ชัดเจนว่าคุณค่าของชีวิตหนึ่งสามารถมากหรือน้อยกว่า
ชีวิตอื่นได้หรือไม่ เพราะมนุษย์มีความสามารถทางจริยธรรมและเหตุผล ซึ่งทำให้พวกเขามีบทบาททางศีลธรรมที่
แตกต่างจากสัตว์หรือพืช หากทุกชีวิตมีคุณค่าเท่ากันจริง ทำไมมนุษย์ไม่ควรให้ความสำคัญกับชีวิตของเชื้อโรคหรือ
ไวรัสเท่ากับชีวิตของมนุษย์เอง? และไม่มีคำตอบที่ชัดเจนว่า ทำไมต้นไม้หรือสัตว์ป่าจึงควรได้รับการปกป้องใน
ระดับเดียวกับมนุษย ์ตัวอย่างเช่น แนวคิดนี้อาจตีความได้ว่า ถ้าคนต้องเลือกระหว่างการฉีดยาปฏิชีวนะเพ่ือฆ่าเชื้อ
โรค กับปล่อยให้เชื้อโรคอยู่ต่อไปเพราะมันก็มีคุณค่าในตัวเอง เราจะต้องปกป้องเชื้อโรคด้วยหรือไม่? (4) ปัญหา
เรื่องสิทธิและหน้าที่: มนุษย์ควรมีหน้าที่ต่อทุกสิ่งมีชีวิตจริงหรือไม่? แนวคิดยึดชีวิตเป็นศูนย์กลางกล่าวว่ามนุษย์มี
หน้าที่ทางศีลธรรมต่อสิ่งมีชีวิตทั้งหมด แต่ไม่ได้ให้เหตุผลที่เพียงพอว่าทำไมหน้าที่เหล่านี้ควรมีอยู่ตั้งแต่แรก เพราะ
หน้าที่ทางศีลธรรมโดยทั่วไปเกิดขึ้นจากความสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน (Reciprocity) แต่มนุษย์ไม่สามารถคาดหวังให้
ต้นไม้ สัตว์ หรือเชื้อรา ปฏิบัติหน้าที่ทางศีลธรรมต่อมนุษย์ได้ นอกจากนั้นถ้าสิ่งมีชีวิตทั้งหมดมีคุณค่าทางศีลธรรม
เท่าเทียมกัน ทำไมมนุษย์ต้องมีหน้าที่ทางศีลธรรมต่อพวกมัน ขณะที่พวกมันไม่มีหน้าที่ทางศีลธรรมต่อมนุษย์ ? 
ตัวอย่างเช่น เราไม่สามารถเรียกร้องให้สิงโตปฏิบัติต่อม้าลายในลักษณะที่เคารพสิทธิของม้าได้ แต่ทำไมมนุษย์ถึง
ต้องมีหน้าที่พิเศษที่ต้องเคารพสิ่งมีชีวิตอ่ืนทั้งหมด? 
 ต่อไปจะเป็นการวิเคราะห์รากฐานทางปรัชญาของแนวคิดจริยธรรมผืนดินของอัลโด ลีโอโพลด์ ซึ่งได้ผลจาก
การวิเคราะห์ดังนี ้

จริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์มีรากฐานทางปรัชญาดังต่อไปนี้ : จริยธรรมผืนดิน (Land Ethic) เน้นถึง
ความสำคัญของการเห็นมนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติ มิใช่การเห็นว่ามนุษย์แยกตัวออกจากระบบนิเวศที่เขา
เรียกว่า "ผืนดิน" จริยธรรมผืนดินนี้สื่อถึงการปรับเปลี่ยนทัศนคติจากการมองผืนดินเป็นเพียงทรัพยากรธรรมชาติที่
ต้องใช้เพื่อประโยชน์ทางเศรษฐกิจ ไปสู่การตระหนักว่าผืนดินเป็นสิ่งที่มีชีวิต เนื่องจากระบบนิเวศประกอบไปด้วย
สิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิตที่ทำงานร่วมกันอย่างสมดุล การมองผืนดินเป็นสิ่งมีชีวิตเช่นนี้ทำให้เห็นถึงความสัมพันธ์เชิง
ระบบระหว่างสิ่งมีชีวิตต่าง ๆ ที่พึ่งพากันและกัน การทำลายหนึ่งส่วนของระบบอาจทำให้ระบบทั้งหมดเสียหาย 
ดังที่ลีโอโพลด์กล่าวว่า “สิ่งที่ฉันเรียกว่า ‘ผืนดิน’ นี้ไม่ใช่เพียงดินเท่านั้น แต่รวมถึงน้ำ อากาศ พืช และสัตว์ทั้งหมด
ที่อาศัยผืนดินนั้น” (Leopold, 1949: 204) และมนุษย์มีหน้าที่ในการปกป้องและดูแลให้ผืนดินยังคงมีสุขภาพดีใน
ระยะยาว  

จะเห็นได้ว่า จริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์ เป็นการปฏิวัติวิธีคิดในเรื่องสิ่งแวดล้อมที่สอดคล้องกับความ ท้า
ทายในยุคปัจจุบัน แนวคิดนี้ไม่ได้จำกัดอยู่เพียงแค่การอนุรักษ์ธรรมชาติ แต่ยังเน้นการมีจริยธรรมในเชิงระบบ 
(System Ethics) ซึ่งเน้นถึงการเห็นธรรมชาติเป็นระบบที่เชื่อมโยงกันอย่างซับซ้อน โดยที่ทุกองค์ประกอบมีหน้าที่

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[52] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

และความสำคัญในตัวมันเอง แนวคิดนี้เป็นพื้นฐานสำหรับการพัฒนาทฤษฎีจริยศาสตร์สมัยใหม่ เช่น จริยศาสตร์
ระบบนิเวศ (Ecological Ethics) และการพัฒนาอย่างยั่งยืน (Sustainable Development) 

ในหนังสือ ปฏิทินชนบทแซนต์ เคาน์ตี้นั้น ลีโอโพลด์ได้นิยามความหมายของจริยธรรมผืนดินว่า หมายถึง 
ความสัมพันธ์ทางจริยธรรมระหว่างมนุษย์กับผืนดินที่รวมเอาดิน น้ำ พืชและสัตว์ที่อาศัยดิน ซึ่งเรียกว่า ชุมชน
ชีวภาพ (Biotic Community) เข้าด้วยกัน ในลักษณะที่แต่ละองคาพยพต่างก็พึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกันอย่างเป็น
ระบบ ถ้าส่วนหนึ่งถูกทำลาย ส่วนอื่นๆ ก็จะถูกทำลายไปด้วย 

จากคำนิยามนี้ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางจริยธรรม 2 ประการ คือ (1) การขยายขอบเขตความสัมพันธ์
ทางจริยธรรมจากเดิมจะอยู่ที่มนุษย์กับมนุษย์ ไปสู่ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับผืนดินหรือสิ่งแวดล้อม และ  (2) 
เปลี่ยนการมองผืนดินว่าเป็นเพียงทรัพย์สินหรือสินค้า (Property or Commodity) ของมนุษย์มาเป็นชุมชน
ชีวภาพที่รวมเอาทั้งผืนดิน สิ่งที่อาศัยอยู่ในผืนดิน และตัวมนุษย์เองว่าเป็นเพียงสมาชิกหนึ่งของชุมชน 

ลีโอโพลด์อธิบายว่า "จริยธรรมผืนดินอย่างเรียบง่าย กำหนดให้การกระทำใด ๆ ที่เอื้อต่อการรักษาความ
สมบูรณ์ ความมั่นคง และความงามของชุมชนชีวภาพนั้นเป็นสิ่งที่ถูกต้อง และการกระทำใด ๆ ที่จะลดทอน  สิ่ง
เหล่านี้ถือเป็นสิ่งที่ผิด" (Leopold, 1949: 224-225) การเปลี่ยนแปลงนี้ไม่เพียงแต่เกี่ยวข้องกับความเข้าใจเชิง
วิทยาศาสตร์ของระบบนิเวศเท่านั้น แต่ยังครอบคลุมถึงการปรับปรุงจริยธรรมทางสังคมของมนุษย์ด้วย  

ว่าโดยพื้นฐานแล้วจริยธรรมผืนดินนี้มาจากการมองธรรมชาติว่าเป็น “ชุมชนชีวภาพ” ที่มนุษย์ไม่ได้แยก
ออกจากธรรมชาติ แต่เป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติ ลีโอโพลด์เห็นว่า จริยธรรมผืนดินนั้นประกอบด้วยแนวคิดสำคัญ 
3 ประการ ที่รวมกันเข้าแล้วทำให้เกิดจริยธรรมผืนดิน ได้แก่ (1) แนวคิดชุมชนชีวภาพ (Biotic Community) (2) 
แนวคิดจิตสำนึกเชิงนิเวศ (Ecological Conscience) และ (3) แนวคิดสุขภาพของผืนดิน (Land Health) ทั้ง 3 
แนวคิดนี้เชื่อมโยงและพึ่งพาซึ่งกันและกันอย่างซับซ้อน เหมือนกับชิ้นส่วนของจิ๊กซอว์ที่ต้องประกอบกัน จนเป็น
ภาพสมบูรณ์ของจริยธรรมผืนดิน ผู้วิจัยขออธิบายขยายความในแต่ละหลักการดังต่อไปนี้ 

ในแนวคิดชุมชนชีวภาพ ลีโอโพลด์เห็นว่า “จริยธรรมผืนดินขยายขอบเขตของชุมชนให้ครอบคลุมดิน น้ำ พืช 
และสัตว์ หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งคือ ครอบคลุมโลก” (Leopold, 1949: 204) ซึ่งแสดงให้เห็นว่ามนุษย์ไม่ควรมอง
ตนเองแยกออกจากธรรมชาติ แต่ควรมองว่าเราเป็นส่วนหนึ่งของชุมชนที่มีความสัมพันธ์กับองค์ประกอบ ทุกส่วน
ของระบบนิเวศ การมองธรรมชาติในลักษณะนี้เป็นการท้าทายทัศนคติดั ้งเดิมแบบยึดมนุษย์เป็นศูนย์กลาง 
(Anthropocentrism) ที่เห็นว่ามนุษย์เป็นผู้ปกครองธรรมชาติหรือเป็นผู้ควบคุมและครอบครองธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อม ในทางปรัชญา ลีโอโพลด์พยายามสื่อว่า ชุมชนชีวภาพไม่ได้เป็นแค่ความเชื่อมโยงในเชิงกายภาพหรือ
ชีวภาพ แต่ยังเป็นเครือข่ายของความสัมพันธ์ที่สร้างความรับผิดชอบทางจริยธรรมด้วย ดังที่เขากล่าวว่า “จริยธรรม
ผืนดินเปลี่ยนบทบาทของมนุษย์จากผู้พิชิตชุมชนผืนดินให้เป็นสมาชิกธรรมดาและพลเมืองของมัน ซึ่งหมายถึงการ
เคารพสมาชิกคนอื่น ๆ ในชุมชน และยังรวมถึงการเคารพชุมชนโดยรวมอีกด้วย” (Leopold, 1949: 204) คำพูดนี้
สะท้อนถึงการพัฒนาจิตสำนึกใหม่ในการมองธรรมชาติ ซึ่งมนุษย์ต้องมีความรับผิดชอบและปฏิบัติตามจริยธรรมที่
สอดคล้องกับความเป็นสมาชิกของชุมชน ไม่ใช่ผู้ที่ใช้ทรัพยากรอย่างไม่มีขอบเขต  

ลีโอโพลด์อธิบายว่าชีวิตในธรรมชาติไม่ได้เป็นเรื่องของการดำรงอยู่โดยลำพัง แต่เก่ียวข้องกับการพ่ึงพาอาศัย
กันและกันอย่างต่อเนื่อง โดยเขาเน้นย้ำว่า ไม่มีสิ่งมีชีวิตใดในชุมชนชีวภาพที่สามารถดำรงอยู่ได้โดยลำพัง  ทุกชีวิต
ล้วนเชื่อมโยงและต้องพ่ึงพิงกันเพื่อความอยู่รอด (Leopold, 1949: 215) 

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[53] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

การพึ่งพาอาศัยกันนี้สามารถมองเห็นได้จากความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งมีชีวิตในระบบนิเวศ ซึ่งไม่ได้หมายถึง
การพึ่งพิงในแง่ของการกินหรือการหาอาหารเท่านั้น แต่ยังรวมถึงบทบาทที่แต่ละชีวิตมีต่อการรักษาสมดุลของ
ระบบนิเวศ เพื่อจะเปรียบให้เห็นความซับซ้อนที่ทุกส่วนของระบบนิ เวศส่งผลต่อกันและกันอย่างไม่สามารถแยก
ออกจากกันได้ตามที่ลีโอโพลด์ได้อธิบายไว้ ผู้วิจัยขอยกข้ออุปมาอุปไมยมาเปรียบเทียบว่า สิ่งมีชีวิตทั้งหมดเป็น
เสมือนเส้นใยในผืนผ้าที่ซับซ้อน แต่ละเส้นมีความสำคัญในการคงความสมบูรณ์ของระบบ หากเส้นใดขาดไป ผืนผ้า
ทั้งหมดก็อาจสลาย 

แนวคิดต่อมาที่ลีโอโพลด์ถือว่าเป็นแนวคิดหลักอีกแนวคิดในจริยธรรมผืนดิน คือ  แนวคิดจิตสำนึกเชิงนิเวศ 
(Ecological Conscience) ลีโอโพลด์เห็นว่า มนุษย์ควรพัฒนาจิตสำนึกในการรับผิดชอบต่อธรรมชาติและระบบ
นิเวศที่ตนเป็นส่วนหนึ่ง จิตสำนึกเชิงนิเวศนี้ไม่ใช่เพียงแค่ความรู้สึกทางศีลธรรมเกี่ยวกับการปฏิบัติต่อผู้อื่นหรือ
สิ่งแวดล้อมในแง่ของจริยศาสตร์ทั่วไป แต่เป็นความตระหนักรู้เชิงลึกที่เกิดจากการเข้าใจระบบนิเวศในฐานะ "ชุมชน
ชีวภาพ" ที่ทุกสิ่งในธรรมชาติต้องพ่ึงพาและเชื่อมโยงกัน ลีโอโพลด์ได้ให้คำจำกัดความว่า จิตสำนึกเชิงนิเวศ คือ การ
ขยายขอบเขตของจริยธรรมที่นอกเหนือจากความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ไปถึงธรรมชาติทั้งหมด (Leopold, 1949: 
204)  

ลีโอโพลด์จะให้ความสำคัญกับการศึกษาเกี่ยวกับธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมว่าสามารถจะสร้างจิตสำนึกเชิง
นิเวศผ่านการทำความเข้าใจและเคารพความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ ผู้วิจัยเห็นว่า กระบวนการสร้าง
จิตสำนึกเชิงนิเวศของลีโอโพลด์นั้น ประกอบไปด้วย (1) การศึกษาธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม (2) การสัมผัสกับ
ธรรมชาติ และ (3) การส่งเสริมการอนุรักษ์ธรรมชาติ 

(1) การศึกษาธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ผู้วิจัยค่อนข้างจะเห็นด้วยกับลีโอโพลด์ที่เห็นว่า การศึกษาธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อมสามารถทำให้มีจิตสำนึกเชิงนิเวศได้ ยกตัวอย่างที่ผู้วิจัยเคยมีประสบการณ์ เมื่อก่อนย้อนหลังไป
ประมาณ 50 ปี ระบบการศึกษาไทยยังไม่มีการสอนเกี่ยวกับการอนุรักษ์ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม รวมทั้งสิ่งของที่
เป็นสมบัติสาธารณะ ในขณะนั้นผู้วิจัยยังเป็นเด็กอยู่ จำได้ว่าไฟฟ้าพ่ึงจะเข้ามาถึงหมู่บ้านจะมีเสาไฟฟ้าแรงสูงติดตั้ง
เรียงรายไปตามถนนหลักของหมู่บ้าน ผู้วิจัยตอนเป็นเด็กชอบยิงหนังสติ๊ก พร้อมกับเพ่ือนๆ ที่ยังเป็นเด็ก ชอบไปยิง
เต้าไฟฟ้าแรงสูงจนมันแตกละเอียด พวกเราเป็นเด็กไม่รู้ว่าสิ่งที่ตัวเองทำเป็นการทำลายสมบัติที่เป็นของสาธารณะ 
ผู้ใหญ่เดินผ่านไปมาก็ไม่มีใครบอกใครเตือน อีกอย่างสมัยก่อน ผู้คนยังไม่รู้จักรักษา ความสะอาด ชอบทิ้งเศษขนม
และเศษอาหารให้ลมพัดกระจัดการจายไปในสถานที่ต่างๆ โดยที่ไม่มีใครคิดที่จะเก็บรวบรวมเพื่อทำลาย ที่เป็น
เช่นนั้นเพราะขาดการศึกษาเกี่ยวกับการดูแลรักษาสิ่งแวดล้อม จึงไม่มีจิตสำนึกเชิงนิเวศ ผิดกับสมัยนี้ที่มีการสอน
เรื่องการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมในโรงเรียน ทำให้เด็กมีจิตสำนึกเชิงนิเวศ ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้ทำการวิเคราะห์หัวข้อ
ต่างๆ ในหนังสือปฏิทินชนบทแซนต์ เคาน์ตี้ทำให้เข้าใจแนวคิดของลีโอโพลด์ที่เห็นว่าการศึกษาธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมนั้นจะช่วยสร้างจิตสำนึกเชิงนิเวศได้ การศึกษาธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมนั้นสามารถวิเคราะห์ได้ดังนี้ 

(1.1) การศึกษาระบบนิเวศ  
ลีโอโพลด์เชื่อว่าการศึกษาและเข้าใจระบบนิเวศจะช่วยให้ผู้คนตระหนักถึงความสำคัญของสิ่งแวดล้อม

และบทบาทของตนในระบบนั้น เขาแนะนำให้ศึกษาเกี่ยวกับการทำงานของระบบนิเวศ ทั้งในด้านพฤติกรรมของ
สัตว์ พืช และการทำงานร่วมกันในชุมชนชีวภาพ ลีโอโพลด์เชื่อว่าการศึกษาที่แท้จริงไม่ใช่แค่การรับรู้ข้อมูลเพียง
อย่างเดียว แต่ต้องนำไปสู่การพัฒนาความรับผิดชอบและการเชื่อมโยงเชิงจริยธรรมกับธรรมชาติ โดยเฉพาะในเรื่อง

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[54] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

ที่ว่า เราต้องเห็นธรรมชาติเป็นชุมชนที่เราสังกัด มิใช่เพียงแค่ทรัพยากรเพื่อการใช้ประโยชน์ (Leopold, 1949: 
204) ซึ่งสะท้อนถึงแนวคิดของเขาในเรื่องการเรียนรู้ที่จะเคารพธรรมชาติ  

(1.2) การศึกษาพฤติกรรมของสัตว์ 
จากเรื่อง คิดเหมือนขุนเขา (Thinking Like a Mountain) ลีโอโพลด์เห็นว่า การสังเกตพฤติกรรมของ

สัตว์ในธรรมชาติช่วยให้เราเข้าใจบทบาทสำคัญของพวกมันในระบบนิเวศ ตัวอย่างเช่น ลีโอโพลด์ ได้กล่าวถึงการฆ่า
หมาป่าซึ่งเป็นผู้ล่าตามธรรมชาติ ส่งผลให้ประชากรกวางเพิ่มมากขึ้นและทำลายพืชพรรณในพื้นที่จนระบบนิเวศ
เสียสมดุล การแทรกแซงธรรมชาติโดยไม่เข้าใจบทบาทของสัตว์ในระบบนิเวศอาจทำให้เกิดผลกระทบเชิงลบต่อ
ความหลากหลายทางชีวภาพและความสมดุลทางธรรมชาติ (Leopold, 2020: 120 – 123) 

(1.3) การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งมีชีวิต 
จากเรื่อง แนวคิดชุมชนชีวภาพ (Biotic Community) และจาก ปิรามิดผืนดิน (Land Pyramid) เป็น

ต้น ลีโอโพลด์ชี้ให้เห็นถึงความสำคัญของการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งมีชีวิตในชุมชนชีวภาพ เช่น การพ่ึ งพา
อาศัยกันระหว่างพืชและสัตว์ รวมถึงความสัมพันธ์ที่ซับซ้อนที่ส่งผลต่อสุขภาพของระบบนิเวศ ความเข้าใจใน
ความสัมพันธ์เหล่านี้ทำให้เราเห็นว่าเราไม่สามารถแยกตัวออกจากธรรมชาติได้ เพราะเราเป็นส่วนหนึ่งของชุมชน
ชีวภาพ ลีโอโพลด์เห็นว่ามนุษย์ทำหน้าที่สำคัญ 2 บทบาท คือ เป็นสมาชิกของชุมชนชีวภาพ และเป็นผู้ทำหน้าที่  
ปกปักรักษาธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม (Leopold, 2020: 192 - 203)  

(1.4) การศึกษาโครงสร้างและฟังก์ชันของระบบนิเวศ 
การศึกษาโครงสร้างและฟังก์ชันของระบบนิเวศนั้นช่วยให้เราเข้าใจการทำงานของสิ่งแวดล้อม เช่น การ

ไหลของพลังงาน การหมุนเวียนของสารอาหาร และการทำงานของระบบนิเวศในฐานะที่เป็นหน่วยเดียว ในทัศนะ
ของลีโอโพลด์ การเข้าใจโครงสร้างพ้ืนฐานของระบบนิเวศจะช่วยให้เราตระหนักถึงความสำคัญของการรักษาสมดุล
ในระบบ ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยวิเคราะห์จากแนวคิดของลีโอโพลด์ที่ปรากฏอยู่ในหลายเรื่อง เช่น ในเรื่องจริยธรรมผืน
ดินเองก็สะท้อนการศึกษานี้ โดยลีโอโพลด์ได้กล่าวถึงโครงสร้างของระบบนิเวศในลักษณะของ "ชุมชนชีวภาพ" 
(biotic community) และบทบาทของมนุษย์ในฐานะสมาชิกของชุมชนนี้มากกว่าการเป็นผู้ครอบครอง ระบบ
นิเวศเป็นการรวมกลุ่มของสิ่งมีชีวิตที่เชื่อมโยงกันผ่านความสัมพันธ์ต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นการหาอาหาร การอยู่ร่วมกัน 
หรือการสร้างระบบความหลากหลาย ลีโอโพลด์อธิบายว่าสิ่งที่สำคัญคือการรักษาความสมบูรณ์ ความมั่นคง และ
ความงามของระบบนิเวศ (Leopold, 2020: 192 – 195) 

(2) การสัมผัสกับธรรมชาติ ลีโอโพลด์แนะนำให้ผู้คนมีประสบการณ์ตรงกับธรรมชาติ โดยการใช้เวลาอยู่ใน
ป่า ทุ่งหญ้า หรือที่อื่น ๆ ที่ไม่ถูกรบกวนจากมนุษย์ การสัมผัสนี้จะช่วยให้ผู้คนรู้สึกถึงความเชื่อมโยงกับธรรมชาติ
และเห็นคุณค่าในสิ่งแวดล้อมรอบตัว โดยที่การสัมผัสกับธรรมชาติในแบบดั้งเดิมนั้นเป็นวิธีที่จะทำให้เรามีจิตสำนึก
และความรับผิดชอบต่อความหลากหลายทางชีวภาพ (Leopold, 2020: 167-177). ในเรื่อง ต้นโอ๊กที่ดี (Good 
Oak) ที่ปรากฏในเดือนกุมภาพันธ์ของส่วนที่ 1 ของหนังสือ ซึ่งเป็นการเล่าถึงการตัดต้นโอ๊กเพ่ือใช้เป็นฟืน และการ
ใช้วงปีของต้นไม้เพื่อเล่าถึงเหตุการณ์สำคัญทางประวัติศาสตร์ของภูมิภาค และการเปลี่ยนแปลงด้านสิ่งแวดล้อมที่
เกิดขึ้นจากผลกระทบของมนุษย์ เป็นการสื่อให้เห็นว่าธรรมชาติเป็นพยานต่อการเปลี่ยนแปลงในสังคมและ
สิ่งแวดล้อม และการตัดต้นไม้นั้นมีความหมายลึกซึ้งในการสะท้อนให้เห็นถึงประวัติศาสตร์และความสัมพันธ์
ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ เป็นเรื่องที่มนุษย์สัมผัสกับธรรมชาติโดยตรงและก่อให้เกิดผลกระทบกับธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อม (Leopold, 2020: 6- 16) นอกจากนี้ในเรื่องอื่นๆ เช่น เรื่องขวานในมือ (Axe-in-Hand) ในหนังสือ 

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[55] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

ปฏิทินชนบทแซนต์ เคาน์ตี้ (A Sand County Almanac) ปรากฏในเดือนพฤศจิกายนของภาคที่ 1 ของหนังสือ 
เป็นเรื่องราวที่ลีโอโพลด์ใช้ในการสะท้อนถึงการสัมผัสธรรมชาติผ่านการเดินทางในป่า โดยเฉพาะในตอนที่เขาถือ
ขวานไว้ในมือ ซึ่งทำให้เขาต้องเผชิญหน้ากับความเป็นจริงของธรรมชาติ และทำให้เขาตระหนักถึงอำนาจของมนุษย์
ในการทำลายหรือสร้างสรรค์ผ่านเครื่องมือง่าย ๆ เช่นขวาน การถือขวานทำให้เขารู้สึกถึงพลังที่มาพร้อมกับความ
รับผิดชอบ การสัมผัสธรรมชาติในมุมนี้คือการมองเห็นผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อมจากการตัดสินใจของมนุษย์ และ
การสะท้อนความคิดที่ว่าเราควรปฏิบัติต่อธรรมชาติอย่างไรให้สมดุล การสัมผัสธรรมชาติในเรื่องนี้  ไม่ได้เป็นเพียง
การอยู่ในธรรมชาติ แต่เป็นการรับรู้ถึงบทบาทของมนุษย์ที่มีอำนาจและทางเลือกว่าจะรักษาหรือทำลายธรรมชาติ 
(Leopold, 2020, pp.63 – 67)  

กล่าวโดยสรุป จิตสำนึกเชิงนิเวศเป็นการตระหนักถึงบทบาทและความสัมพันธ์ของมนุษย์กับธรรมชาติใน
ฐานะสมาชิกของชุมชนชีวภาพ การพัฒนาจิตสำนึกนี้เกิดขึ้นจากการศึกษาและการเข้าใจระบบนิเวศในเชิงลึก ซึ่งทำ
ให้มนุษย์ยอมรับความรับผิดชอบในการรักษาสมดุลของธรรมชาติ และปฏิบัติตนด้วยความเคารพและระมัดระวังใน
การใช้ทรัพยากรธรรมชาติ 

สุขภาพของผืนดิน  
ลีโอโพลด์ได้เสนอแนวทางในการดูแลรักษาสุขภาพของผืนดินอย่างลึกซึ้ง ซึ่งมีความสัมพันธ์กับการรักษา

สุขภาพของมนุษย์ด้วย การวิเคราะห์นี้จะพิจารณาแนวคิดเกี่ยวกับสุขภาพของผืนดินในทัศนะของลีโอโพลด์ว่า
หมายถึงอะไร ลีโอโพลด์เสนอวิธีการอะไรที่จะทำให้ดินมีสุขภาพดี และดินมีสุขภาพดีสัมพันธ์กับสุขภาพของมนุษย์
อย่างไร 

ความหมายของสุขภาพผืนดิน  
ในทัศนะของลีโอโพลด์ สุขภาพของผืนดิน (land health) หมายถึง ความสามารถของระบบนิเวศในการ

สนับสนุนชีวิต และรักษาความสมดุลระหว่างองค์ประกอบทางนิเวศต่าง ๆ ทั้งความหลากหลายทางชีวภาพและ
ความสามารถในการฟื้นฟูตัวเองจากการเปลี่ยนแปลงและการกดดันต่าง ๆ ที่เกิดจากมนุษย์หรือธรรมชาติ ซึ่งจะทำ
ให้ผืนดินมีความมั่นคง (stability) มีความสมบูรณ์ (integrity) และมีความงาม (beauty) อันเป็นแก่นหลักของการ
รักษาสุขภาพผืนดินให้คงอยู่ในสภาพที่ดี (Leopold 2020: 211) 

วิธีการทำให้ผืนดินมีสุขภาพดี  
ลีโอโพลด์ได้เสนอแนวทางที่สำคัญในการรักษาสุขภาพของผืนดิน ซึ่งถือเป็นหัวใจหลักของการอนุรักษ์

สิ่งแวดล้อมและการพัฒนาที่ยั่งยืน เขาเห็นว่าการทำให้ผืนดินมีสุขภาพดีไม่เพียงแต่ส่งผลดีต่อระบบนิเวศ แต่ยังมี
ความสำคัญต่อสุขภาพของมนุษย์อีกด้วย ในการวิเคราะห์นี้จะพิจารณาวิธีการทำให้ผืนดินมีสุขภาพดีที่เสนอโดย ลี
โอโพลด์ในแง่มุมท่ีลึกซึ้งและละเอียดมากข้ึน 

การรักษาความหลากหลายทางชีวภาพ  
ความหลากหลายทางชีวภาพถือเป็นปัจจัยหลักที่ช่วยให้ระบบนิเวศมีความแข็งแรงและสามารถฟ้ืนตัวได้เมื่อ

เผชิญกับการเปลี่ยนแปลง ในงานเขียนของลีโอโพลด์ เขาได้ชี้ให้เห็นว่า "ความหลากหลายทางชีวภาพเป็นปัจจัย
สำคัญในการสนับสนุนสุขภาพของระบบนิเวศ" (Leopold 2020: 192) เพื่อให้ผืนดินมีสุขภาพดี เราควรทำตาม
แนวทางดังนี้ 

1. การปลูกพืชที่หลากหลาย จากการวิเคราะห์แนวคิดของลีโอโพลด์ทำให้ทราบว่า การคำนึงถึงแต่พืชและ
ธรรมชาติที่เป็นประโยชน์ในเชิงเศรษฐกิจเพียงอย่างเดียว อาจทำให้พืชหลายชนิดต้องสูญพันธุ์หรือไม่ได้รับ  การ

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[56] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

บำรุงรักษา ซึ่งจะส่งผลเสียต่อระบบนิเวศโดยรวมในชุมชนชีวภาพนั้น ดังนั้น การปลูกพืชหลายชนิดในพื้นที่
เดียวกัน เช่น การปลูกพืชหมุนเวียนและการปลูกพืชร่วม ช่วยให้ดินมีความหลากหลายของสารอาหารและสามารถ
ลดการเกิดโรคและศัตรูพืชได ้(Leopold, 2020: 198 - 201) 

2. การอนุรักษ์สัตว์ป่า การปกป้องสัตว์ป่าและแหล่งที่อยู่อาศัยของพวกเขาเป็นสิ่งสำคัญ เพราะสัตว์มี
บทบาทในการควบคุมศัตรูพืชและช่วยในการผสมเกสรพืช ในหัวข้อ คิดเหมือนขุนเขา (Thinking Like a 
Mountain) ลีโอโพลด์ได้สะท้อนถึงความสำคัญของการรักษาสมดุลในระบบนิเวศ โดยเฉพาะการอนุรักษ์หมาป่า 
ซึ่งเขาอธิบายว่า หมาป่าเป็นสัตว์ที่มีบทบาทสำคัญในการควบคุมประชากรสัตว์อ่ืน ๆ เช่น กวาง ซึ่งการมีหมาป่าใน
ระบบนิเวศนั้นช่วยรักษาความหลากหลายของสายพันธุ์และสุขภาพของสิ่งแวดล้อม (Leopold, 2020: 120 – 
123) และในหัวข้อ สัตว์ป่าในวัฒนธรรมอเมริกัน (Wildlife in American Culture) ลีโอโพลด์พูดถึงความสัมพันธ์
ระหว่างวัฒนธรรมอเมริกันและการอนุรักษ์สัตว์ป่า โดยเขาชี้ให้เห็นถึงการเปลี่ยนแปลงในมุมมองของผู้คนต่อสัตว์
ป่าและความจำเป็นในการอนุรักษ์ โดยเขาเน้นว่าการอนุรักษ์สัตว์ป่าควรมาจากการเข้าใจในความสำคัญของสัตว์
เหล่านั้นต่อระบบนิเวศโดยรวม (Leopold, 2020: 167-176) 

การเกษตรอย่างย่ังยืน 
ลีโอโพลด์ได้เสนอการใช้เทคนิคการเกษตรอย่างยั่งยืนแทนการเกษตรแบบดั้งเดิมที่ไม่ยั่งยืน ซึ่งมีรายละเอียด 

ดังนี้  
1. การจัดการดิน ลีโอโพลด์เน้นว่าดินไม่ใช่เพียงแค่ทรัพยากร แต่เป็นฐานที่รองรับทุกชีวิต (Leopold, 

2020: 192) นอกจากนี้ลีโอโพลด์ยังพูดถึงแนวคิดเกี่ยวกับการทำเกษตรที่ส่งผลกระทบต่อสุขภาพของผืนดินและ
ชุมชนชีวภาพในระบบเกษตรกรรมเชิงพาณิชย์ที่เห็นดินเป็นเพียงทรัพยากรสำหรับสร้างผลผลิ ตและผลกำไรทาง
เศรษฐกิจเพียงอย่างเดียว โดยไม่คำนึงถึงผลกระทบระยะยาวต่อความยั่งยืนของดินหรือการทำลายโครงสร้างเชิง
นิเวศของระบบ (Leopold, 2020: 209 – 210) ลีโอโพลด์เห็นว่าวิธีการดังกล่าวส่งผลให้ดินสูญเสียความสมบูรณ์
และความสามารถในการฟื้นฟูตัวเอง นอกจากนี้เขายังกล่าวถึงว่า การเน้นการผลิตอย่างเดียวโดยไม่สนใจรักษา
ความหลากหลายทางชีวภาพและสุขภาพของดินจะทำให้ระบบนิเวศท้ังระบบมีความเสี่ยงต่อการเสื่อมโทรม 

2. การอนุรักษ์น้ำ แนวคิดนี้สามารถสังเกตได้จากตัวอย่างที่ลีโอโพลด์นำเสนอเกี่ยวกับการทำฟาร์ม การ
จัดการน้ำในระบบเกษตร การใช้น้ำในช่วงฤดูแล้ง และการฟื้นฟูแหล่งน้ำเพื่อสนับสนุนการเกษตร การรักษาความ
สมดุลระหว่างการใช้ทรัพยากรธรรมชาติและการอนุรักษ์จะส่งผลให้การเกษตรกรรมมีความยั่งยืนในระยะยาว  
นอกจากนี้ แนวคิดเรื่องน้ำยังเชื่อมโยงกับแนวทางของลีโอโพลด์ในการสร้างความสัมพันธ์เชิงจริยธรรมระหว่าง
มนุษย์และธรรมชาติ ซึ่งเป็นหัวใจของจริยธรรมผืนดินที่เขาพัฒนาขึ้นในงานเขียนของเขา.  

3. การเกษตรเชิงผสม ลีโอโพลด์สนับสนุนการทำการเกษตรแบบผสม ซึ่งรวมถึงการปลูกพืชและการเลี้ ยง
สัตว์ในพ้ืนที่เดียวกัน เขาเห็นว่าการผสมผสานระหว่างพืชและสัตว์สามารถสร้างความสมดุลในระบบนิเวศและช่วย
เพิ่มผลผลิตได้ (Leopold, 2020: 215) เทคนิคการเกษตรนี้ช่วยให้เกษตรกรสามารถใช้ทรัพยากรในพื้นที่อย่างมี
ประสิทธิภาพ และลดการพ่ึงพิงจากปัจจัยภายนอก 

 สรุปรากฐานทางปรัชญาของจริยธรรมพื้นดินผ่านหลักการของจริยธรรมผืนดิน 3 ประการ ได้ดังนี้  
1. ชุมชนชีวภาพ (Biotic Community) ลีโอโพลด์เห็นว่า ชุมชนชีวภาพเน้นว่ามนุษย์ไม่ใช่ศูนย์กลางของ

ระบบนิเวศ แต่เป็นเพียงสมาชิกหนึ่งของชุมชนชีวภาพร่วมกับสิ่งมีชีวิตอ่ืนๆ (Leopold 1949: 204) แนวคิดนี้ได้รับ

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[57] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

อิทธิพลจากชีววิทยาและนิเวศวิทยาสมัยใหม่ ซึ่งแสดงให้เห็นว่าทุกสิ่งมีชีวิตในระบบนิเวศมีปฏิสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน
และมีบทบาทในการรักษาสมดุลของธรรมชาติ (Callicott 1989: 98) 

2. จิตสำนึกเชิงนิเวศ (Ecological Conscience)  
ลีโอโพลด์เชื่อว่าจิตสำนึกเชิงนิเวศคือความสามารถของมนุษย์ในการเข้าใจและเคารพระบบนิเวศในฐานะ

ที่เป็นเครือข่ายของสิ่งมีชีวิตที่เชื่อมโยงถึงกัน (Leopold 1949: 209) แนวคิดนี้ได้รับแรงบันดาลใจจากจริยธรรม
ทางสิ่งแวดล้อมท่ีพยายามขยายขอบเขตของจริยธรรมจากมนุษย์ไปสู่ธรรมชาติทั้งหมด (Rolston 2012: 157) 

3. สุขภาพผืนดิน (Land Health)  
แนวคิดเรื่องสุขภาพผืนดินของลีโอโพลด์อ้างถึงความสามารถของระบบนิเวศในการรักษาความสมดุลของ

กระบวนการทางชีวภาพ เช่น การหมุนเวียนสารอาหาร ความหลากหลายทางชีวภาพ และความสามารถในการ
ฟ้ืนฟูตัวเอง (Leopold 1949: 221) ระบบนิเวศท่ีมีสุขภาพดีคือระบบที่สามารถฟ้ืนตัวจากการรบกวนและคงอยู่ใน
สภาวะสมดุล (Berkes et al. 2003: 325) โดยที่หลักการทั้ง 3 ประการเหล่านี้จะเชื่อมโยงกันและกัน เป็นหลักการ
ที่ช่วยส่งเสริมการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมและทรัพยากรธรรมชาติให้ดำรงอยู่ได้อย่างยั่งยืน 

การวิเคราะห์จริยธรรมผืนดินของ Leopold ผ่านแนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลาง  
1. การตระหนักถึงคุณค่าภายในของสิ่งมีชีวิต 
จริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์สอดคล้องกับแนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลางโดยเน้นว่าทุกองค์ประกอบของระบบ

นิเวศล้วนมีคุณค่าในตัวเอง โดยไม่จำเป็นต้องขึ้นอยู่กับประโยชน์ที่มนุษย์ได้รับ (Leopold 1949: 204) แนวคิดนี้
คล้ายกับหลักการของ biocentrism ที่เห็นว่าสิ่งมีชีวิตแต่ละชนิดมีคุณค่าโดยธรรมชาติ มิใช่เพียงเพราะมันมี
ประโยชน์ต่อมนุษย์ (Taylor 1986: 45) 

ตัวอย่างเช่น การปกป้องพื้นที่ชุ่มน้ำ ไม่ใช่เพียงเพื่อป้องกันน้ำท่วมสำหรับชุมชนมนุษย์ แต่ยังเป็นการรักษา
สิ่งแวดล้อมให้เหมาะสมสำหรับสิ่งมีชีวิตอ่ืนๆ ที่อาศัยอยู่ในระบบนิเวศดังกล่าว 

2. ความเสมอภาคทางศีลธรรมของสิ่งมีชีวิตในจริยธรรมผืนดิน 
ลีโอโพลด์ปฏิเสธแนวคิดที่ว่ามนุษย์อยู่เหนือสิ่งมีชีวิตอื่น และเสนอว่ามนุษย์เป็นเพียงสมาชิกหนึ่งของชุมชน

ชีวภาพเท่านั้น (Leopold 1949: 209) แนวคิดนี้ใกล้เคียงกับหลักความเสมอภาคทางศีลธรรมของ biocentrism 
ซึ่งระบุว่าสิ่งมีชีวิตทุกชนิดมีสถานะทางศีลธรรมที่ควรได้รับการพิจารณา (Sterba 2005: 78) 

ตัวอย่างเช่น การใช้ที่ดินในเชิงอนุรักษ์ที่คำนึงถึงผลกระทบต่อสิ่งมีชีวิตทั้งหมด เช่น การวางแผนเขตอนุรักษ์
ที่ไม่เพียงคำนึงถึงประโยชน์ของมนุษย์ แต่ยังคำนึงถึงความต้องการของสัตว์ป่าและพืชพรรณในพ้ืนที่ด้วย 

3. ความรับผิดชอบทางศีลธรรมต่อระบบนิเวศและสุขภาพผืนดิน 
ลีโอโพลด์เน้นย้ำว่ามนุษย์มีความรับผิดชอบทางศีลธรรมในการรักษาสมดุลของระบบนิเวศ โดยเสนอแนวคิด

เรื ่อง "สุขภาพผืนดิน" ซึ ่งหมายถึงความสามารถของดิน น้ำ พืช และสัตว์ในการทำงานร่วมกันอย่างสมดุล 
(Leopold 1949: 221) นี่สอดคล้องกับแนวคิดยึดชีวิตเป็นศูนย์กลาง (Biocentrism) ที่มองว่ามนุษย์มีภาระหน้าที่
ในการลดผลกระทบทางลบที่มีต่อสิ่งมีชีวิตอื่น (Rolston 2012: 218) ตัวอย่างของแนวคิดนี้คือการส่งเสริม
เกษตรกรรมที่ไม่ทำลายความหลากหลายทางชีวภาพ เช่น การทำเกษตรกรรมเชิงนิเวศที่ลดการใช้สารเคมีและ
ส่งเสริมการปลูกพืชหมุนเวียนเพื่อรักษาสมดุลของดิน 

 
 

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[58] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

อภิปรายผล 
 การศึกษาวิจัยเรื่อง การศึกษาวิเคราะห์จริยธรรมผืนดินของอัลโด ลีโอโพลด์ ผ่านกรอบแนวคิดชีวิตเป็น
ศูนย์กลาง เป็นการศึกษาที่มุ่งเน้นการวิเคราะห์แนวคิดและหลักการทางจริยธรรมของลีโอโพลด์ในการมองและ
ปฏิบัติต่อธรรมชาติและระบบนิเวศ โดยมุ่งศึกษาด้านพื้นฐานปรัชญาของแนวคิดจริยธรรมผืนดินเป็นหลัก ซึ่ง
ผลการวิจัยในเรื่องนี้สามารถอภิปรายผลได้ในหลายประเด็น ดังนี้ 
 แนวคิดจริยธรรมผืนดินของ Aldo Leopold และแนวคิดยึดชีวิตเป็นศูนย์กลาง (Biocentrism) ต่างกันใน
หลายประเด็น แม้ว่าทั้งสองแนวคิดจะเน้นให้ความสำคัญกับสิ่งมีชีวิตและระบบนิเวศ แต่ก็มีจุดเน้นที่แตกต่างกัน
อย่างชัดเจนใน 4 ประเด็น คือ: (1) ขอบเขตของความสนใจทางศีลธรรม จริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์กล่าวถึง
การขยายขอบเขตของจริยธรรมไปสู ่ "ผืนดิน" ซึ ่งรวมถึงไม่เพียงแค่สัตว์และพืช แต่ยังรวมถึงดิน , น้ำ และ
องค์ประกอบอื่น ๆ ในระบบนิเวศด้วย โดยลีโอโพลด์เน้นว่า จริยธรรมที่เกี่ยวกับแผ่นดินคือการขยายขอบเขตของ
ชุมชนทางศีลธรรมให้รวมถึงดิน , น้ำ, พืช และสัตว์ ซึ ่งเป็นแนวคิดที่มองถึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์และ
ธรรมชาติในมุมมองแบบองค์รวม ส่วนแนวคิดยึดชีวิตเป็นศูนย์กลาง (Biocentrism) จะเน้นไปที่ "คุณค่าของชีวิต" 
หรือมุมมองที่ให้ความสำคัญกับทุกชีวิตมีคุณค่าในตัวของมันเองและสมควรได้รับการพิจารณาทางศีลธรรมโดยไม่
จำกัดแค่การมีชีวิตหรือไม่ แนวคิดนี้ไม่ได้ขยายขอบเขตไปยังองค์ประกอบที่ไม่ใช่ชีวิต เช่น ดินและน้ำ อย่างที่ใน
จริยธรรมผืนดินทำ (2) การเชื่อมโยงระหว่างมนุษย์และธรรมชาติ จริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์มองว่ามนุษย์
เป็นส่วนหนึ่งของระบบนิเวศและไม่ควรแยกตัวออกจากธรรมชาติ การกระทำที่ดีคือการดูแลและรักษาความ
สมบูรณ์ของระบบนิเวศ เขามองว่าการกระทำของมนุษย์ที่ทำให้ระบบนิเวศเสื่อมโทรมเป็นสิ่งที่ไม่ดีเพราะมัน
ทำลายความสมดุลและความยั่งยืนของธรรมชาติ ขณะที่แนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลางมักจะให้ความสำคัญกับชีวิตเป็น
ศูนย์กลางและคุณค่าของทุกชีวิตมากกว่าแนวทางการรักษาความสมดุลในระบบนิเวศ การพิจารณาผลกระทบจาก
การกระทำของมนุษย์ต่อชีวิตอื่น ๆ มีความสำคัญ แต่ในแนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลาง มักจะเน้นไปที่การรักษาความ
สมดุลของชีวิตเอง โดยไม่จำเป็นต้องเน้นถึงการรักษาระบบนิเวศทั้งหมด (3) การพิจารณาความสัมพันธ์ระหว่าง
ชีวิตกับสิ่งมีชีวิต จริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์ มองว่าการรักษาผืนดินและความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งมีชีวิตทั้งหมด
ในระบบนิเวศเป็นสิ่งสำคัญ ซึ่งเป็นแนวคิดที่เน้นถึงการรักษา "ความสมบูรณ์และความมั่นคง" ของชุมชนทาง
ชีวภาพหรือ (Biotic Community) นั่นหมายถึง การมีส่วนร่วมและการให้ความสำคัญกับสิ่งมีชีวิตทั้งหมดในระบบ
นิเวศ แต่ในแนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลาง สิ่งมีชีวิตทุกชนิดมีคุณค่าในตัวเองโดยไม่ต้องพิจารณาถึงความสัมพันธ์
ระหว่างสิ่งมีชีวิตและระบบนิเวศหรือการจัดระเบียบในสังคมธรรมชาติ การรักษาชีวิตและศักดิ์ศรีของชีวิตเองจงึมี
ความสำคัญกว่าความสมบูรณ์ของระบบนิเวศโดยรวม (4) มุมมองเกี่ยวกับการใช้ทรัพยากรธรรมชาติ จริยธรรม
ผืนดินของลีโอโพลด์ เน้นว่า สิ่งที่ถูกต้องคือการกระทำที่ช่วยรักษาความสมบูรณ์ , ความมั่นคง, และความงดงาม
ของชุมชนทางชีวภาพ ซึ่งการใช้ทรัพยากรธรรมชาติจะต้องคำนึงถึงผลกระทบต่อความยั่งยืนของระบบนิเวศ แต่ใน 
แนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลาง การใช้ทรัพยากรธรรมชาติสามารถพิจารณาได้จากมุมมองที่ว่าเราควรให้คุณค่าต่อ
สิ่งมีชีวิตอื่น ๆ และไม่นำไปสู่การทำลายชีวิตที่มีอยู่ การใช้ทรัพยากรธรรมชาติจึงต้องคำนึงถึงผลกระทบต่อชีวิต
ของสิ่งมีชีวิตทั้งหมดในระบบนิเวศ 
 กล่าวโดยสรุป ทั้งแนวคิดจริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์และแนวคิดยึงชีวิตเป็นศูนย์กลางมีจุดร่วมกันคือ ทั้ง
สองแนวคิดได้ขยายขอบเขตทางศีลธรรมออกไปไกลกว่ามนุษย์ โดยที่แนวคิดชีวิตเป็นศูนย์กลาง ถือเอาขอบเขต
ทางจริยธรรมอยู่ที่สิ่งมีชีวิตทั้งหมดเป็นศูนย์กลาง และทุกชีวิตเสมอภาคกัน แต่แนวคิดจริยธรรมผืนดินขยายออกไป

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[59] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

ได้ไกลกว่า เพราะยึดเอาชุมชนชีวภาพทั้งหมดรวมถึงสิ่งที่ไม่มีชีวิต เช่น ภูเขา แม่น้ำ หรือระบบนิเวศทั้งหมด ใน
แนวคิดยึดชีวิตเป็นศูนย์กลางนั้นไม่ได้เสนอว่ามนุษย์มีบทบาทสำคัญต่อการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม เพราะมนุษย์ก็มี
คุณค่าเสมอกับสิ่งมีชีวิตชนิดอื่น แต่ในจริยธรรมผืนดิน นอกจากจะเห็นด้วยกับแนวคิดยึดชีวิตเป็นศูนย์กลางที่ว่า
มนุษย์มีค่าเท่าเทียมกับสิ่งมีชีวิตชนิดอื่นแล้ว ยังเห็นว่ามนุษย์มีบทบาทสำคัญในการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อม ในหนังสือปฏิทินชนบท แซนต์ เคาน์ตี้ จึงเสนอให้มนุษย์ปลูกจิตสำนึกเชิงนิเวศ เพราะจะทำมนุษย์
รู้จักรัก เห็นคุณค่า และชื่นชมความงามของธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมด้วย 
 
ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะสามารถแบ่งออกได้เป็น 2 ด้านหลัก คือ 1. ข้อเสนอแนะด้านการประยุกต์ใช้ และ 2. 
ข้อเสนอแนะเพ่ือต่อยอดด้านการศึกษา ดังนี้ 

ข้อเสนอแนะด้านการประยุกต์ใช้ 
งานวิจัยเรื ่อง “การศึกษาวิเคราะห์จริยธรรมผืนดินของอัลโด ลีโอโพลด์” แสดงให้เห็นถึงคุณค่าและ

ความสำคัญของแนวคิดจริยธรรมผืนดิน (Land Ethic) ในการสร้างความตระหนักและจิตสำนึกทางนิเวศ ซึ่ง
สามารถนำไปประยุกต์ใช้เพ่ือแก้ปัญหาด้านสิ่งแวดล้อม เช่น ปัญหาภาวะโลกร้อน ปัญหาสภาพอากาศเปลี่ยนแปลง 
หรือแม้แต่ปัญหาการแพร่ระบาดของปลาหมอคางดำในสังคมไทย โดยในอนาคตสามารถนำไปปรับใช้ได้ ดังนี้  

1) การเสริมสร้างความรู้และการปลูกฝังจิตสำนึกทางนิเวศในทุกระดับของสังคม 
การศึกษาและเผยแพร่แนวคิดจริยธรรมผืนดินควรเริ่มตั้งแต่ระดับเยาวชนในโรงเรียนไปจนถึงผู้ใหญ่ใน

ชุมชนและหน่วยงาน ต่าง ๆ เพื่อให้เกิดการตระหนักถึงความสำคัญของการรักษาสิ่งแวดล้อม การสร้างจิตสำนึก
ทางนิเวศควรเป็นกระบวนการที่ต่อเนื่องและครอบคลุม การนำหลักการที่ลีโอโพลด์เสนอมาใช้ในการสร้างหลักสูตร
การเรียนรู้ด้านสิ่งแวดล้อมอาจช่วยสร้างการรับรู้ที่ลึกซ้ึงเก่ียวกับบทบาทของมนุษย์ในชุมชนทางนิเวศ 

2) การสร้างเครือข่ายความร่วมมือในการอนุรักษ์ 
การแก้ไขปัญหาด้านสิ่งแวดล้อมไม่สามารถทำได้โดยหน่วยงานเดียว การสร้างเครือข่ายความร่วมมื อ

ระหว่างหน่วยงาน รัฐบาล องค์กรอนุรักษ์ และชุมชนท้องถิ่นจะช่วยเพ่ิมพลังในการดำเนินงานที่เกี่ยวกับการรักษา
สิ่งแวดล้อม เครือข่ายนี้ควรมุ่งเน้นที่การสร้างความเข้าใจและการมีส่วนร่วมในระดับท้องถิ่น เพ่ือให้เกิดการอนุรักษ์
ที่ยั่งยืน 

3) การส่งเสริมความรับผิดชอบส่วนบุคคล 
แนวคิดจริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์เน้นให้ทุกคนตระหนักถึงความรับผิดชอบส่วนบุคคลต่อธรรมชาติ 

การส่งเสริมให้ประชาชนรับผิดชอบในการปกป้องและรักษาระบบนิเวศในชีวิตประจำวันจะเป็นสิ่งสำคัญต่อ  การ
สร้างการเปลี่ยนแปลงที่ยั่งยืน การให้ความรู้และส่งเสริมการปฏิบัติที่เป็นมิตรต่อสิ่งแวดล้อมในชีวิตประจำวัน เช่น 
การลดใช้ทรัพยากรและการใช้ผลิตภัณฑ์ที่ไม่ทำลายสิ่งแวดล้อม จะช่วยให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการรักษา
สิ่งแวดล้อมอย่างแท้จริง 

ข้อเสนอแนะเพื่อต่อยอดด้านการศึกษา 
งานวิจัยเรื ่อง "การศึกษาวิเคราะห์จริยธรรมผืนดินของอัลโด ลีโอโพลด์ " นี้ เน้นการวิเคราะห์แนวคิด

จริยธรรมผืนดินเป็นหลัก ผู้วิจัยจึงขอเสนอว่าควรมีการต่อยอดการศึกษาที่มุ่งเน้นไปที่การขยายแนวคิดและการ

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743


 

Interdisciplinary Academic and Research Journal, 5 (3), May-June 2025 

Old ISSN 2774-0374: New ISSN 2985-2749 

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index 

 

  

 

[60] 
Citation:  

Srimanta, C., Onma, S., & Hemnalai, P. (2025). An Analytical Study of Aldo Leopold’s Land Ethic. Interdisciplinary 

Academic and Research Journal, 5 (3), 45-60; DOI: https://doi.org/10.60027/iarj.2025.286682 

 

วิจัยเพิ่มเติมในด้านต่าง ๆ เพ่ือเสริมสร้างความเข้าใจและการประยุกต์ใช้จริยธรรมผืนดินอย่างลึกซึ้งและครอบคลุม
มากขึ้น ข้อเสนอแนะเพ่ือต่อยอดทางการศึกษาสามารถนำเสนอได้ ดังนี้ 

1) การศึกษาเปรียบเทียบจริยธรรมผืนดินของลีโอโพลด์กับแนวคิดนิเวศวิทยาเชิงลึกของอาเนอ เนสส์  
(Arne Naess’ Deep Ecology) 

2) การศึกษาเปรียบเทียบจริยธรรมผืนดินของอัลโด ลีโอโพลด์กับการเคารพธรรมชาติของพอล เทเลอร์ 
(A Comparative Study of Aldo Leopold's Land Ethic and Paul Taylor's Respect for Nature) 

3) การพัฒนาหลักสูตรการศึกษาที่สอดคล้องกับจริยธรรมผืนดิน 
 
เอกสารอ้างอิง 
Bangkokbiznews. (2025). เทียบค่าฝุ่น PM2.5 ในกรุงเทพ เริ่มต้นปี 2025 แย่กว่าหลายปีที่ผ่านมา. Retrieved 

from: https://www.bangkokbiznews.com/environment/1164841 
Berkes, F., Colding, J., & Folke, C. (2003). Navigating social-ecological systems: Building resilience 

for complexity and change (p. 325). Cambridge University Press. 
Callicott, J. B. (1989). In defense of the land ethic: Essays in environmental philosophy. State 

University of New York Press. 
Goodpaster, K. E. (1978). On being morally considerable. The Journal of Philosophy, 75(6), 308–

325. 
Le Monde. (2024). Climate: Greenhouse Gas Emissions are too High, Pushing Planet toward 3.1°C 

Warming. Retrieved from: 
https://www.lemonde.fr/en/environment/article/2024/10/24/climate-greenhouse-gas-
emissions-are-too-high-pushing-planet-toward-3-1-c-warming_6730363_114.html  

Leopold, A. (1949). A Sand County almanac and sketches here and there. Oxford University 
Press. 

Leopold, A. (2020). A Sand County almanac (Reprint edition with commentary). University of 
Wisconsin Press. 

Naess, A. (1973). The shallow and the deep, long-range ecology movement: A summary. Inquiry, 
16(1–4), 95–100. 

Rolston, H. (2012). A new environmental ethics: The next millennium for life on Earth. 
Routledge. 

Sterba, J. P. (2005). The triumph of practice over theory in ethics. Oxford University Press. 
Taylor, P. W. (1986). Respect for nature: A theory of environmental ethics. Princeton University 

Press.  
The Times. (2024). Climate Change Action Worse after Emissions Hit Record High. Retrieved from: 

https://www.thetimes.co.uk/article/climate-change-action-worse-after-emissions-hit-record-
high-n8pcprg75   

https://doi.org/10.60027/iarj.2025.280743
https://www.lemonde.fr/en/environment/article/2024/10/24/climate-greenhouse-gas-emissions-are-too-high-pushing-planet-toward-3-1-c-warming_6730363_114.html
https://www.lemonde.fr/en/environment/article/2024/10/24/climate-greenhouse-gas-emissions-are-too-high-pushing-planet-toward-3-1-c-warming_6730363_114.html
https://www.thetimes.co.uk/article/climate-change-action-worse-after-emissions-hit-record-high-n8pcprg75
https://www.thetimes.co.uk/article/climate-change-action-worse-after-emissions-hit-record-high-n8pcprg75

