
วารสารสหวิทยาการวิจัยและวิชาการ, 1 (1) : มกราคม-กุมภาพันธ 2564 

 Interdisciplinary Academic and Research Journal, 1 (1): January-February 2021, ISSN 2774-0374  

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index, DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………  

[77] 
Citation: พระครูภาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรีโคตร. (2564). วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม. วารสารสหวิทยาการวิจยัและวิชาการ, 1 (1), 77-88. 

Phawanaphowisut, P., Akrasetthung, S., & Srikot, K. (2021). Vipassana Meditation and Social Development. Interdisciplinary Academic and Research 

Journal, 1 (1), 77-88; DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

 

วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม 

Vipassana Meditation and Social Development 

 

พระครภูาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรโีคตร* 

Phrakhru Phawanaphowisut, Sukhumvarat Akrasetthung, Kewalee Srikote* 

วัดโพธ์ิชัยพฤกษ ตำบลพระธาตุบังพวน อำเภอเมือง จังหวัดหนองคาย 

Pho Chaiyapruek Temple, Phra That Bang Phuan Subdistrict, Mueang District , Nong Khai Province 

*Corresponding author e-mail: ok_1902@hotmail.com 

Received 08/01/2021 Revised 22/01/2021 Accepted 26/01/2021 

บทคัดยอ 

  วิปสสนากรรมฐานจึงเปนการการอบรมพัฒนาจิตใหเกิดวิปสสนาปญญา รูแจงเห็นจริงตามความเปนจริงใน

ขันธ 5 คือ กายและใจ ไดแก รูปและนามจนสามารถทำลายความยึดม่ันถือม่ันสำคัญผิดเขาใจผิดใหหมดไป สภาพ

จิตเขาถึงความสะอาด สวาง สงบ พนทุกข และเปนอิสระ สำหรับประสิทธิผลของวิปสสนากัมมัฏฐานตอการพัฒนา

สังคม ไดแก (1) การพัฒนาตนเอง (2) ครอบครัวสันติสุข (3) การทำงานและวิชาชีพ (4) คูครองและสังคมเพ่ือน (5) 

สังคมภายในประเทศ (6) สังคมโลก และ (7) การพัฒนาจิตวิญญาณสู กระบวนทัศนใหม ยุคหลังสมัยใหม  

คำสำคัญ : วิปสสนากัมมัฏฐาน, การพัฒนาสังคม 

 

Abstract  

 Vipassana meditation is the training for the development of the mind in order to achieve 

introspection. enlightenment as it really is in the five aggregates, that is, body and mind, concrete 

and abstract, until it can destroy all adherences and misunderstandings until the state of mind 

reaches cleanliness, light, peace, free from suffering, and independent. The effectiveness of 

Vipassana meditation on social development are (1) self-development, (2) family peace, (3) work 

and professional life, (4) spouse and friend society, (5) domestic society, (6) global society, and 

(7) Spiritual development towards new paradigm postmodern era.  

Keywords: Vipassana Meditation, Social Development 

 

 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5


วารสารสหวิทยาการวิจัยและวิชาการ, 1 (1) : มกราคม-กุมภาพันธ 2564 

 Interdisciplinary Academic and Research Journal, 1 (1): January-February 2021, ISSN 2774-0374  

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index, DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………  

[78] 
Citation: พระครูภาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรีโคตร. (2564). วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม. วารสารสหวิทยาการวิจยัและวิชาการ, 1 (1), 77-88. 

Phawanaphowisut, P., Akrasetthung, S., & Srikot, K. (2021). Vipassana Meditation and Social Development. Interdisciplinary Academic and Research 

Journal, 1 (1), 77-88; DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

 

บทนำ 

 วิปสสนากรรมฐานเปนศัพทสมาสตอกันระหวางคำวา “วิปสสนา” และคำวา “กรรมฐาน” คำวา 

“วิปสสนา” เปนชื่อของปญญาที่เกิดขึ้นจากการปฏิบัติวิปสสนากรรมฐานเรียกวา “ภาวนามยปญญา” ในพระ

อภิธรรมปฎกเลมที่ 1 ภาคที่ 1 ธรรมสังคณีและอรรถกถาขอที่ 70 วิปสสนา หมายถึง ปญญา กิริยาที่รูชัด ความ

วิจัย ความเลือกสรร ความวิจัยธรรม ความกำหนดหมาย ความเขาไปกำหนด ความเขาไปกำหนดเฉพาะ ภาวะที่รู 

ภาวะที่ฉลาด ภาวะที่รูละเอียด ความรูอยางแจมแจง ความคนคิด ความใครครวญ ปญญาเหมือนแผนดิน ปญญา

เครื่องทำลายกิเลส ปญญาเครื่องนำทาง ความเห็นแจง ความรูดี ปญญาเหมือนปฏัก ธรรมท่ีเปนใหญคือปญญา 

(ปญญินทรีย) ธรรมที่เปนกำลังคือปญญา (ปญญาพละ) ปญญาเหมือนศาสตรา ปญญาเหมือนดังปราสาท โอภาส

คือปญญา ปญญาเปนแสงสวาง ปญญาเปนดวงประทีป ปญญาเหมือนดวงแกว ความไมหลง ความเลือกเฟนธรรม 

ปญญาอันเห็นชอบ (สัมมาทิฎฐิ)  

 วิปสสนาหมายถึง (1) ปญญาอันแจงชัด เห็นอรรถเห็นธรรมอันมีจริงอันเปนความจริง (2) ปญญาอันเห็น

ตามเปนจริง กำหนดสามัญญลักษณะทั้ง 3 คือ ความเปนของไมเที่ยง ความเปนทุกข และความเปนอนัตตา ถอน

ความถือมั่นดวยตัณหา มานะ และทิฎฐิ เสียได (สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. 2538 : 4) 

หมายถึง การฝกอบรมปญญาใหเกิดความรูแจงตามความเปนจริง (Insight development) (พระธรรมปฎก 

(ป.อ.ปยุตฺโต). 2543ข : 81) หมายถึง ความมีปญญาญาณรูแจงหรือมีปญญาเห็นชอบ (สัมมาทิฎฐิ) ตอลักษณะท่ี

เปนจริง (สามัญญลักษณะ) 3 ประการ ของรูปและนาม คือ อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา (พระกัมมัฎฐานาจริยะ อู 

จานากาภิวังสะ. 2535 : 73) เปนการเห็นแจงเปนพิเศษในอารมณตาง ๆ ท่ีมาปรากฏทางตา หู จมูก ลิ้นกายและใจ 

โดยความเปนของไมเที่ยงเปนตน และการเห็นแจงเปนพิเศษในอารมณตาง ๆ ที่มาปรากฏทางตา หู จมูก ลิ้นกาย

และใจ โดยความเปนรูปนาม (พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ. 2525 : 18-19) ปญญาเห็นแจงเห็นชัด ปญญาเห็น

โดยอาการตาง ๆ มีความไมเที่ยงเปนตน ปญญาเห็นแปลกประหลาด ๆ (ธนิต อยูโพธิ์. 2540 : 21) ธรรมชาติใด

ยอมเห็นแจงในอารมณตาง ๆ มีรูปารมณเปนตน โดยความเปนรูปนามท่ีพิเศษออกไปจากบัญญัติ และยอมเห็นแจง

ในอารมณตาง ๆ มีรูปารมณเปนตน โดยอาการเปนอนิจจะ ทุกขะ อนัตตะ อสุภะ ที่พิเศษออกไปจากอนิจจ

สัญญาวิปลาส สุขสัญญาวิปลาส อัตตสัญญาวิปลาส และสุภะสัญญาวิปลาส ธรรมชาตินั้นชื่อวา “วิปสสนา” ไดแก

ปญญาเจตสิกในมหากุศลจิต หรือมหากิริยาจิต หรือ ธรรมชาติใดยอมเห็นแจงในขันธ 5 โดยประการตาง ๆ มีอนิจ

จะ ทุกขะและอนัตตะ ธรรมชาตินั้นชื่อวา “วิปสสนา” ไดแก ปญญาเจตสิกท่ีประกอบในมหากุศลจิตหรือมหากิริยา

จิต (วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี. 2549 : 11) ดังนั้นจะเห็นไดวาวิปสสนาซึ่งหมายถึงวิปสสนาปญญา ความเลือกสรร 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5


วารสารสหวิทยาการวิจัยและวิชาการ, 1 (1) : มกราคม-กุมภาพันธ 2564 

 Interdisciplinary Academic and Research Journal, 1 (1): January-February 2021, ISSN 2774-0374  

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index, DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………  

[79] 
Citation: พระครูภาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรีโคตร. (2564). วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม. วารสารสหวิทยาการวิจยัและวิชาการ, 1 (1), 77-88. 

Phawanaphowisut, P., Akrasetthung, S., & Srikot, K. (2021). Vipassana Meditation and Social Development. Interdisciplinary Academic and Research 

Journal, 1 (1), 77-88; DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

 

ความวิจัยธรรมสัมมาทิฎฐิ การฝกอบรมปญญาใหเกิดความรูแจงตามความเปนจริง คือ รูเห็นขันธ 5 หรือรูปนามวา

ไมเท่ียง เปนทุกข และเปนอนัตตา แลวถอนความยึดม่ันถือม่ันดวยอำนาจตัณหา มานะและทิฎฐิเสียได 

 อยางไรก็ตามคำวา “กรรมฐาน” หมายถึง (1) อารมณเปนท่ีตั้งแหงงานเจริญภาวนา (2) ท่ีตั้งแหงการทำงาน

ของจิต (3) สิ่งท่ีใชเปนอารมณในการเจริญภาวนา (4) อุปกรณในการฝกอบรมจิต หรือวิธีฝกอบรมจิต (5) ท่ีตั้งแหง

งานทำความเพียรฝกอบรมจิต (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). 2543ข : 325) ที่ตั้งแหงการงาน (ทางใจ) คืออุบาย

ฝกใจและอบรมใจ (พระธรรมโกศาจารย (พุทธทาสภกิขุ. 2547 : 11) อารมณอันเปนที่ตั้งแหงการเจริญสมถะและ

วิปสสนาและการเจริญสมถภาวนาและวิปสสนาภาวนาเปนเหตุแหงการไดบรรลุฌานมรรค ผล และนิพพานซ่ึงเปน

ธรรมวิเศษ (พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ. 2525 : 24-25) การงานที่บุคคลควรทำในดานจิตใจ (พระเทพดิลก 

(ระแบบ ฐิตญาโณ). 2546 : 7) เปนที่ตั้งแหงการเจริญสมถะและวิปสสนา อารมณอันเปนที่ตั้งแหงการเจริญสมถะ

และวิปสสนา และ การกระทำที่เปนเหตุแหงการไดบรรลุฌาน มรรค ผล นิพพาน (วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี. 2549 : 

12-13) เปนท่ีตั้งแหงการงานซ่ึงเปนขบวนการปฏิบัติทางจิตตามแนวทางของพระพุทธศาสนาเพ่ือใหจิตแนวแนเปน

สมาธิ หรืออารมณอันเปนท่ีตั้งแหงการเจริญสมถะและวิปสสนา (ปน มุทุกันต. 2527 : 12) ดังนั้น สร ุปความได วา

กรรมฐานจึงเปนที่ตั้งแหงงานทำความเพียรฝกอบรมจิตอุปกรณในการฝกอบรมจิต ขบวนการปฏิบัติทางจิตตาม

แนวทางแหงพุทธศาสนา เพ่ือทำใหจิตแนวเปนสมาธิ  

 เมื่อนำคำสองคำ “วิปสสนา” และ “กรรมฐาน” มาสมาสเขากันแลวสำเร็จเปน “วิปสสนากรรมฐาน” มี

ทานผูรูหลายทานไดใหความหมายไววาหมายถึง กรรมฐานเปนอุบายเรืองปญญา (สมเด็จพระมหาสมณเจา กรม

พระยาวชิรญาณวโรรส. 2538 : 5) หมายถึงท่ีตั้งแหงการงาน (ทางใจ) อันเปนข้ันเห็นแจง คือใจท่ีถูกอบรมใหฉลาด

จนพนทุกข (พระธรรมโกศาจารย (พุทธทาสภิกขุ). 2547: 11) กรรมฐานเปนอุบายทำใจใหเกิดปญญารูแจงเห็นจริง

ตามความเปนจริง ไดแก เห็นรูปนามเปนปจจุบัน เห็นพระไตรลักษณ มรรค ผล และนิพพาน (พระธรรมธีรราชมหา

มุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ). 2554 : 1) การฝกจิตใหรูแจงเห็นจริงจนทำลายกิเลสได (พระเทพวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺ

โณ). 2539 : 39) วิปสสนากรรมฐานเปน (1) กรรมฐานคือความเห็นแจง ไดแก เห็นตรงตอความเปนจริงของ

สภาวธรรม (2) กรรมฐานเปนอุบายใหเกิดปญญาที่เห็นไตรลักษณอันใหถอนความหลงผิดรูผิดในสังขาร (สิ่ง

ท้ังหลายท่ีมีปจจัยปรุง) เสียได (3) กรรมฐานเปนท่ีตั้งแหงงาน (ทางใจ) เปนเครื่องฝกอบรมปญญาใหเกิดความเห็น

แจง รูชัด สภาวะของสิ่งท้ังหลายตามท่ีมันเปนของมันเอง (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). 2543ก : 276) กรรมฐาน

ที่ใชปญญา สติและความเพียรเพงพินิจดูขันธ 5 คือ รูปนาม ไมเที่ยง เปนทุกข และเปนอนัตตา (พระเทพดิลก 

(ระแบบ ฐิตญาโณ). 2546 : 16) การเจริญปญญาเพื่อการพิจารณเห็นกฎธรรมดาแหงสังขารตามเปนจริง (ปน มุทุ

กันต. 2527 : 579) ดังนั้นวิปสสนากรรมฐานจึงเปนการการอบรมพัฒนาจิตใหเกิดวิปสสนาปญญา รูแจงเห็นจริง

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5


วารสารสหวิทยาการวิจัยและวิชาการ, 1 (1) : มกราคม-กุมภาพันธ 2564 

 Interdisciplinary Academic and Research Journal, 1 (1): January-February 2021, ISSN 2774-0374  

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index, DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………  

[80] 
Citation: พระครูภาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรีโคตร. (2564). วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม. วารสารสหวิทยาการวิจยัและวิชาการ, 1 (1), 77-88. 

Phawanaphowisut, P., Akrasetthung, S., & Srikot, K. (2021). Vipassana Meditation and Social Development. Interdisciplinary Academic and Research 

Journal, 1 (1), 77-88; DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

 

ตามความเปนจริงในขันธ 5 คือ กายและใจ ไดแก รูปและนามจนสามารถทำลายความยึดม่ันถือม่ันสำคัญผิดเขาใจ

ผิดใหหมดไป สภาพจิตเขาถึงความสะอาด สวาง สงบ พนทุกข เปนอิสระ 

 

องคประกอบของวิปสสนากรรมฐาน 

 องคประกอบของการปฏิบัติวิปสสนากรรมฐานซึ่งนับวาเปนสาระสำคัญที่จะขาดเสียมิได สำหรับเปนเครื่อง

ปูทางใหดำเนินไปสูความสำฤทธิ์ผลในทางปฏิบัติ องคประกอบในการปฏิบัติวิปสสนากรรมฐานตามแนวสติปฏฐาน 

4 นั้น มี 3 อยาง คือ (1) อาตาป เปนวิริยเจตสิก ไดแกองคประกอบของจิตคือความเพียร (2) สัมปะชาโน เปน

ปญญาเจตสิก ไดแกองคประกอบของจิตคือปญญา (3) สติมา เปนสติเจตสิก ไดแกองคประกอบของจิตคือสติ (พระ

มหาอุเทน ปญญาปริทัตต. 2546 : 19-22) 

 ในขณะที่ผู ปฏิบัติวิปสสนากรรมฐานเพียรพยายามกำหนดดวยความตั้งใจ เฝาดูสภาวะตาง ๆ ทางกาย 

เวทนา จิต ธรรม อยางถ่ีถวนอยูนั้น เปนการทำหนาท่ีของอาตาปคืออารมณฝายดีท่ีเกิดข้ึนกับจิต ไดแก ความเพียร

เปนเครื ่องแผดเผากิเลส (วิริยเจตสิก) อารมณตาง ๆ เกิดขึ ้นในที ่ใด มีสติกำหนดรูอารมณในที่นั ้นอยางไม

คลาดเคลื่อน และไมเผลอเรอหลงลืมสติ เปนการทำหนาท่ีของสติคือสติเจตสิก ในขณะท่ีสติเกาะจับอยูกับปจจุบัน

อารมณอยางไมคลาดเคลื่อน ปฏิเสธไมไดวาไมมีสมาธิกอตัวตั้งอยูในอารมณนั้น สมาธิจึงประกอบรวมกับการทำ

หนาท่ีของสติ ดังพระอรรถกถาจารยไดไขความไววา “ ความพยายาม การระลึกรู และความมีใจตั้งม่ัน” 

 เมื่อวิริยะ สติ สมาธิ ทำหนาที่รวมกันอยางบริบูรณ ผูปฏิบัติวิปสสนากรรมฐานก็สามารถกำหนดดูการเกิด

การดับของรูปนามขันธ 5 เห็นความไมเท่ียงแทแปรเปลี่ยนไป ทนอยูในสภาพเดิมไมได และบังคับตานตานไวไมอยู 

(อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) เกิดความรูความเขาใจตามสภาพความจริง นี้เรียกวาปญญาเจตสิก ไดแก องคประกอบ

ของจิตคือปญญา นั่นคือ สัมปชัญญะ สัมปชัญญะจัดเปนปญญาเจตสิกนั่นเอง 

 ขณะที่ผูทำความเพียรปฏิบัติวิปสสนากรรมฐาน (โยคีบุคคล) ลงมือปฏิบัติจริง ๆ แลว องคประกอบทั้ง 3 

ประการนี้ แยกออกจากกันไมได ภาษาอภิธรรมเรียกวา “อวินิพโภค” ซึ่งเกิดดับพรอมกัน เชนกำหนดวา “ พอง

หนอ” องคประกอบทั้ง 3 นี้เกิดขึ้นพรอมกับอาการทองพองขึ้น และดับไปพรอมกับอาการของทองพองที่หายไป 

ไมสามารถจำแนกแยกยอยเหมือนในทางปริยัติได เพราะเกาะกันเปนสภาวะลักษณะหนึ่งเดียวองคประกอบทั้ง 3 

ประการนี้ เปรียบเหมือนอุปกรณเครื่องมือชวยทำหนาที่ใหกำหนดรูเห็นรูปนามตามสภาพความเปนจริง จึงจำเปน

อยางยิ่งที่จะตองมีเครื่องมือประกอบรวมปฏิบัติตรงตออารมณที่เกิดทางกาย เวทนา จิต ธรรม อยางสม่ำเสมอ 

เหมือนชางสรางเรือนใหเปนรูปเปนรางได ก็ตองนำอุปกรณเครื่องมือมี สิ่ว ขวาน เปนตน มาประกอบการ ฉะนั้น 

 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5


วารสารสหวิทยาการวิจัยและวิชาการ, 1 (1) : มกราคม-กุมภาพันธ 2564 

 Interdisciplinary Academic and Research Journal, 1 (1): January-February 2021, ISSN 2774-0374  

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index, DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………  

[81] 
Citation: พระครูภาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรีโคตร. (2564). วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม. วารสารสหวิทยาการวิจยัและวิชาการ, 1 (1), 77-88. 

Phawanaphowisut, P., Akrasetthung, S., & Srikot, K. (2021). Vipassana Meditation and Social Development. Interdisciplinary Academic and Research 

Journal, 1 (1), 77-88; DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

 

ประสิทธิผลของวิปสสนากัมมัฏฐานตอการพัฒนาสังคม 

 วิปสสนากัมมัฏฐานคือการอบรมพัฒนาจิตของมนุษย เพื่อใหลดละกิเลส(โมหะ โลภะ โทสะ) ไดอยางมี

ประสิทธิภาพมากท่ีสุด โดยวัดผลไดเปนรูปธรรม ผูใดไดฝกปฏิบัติวิปสสนาจนบรรลุสูอารมณพระนิพพานแลว ผู

นั้นจะเกิดการพัฒนาจิตใหเกิดปญญา และความสุขตอตนเองกอน แลวคอยๆ ขยายพัฒนาสูบริบทของสังคมใน

ระดับกวางออกไปถึง 7 ระดับ ดังนี้ (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ). 2554 : 1; พระธรรมปฎก 

(ป.อ.ปยุตฺโต). 2543ก : 276 ; พระเทพดิลก (ระแบบ ฐิตญาโณ). 2546 : 16; พระมหาอุเทน ปญญาปริทัตต. 

2546 : 19-22)  

1. การพัฒนาตนเอง  

ความทุกขทางใจของมนุษยลวนเกิดขึ้นจากการเขาไปยึดมั่น หลงใหล และปรุงแตงกับอารมณไมวาสุข 

หรือทุกข ที่เกิดขึ้นอยางตอเนื่อง จนเปนปจจัยทำใหเกิดความคิด คำพูด หรือการกระทำ ผูใดไดฝกเจริญสติจน

บรรเทา ลดละ และไมยึดติดในกิเลส 3 ไดแลว ความทุกขทางใจยอมจะไมเกิด สวนปญหาในชีวิตประจำวันของ

เรื่องสวนตัว ครอบครัว หรือการทำงานโยคีตองหาความรูอยางมีเหตุผลมาชวยแกไขเพิ่มเติมดวย จึงจะไดทั้งทาง

โลกและทางธรรม แมวาบุคคลจะไมมีความทุกขทางใจ แตถาตองการแสวงหาความสุขที่สูงกวา กามสุขที่ตนเคยมี 

สามารถฝกฝนอบรมเพื่อเพ่ิมความสุขที่สุขุมลึกซึ้ง มากกวากามสุข(ระดับ 1) สูสมาธิสุข(ระดับ 2) จนถึงความสุข

สูงสุดของมนุษยชาติ คือนิพพานสุข(ระดับ 3) ไดดวยวิปสสนากัมมัฏฐาน 

 วิปสสนากัมมัฏฐานไมใชการเรียนรูแคทฤษฎีหรือความเขาใจ แตเปนการฝกฝนใหเขาถึงจิตภายใน เพ่ือ

เขาใจเรื่องการทำงานของจิต, การรูจักอารมณตางๆ ภายในจิตและวิธีจัดการอารมณ (อกุศลหรือกิเลส) เชน โลภ

หรือโลภะ(ความสุข ความยินดีพอใจ ความยึดติด ความอยากได อยากมี อยากเปน), โกรธหรือโทสะ(ความโมโห ไม

พอใจ ไมอยากได ไมอยากมี ไมอยากเปน) และ หลงหรือโมหะ(ความคิด ฟุงซาน เหมอลอย ขาดสติ เปนตน)คน

จำนวนมากไมมีโอกาสไดศึกษา และเรียนรูเรื่องของจิตหรืออารมณภายใน เพราะเรียนแตวิชาการทางโลกเพ่ือ

ประกอบอาชีพ คงไมมีใครโตแยงไดวา คุณคาสูงสุดของมนุษยคือเรื่องของจิต การศึกษาเรื่องจิตชวยใหสามารถ

ควบคุมตนเอง สูพฤติกรรมที่ดีเปนกุศล ในระดับความคิด(มโนกรรม-ใจ) คำพูด(วจีกรรม-วาจา) และการกระทำ

(กายกรรม-กาย) 

 ผลของวิปสสนากัมมัฏฐานอีกเรื่องที่สังเกตุไดชัดเจน สำหรับผูปฏิบัติอยางตอเนื่องเปนระยะเวลาหนึ่ง คือ

การมี หิริโอตตัปปะ (การละอายและเกรงกลัวตอความผิด) ที่เกิดขึ้นเอง ทางกาย วาจา ใจตอผูอื่น แมแตความคิด

เล็กนอยหรือคำพูดที่ไปกระทบผูอื่น ยังผุดขึ้นในใจเพื่อเตือนตนเองในภายหลัง ซึ่งทำใหผูนั้นมีสติรับรูและรูสึกผิด

จนไมกลาทำผิดเรื่องใหญโตเชน ละเมิดศีล 5 เปนตน หิริโอตตัปปะที่ไดรับการพัฒนาแลว ยอมสงผลใหผูนั้นเกิด

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5


วารสารสหวิทยาการวิจัยและวิชาการ, 1 (1) : มกราคม-กุมภาพันธ 2564 

 Interdisciplinary Academic and Research Journal, 1 (1): January-February 2021, ISSN 2774-0374  

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index, DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………  

[82] 
Citation: พระครูภาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรีโคตร. (2564). วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม. วารสารสหวิทยาการวิจยัและวิชาการ, 1 (1), 77-88. 

Phawanaphowisut, P., Akrasetthung, S., & Srikot, K. (2021). Vipassana Meditation and Social Development. Interdisciplinary Academic and Research 

Journal, 1 (1), 77-88; DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

 

ศรทัธาในเรื่องการทำดีไดดี ทำชั่วไดชั่ว ท่ีจะถูกบันทึกเก็บไวในจิต ไมวาบุญหรือบาป ทำใหผูนั้นยอมรับและเชื่อม่ัน

ในเรื่องกฎแหงกรรม 

 วิปสสนากัมมัฏฐานคือกระบวนการฝกเพ่ือเสริมสรางสติกำหนดระลึกรูอารมณ โดยไมติดหรือปรุงแตงไปกับ

ท้ังอารมณใด ไมวาจะเปนสุขหรือทุกข จนจิตเกิดปญญาในการลดละกิเลส 3 (โมหะ โลภะ และโทสะ) ซ่ึงสอดคลอง

กับการฝกฝนในระดับจิตสำนึก (Conscious-จิตรับรูทั่วไปในระดับตื้น) เพื่อแกไข, ปรับเปลี่ยนหรือพัฒนา จิตใต

สำนึก (Subconscious - จิตในระดับลึกที่เก็บสะสมนิสัย หรือพฤติกรรม) ตามหลักจิตวิทยาตะวันตก เพราะ

วิปสสนาสามารถนำพาจิตลงสูเบื้องลึก เพ่ือเปดจิตใตสำนึก แลวชำระลางกิเลส 3 และปรับเปลี่ยนพฤติกรรมท่ีไมดี 

ในจิตใตสำนึกทางดานความคิด, คำพูด และการกระทำ 

 นักจิตวิทยายังไดศึกษาทฤษฎีของจิตในเรื ่อง ID, Ego, และSuperEgo ซึ ่งสามารถนำมาเปรียบไดกับ 

พละกำลังของปญญา จากวิปสสนากัมมัฏฐาน เพ่ือเอาชนะกิเลสและพัฒนาจิตใจดังนี้ 

   ก) ID เปรียบคลายกับกิเลส 3 (โมหะ โลภะ โทสะ) ท่ีเปนสันดานดิบของมนุษย ซ่ึงเปนกำลังฝายชั่วท่ีไม

ดีของจิต  

  ข) Egoคลายกับสติที่เปนตัวระลึกรูสันดานดิบหรืออกุศล เหตุการณบางอยางจิตจะเลือกทำตามอารมณ

ของสันดานดิบ(ฝายชั่วหรืออกุศล) หรือเลือกทำตามพลังกุศลฝายดี ขึ้นอยูกับพละกำลังปญญาที่ไดเรียนรูและ

ฝกฝนมาจาก SuperEgo 

  ค) SuperEgoคลายกับปญญา คือพลังกุศลฝายดีที่ชวยดึงออกจากอำนาจฝายชั่วในจิต ถาการฝก

วิปสสนากัมมัฏฐาน(พลังฝายดี) ไมเพียงพอ จิตจะขาดพละกำลัง แลวมักจะไหลไปสูการกระทำตามใจในกิเลส 3 

แตถาฝกวิปสสนากัมมัฏฐาน จนทำใหมีพลังกุศลฝายดีมากกวาฝายชั่ว จิตสามารถยับยั้งกิเลส 3 ไดในระดับหนึ่ง 

แลวเลือกปฏิบัติไปสูความคิดดี พูดดี และทำดีซึ่งมีสวนทำใหมนุษยมีความทุกขนอยลง โดยใชชีวิตอยูในโลกนี้ได

อยางมีความสุขท้ังแกตน และสังคมรอบขาง 

 ทฤษฎีของตะวันตกอีกเรื่องที่นิยมในปจจุบันเกี่ยวกับการพัฒนามนุษย คือหลักQuotient ที่เปนทฤษฎีการ

พัฒนาความฉลาดดานตางๆ ตามหลักจิตวิทยา โดยมุงเนนไปสูการพัฒนาจิตวิญญาณ ซ่ึงจิตของพุทธศาสนาในฝาย

ตะวันออกที่นิยมใชคือ วิปสสนากัมมัฏฐาน เพื่อพัฒนาจิตวิญญาณ และเมื่อพัฒนาจิตตนเองไดแลว การพัฒนาใน

ระดับอ่ืน ก็จะเกิดผลตามมาอีกหลายดานดังนี้ 

   1) Spiritual Quotient(SQ)คือการพัฒนาความฉลาดในจิตวิญญาณ เพื ่อสันติสุขของตนและผู  อ่ืน 

วิปสสนากัมมัฏฐาน หรือการเจริญสติปฏฐานเปนหลักสำคัญท่ีสุด ของพุทธศาสนาในการพัฒนาจิตวิญญาณโดยตรง 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5


วารสารสหวิทยาการวิจัยและวิชาการ, 1 (1) : มกราคม-กุมภาพันธ 2564 

 Interdisciplinary Academic and Research Journal, 1 (1): January-February 2021, ISSN 2774-0374  

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index, DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………  

[83] 
Citation: พระครูภาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรีโคตร. (2564). วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม. วารสารสหวิทยาการวิจยัและวิชาการ, 1 (1), 77-88. 

Phawanaphowisut, P., Akrasetthung, S., & Srikot, K. (2021). Vipassana Meditation and Social Development. Interdisciplinary Academic and Research 

Journal, 1 (1), 77-88; DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

 

หลังจากไดพัฒนาจิตใหเกิดปญญาแลว ยอมสงผลดี และเปนปจจัยตอการพัฒนา ความฉลาดทางศีลธรรม(MQ) 

และความฉลาดดานอ่ืนๆ ตอไป 

  2) Moral Quotient(MQ) คือการพัฒนาความฉลาดทางศีลธรรมในดานกาย วาจา ใจ หรือความคิด 

คำพูด และพฤติกรรมซึ่งเปนความฉลาดทางจริยธรรม ในการประพฤติปฏิบัติตนอยางถูกตอง และสรางสรรคโดย

เนนไปท่ีผูมีศีลธรรม มีความรูสึกผิดชอบชั่วดีประพฤติปฏิบัติในทางดีงาม และเปนผูมีน้ำใจชวยเหลือเอ้ือเฟอ เม่ือได

พัฒนาดานศีลธรรมแลว ผลท่ีตามมายังชวยพัฒนา ทางดานความฉลาดทางอารมณ(EQ) 

  3) Emotional Quotient(EQ) คือการพัฒนาความฉลาดทางอารมณในสติปญญา และเปนความสามารถ 

ของบุคคลในการนำไปสูการเปนคนดี และมีความสุขโดยมุงเนน การเปนคนมีอารมณดีและใจเย็น ซ่ึงมักจะเปนคน

มองโลกในแงดี ไมเครียดและมีชีวิตที่เปนสุข เมื่อไดพัฒนาทางดานอารมณแลว จิตสามารถควบคุมกิเลสทางกาย 

วาจา และใจไดดี ทำใหไมเสียเวลาไปกับเรื่องไรสาระ ซึ่งมีประโยชนตอการเรียน วิชาชีพ และการทำงาน เปนผล

ทำใหเกิดการพัฒนา ความฉลาดทางปญญา (IQ) 

  4) Intelligence Quotient(IQ) คือการพัฒนาความฉลาดในดานความรู  การเรียน และการทำงาน 

สำหรับมนุษยที ่มี IQ หรือความรู สูง มิไดหมายความวาเปนคนดีมีศีลธรรมทุกคน สวนคนที่เปนคนดีก็มิได

หมายความวาจะมี IQสูง แตคนดีที่ไดพัฒนาจิตวิญญาณแลว จะสามารถชวยพัฒนาตนใหเรียนหนังสือเกง หรือ

ทำงานเกงไดดีกวาคนขี้เกียจ ตัวอยางของฆาตกรรมหลายคดี เกิดจากผูตองหาระดับปริญญาเอก ซึ่งเปนเครื่อง

ยืนยันไดวา คนเกงมี IQ สูง ไมไดเปนคนดีทุกคน 

  ดังนั้นวิปสสนากัมมัฏฐานของพระพุทธศาสนา คืออุปกรณในการฝกอบรม เพ่ือพัฒนาจิตไดอยางยั่งยืนถาวร 

เพื่อลดความทุกข และเสริมสรางความสุข ซึ่งเปนหลักการที่เรียกไดวาเปนการสรางจิตพอเพียง ที่นำพาไปสูการ

ปฏิบัติตามแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียง ไดอยางดี 

 2. ครอบครัวสันติสุข 

 วิปสสนากัมมัฏฐานที่ฝกดีแลวสามารถควบคุม ลด และละกิเลส 3 ในระดับหนึ่งได เมื ่อกลับไปสูสังคม

ครอบครัว สามารถปรับเปลี่ยนพฤติกรรม ใหเกิดสันติสุขไดเชน การปรับตัวเองใหเขากับครอบครัวไดดีข้ึน, ไมสราง

ปญหาเรื่องเดือดรอน, ชวยเหลืองานครอบครัวมากขึ้น, ลดความขัดแยง, มีความรับผิดชอบมากขึ้น และเปนผูเผย

แผสรางความดีงามแกครอบครัว ดวยความเมตตากรุณาท่ีอยากแนะนำใหคนในครอบครัว ไดฝกปฏิบัติวิปสสนา ถา

หากมีบุตรธิดา ยอมเปนพอแมตัวอยางท่ีดี ในการสั่งสอนลูกหลานใหมีวิถีชีวิตท่ีดีงาม ทำใหครอบครัว และสังคมอยู

เย็นเปนสุข 

 3. การทำงานและวิชาชีพ 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5


วารสารสหวิทยาการวิจัยและวิชาการ, 1 (1) : มกราคม-กุมภาพันธ 2564 

 Interdisciplinary Academic and Research Journal, 1 (1): January-February 2021, ISSN 2774-0374  

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index, DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………  

[84] 
Citation: พระครูภาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรีโคตร. (2564). วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม. วารสารสหวิทยาการวิจยัและวิชาการ, 1 (1), 77-88. 

Phawanaphowisut, P., Akrasetthung, S., & Srikot, K. (2021). Vipassana Meditation and Social Development. Interdisciplinary Academic and Research 

Journal, 1 (1), 77-88; DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

 

 วิปสสนาชวยใหบุคคลทำงานไดอยางมีประสิทธิภาพ, มีความจดจอในการงาน และทำงานเสร็จเร็วข้ึน 

เพราะไมไปเสียเวลากับ ความคิดเหมอลอยฟุงซาน หรือเรื่องที่ไมเกี่ยวกับงาน อีกทั้งยังมีสติตามรูจิตตนเองไดทัน, 

ควบคุมความคิด คำพูดและการกระทำไดดี, ลดอคติกับเพ่ือนรวมงาน, มีสติเขาใจประเด็นเนื้อหาของการทำงานได

เร็ว, มีความซ่ือสัตยสุจริต, มีความอดทน, ยึดเหตุผลเปนหลัก และมีมนุษยสัมพันธท่ีดีตอคนรอบขาง 

 

 4. คูครองและสังคมเพ่ือน 

 บุคคลที่ไดรับการพัฒนาจิตแลว ยอมไมเอาเปรียบเพื่อน หรือนำพาเรื่องเดือดรอนมาให แตกลับมีความ

เมตตากรุณา โดยเปนกัลยาณมิตรที่ดี หรือเพื่อนแท และยังชักชวนกันมาฝกวิปสสนากัมมัฏฐาน นอกจากนั้นยัง

สามารถตรวจสอบหากิเลส 3 ซึ่งเปนอุปกรณ ชวยคัดสรรหาคูครองไดอยางดี เพราะถาเลือกคนที่มีกิเลส 3 มาก 

ยอมเสี่ยงตอเรื่องทุกขใจ และเรื่องเดือดรอนในอนาคต แตถาคูครองท่ีมีกิเลสนอย ยอมลดเรื่องขัดแยง, ทะเลาะกัน, 

เอาแตใจ หรือการเบียดเบียนเอาเปรียบกัน ซ่ึงในระยะยาว ยอมจะทำใหอยูกันไดอยางสันติสุขยั่งยืน หากหญิงชาย

ท้ัง 2 ชักชวนกันมาปฏิบัติวิปสสนาเปนประจำ จะนำความสุขแกตนและครอบครัว 

 ดังนั้นหากชวนใครมาฟงหลักการ และวิธีปฏิบัติวิปสสนาแลวไมชอบใจ, เกิดความเบื่อ, กระวนกระวายใจ 

แลวอยากรีบกลับ หรือหาขออางชวนไปทำอยางอื่น ยกเวนคนที่ไมมีเวลาหรือมีงานสำคัญตองทำแลว สาเหตุเปน

เพราะบุคคลไมไดสะสมบุญ ดานวิปสสนาภาวนามากอนและยังสะทอนถึงกิเลสในใจ แตสำหรับคนที่สนใจ และ

ยินดีฝกปฏิบัติวิปสสนาไดอยางตอเนื่อง ยอมแสดงถึงคุณสมบัติท่ีดีควรคาตอการพิจารณาเปนคูครอง 

 5. สังคมภายในประเทศ 

 วิปสสนากัมมัฏฐานชวยใหบุคคลมีหิริโอตตัปปะ(เกรงกลัวและละอายใจตอบาปกรรม), รูหนาท่ีของพลเมือง

ที่ดี, รับผิดชอบตอสังคม, ไมเอาเปรียบสังคม, ไมอยากทำใหใครเดือดรอน หรือคดโกงตอประเทศ อีกทั้งยังเปนคน

มีเหตุมีผล, คำนึงถึงสังคม และชวยพัฒนาประเทศ 

 คำสอนของพุทธศาสนาเปนแบบอยางของหลักประชาธิปไตย เพราะพุทธศาสนาไดรับการยอมรับวา เปน

ศาสนาที่มีความเหมาะสมมาก สำหรับสังคมประชาธิปไตยใน 3 ดานคือ เสรีภาพ(ทำใหมีอิสระเสรีในสังคมภายใต

กฎหมาย และยังสอนใหมีอิสรภาพหลุดพนจากขันธ 5 หรือรูปนามโดยมีเปาหมายคือพระนิพพาน), เสมอภาพ(คน

ทุกวรรณะ ฐานะ ความรู หรือชนชั้น มีความเทาเทียมกัน และยังสามารถปฏิบัติไดถึงเทาเทียมกัน โดยไมกีดกัน

แบงแยก) และ ภราดรภาพ(ใหมีเมตตา ตอทุกชีวิตของสังคม เพราะวาสรรพสัตวทั้งหลาย ลวนแลวแตเคยเปน

ครอบครัวเดียวกัน)  

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5


วารสารสหวิทยาการวิจัยและวิชาการ, 1 (1) : มกราคม-กุมภาพันธ 2564 

 Interdisciplinary Academic and Research Journal, 1 (1): January-February 2021, ISSN 2774-0374  

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index, DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………  

[85] 
Citation: พระครูภาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรีโคตร. (2564). วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม. วารสารสหวิทยาการวิจยัและวิชาการ, 1 (1), 77-88. 

Phawanaphowisut, P., Akrasetthung, S., & Srikot, K. (2021). Vipassana Meditation and Social Development. Interdisciplinary Academic and Research 

Journal, 1 (1), 77-88; DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

 

 วิปสสนาคือการพัฒนาพฤติกรรมใหเกิดศีล 5 ครบบริบูรณ, รูจักใชจาย, รูจักเก็บออม และรูจักลงทุน ซ่ึงทำ

ใหสังคมมีสันติสุข และยอมสนับสนุนใหเกิด สังคมเศรษฐกิจพอเพียงไดอยางยั่งยืน 

 6. สังคมโลก 

 เมื่อพลเมืองไมละเมิดศีล 5 แลว ยอมมีผลดีตอชุมชน, สังคม และประเทศ ซึ่งทำใหเกิดสันติสุข, ความสงบ

เรียบรอย และสันติภาพภายในประเทศ ความดีงามเหลานั้นจะแพรขยายไปสูสังคมโลกในวงกวาง หากสันติภาพ

ภายในไมสงบ ภายนอกก็ไมสงบเชนกัน  

 ดังนั้นถาทุกประเทศมุงพัฒนาจิตของพลเมือง โลกนี้จะเกิดการแบงปน, ไมเอาเปรียบกัน, ชวยเหลือกันอยาง

สรางสรรค และเกิดความสงบสุข จนในที่สุดสามารถนำพาสังคมใหเกิดสันติภาพโลก และการพัฒนาที่ยั ่งยืน

(Sustainable Development) 

 

 7. การพัฒนาจิตวิญญาณสู กระบวนทัศนใหม ยุคหลังสมัยใหม  

 นักวิชาการตางประเทศเชน ปแอร เตยา เดอ ชาดัง, ศรี อรพินโธ รวมทั้ง เคน วิลเบอร, ฟริตจอป แคปรา 

กระทั่งนักนิเวศนอยาง พอล แอรลิช หรือ เลสเตอร บราวน แหงสถาบันจับตาสภาวะโลก ไดนำเสนอขอมูลเชิง

วิทยาศาสตร ในการคาดคะเนการเปลี่ยนแปลง และปรากฏการณตางๆ ของโลกวาจะเกิดการเปลี่ยนแปลงที่สุด

แสนจะยิ่งใหญ ในประวัติศาสตรของมนุษยชาติ 3 ยุคตางๆ ดังนี้ 

  7.1 ชวงป ค.ศ. 2012 - 2030 ในอดีตนักวิทยาศาสตรสมัยเกา มุงเอาชนะธรรมชาติ โดยมิไดเอาใจใสใน

เรื ่องจิตวิญญาณ เพราะกระบวนทัศนเกาหรือโลกทัศนเกา ไดแยกกายออกจากจิต และแยกรางกายออกจาก

ธรรมชาติวาเปนคนละสวนกัน พวกเขาใหความสำคัญเรื่องจิตเพียงแตเปนสวนหนึ่ง หรือการทำงานของสมอง

เทานั้น สังคมจึงมุงหนาสูยุคอุตสาหกรรม เปนผลใหเกิดสิ่งผิดปกติคือ สภาพอากาศโลกรอนขึ้นเรื ่อยๆ อยาง

หลีกเลี่ยงไมได จากการเจริญเติบโตทางอุตสาหกรรม ท่ีปลอยกาซคารบอนไดออกไซดและมีเทน จนทำใหเกิดกาซ

เรือนกระจกมากข้ึน  

 ดังนั้นอุณหภูมิโลกจึงเพิ่มขึ้นเรื่อยๆ ทำใหเกิดการละลายของน้ำแข็งขั้วโลกอยางรุนแรง เมื่อน้ำแข็งเริ่ม

ละลายมากข้ึน ลงสูมหาสมุทร 2 ฝงไมเทาทัน ทำใหฝงหนึ่งหนักกวาอีกฝง จึงทำโลกเกิดการหมุนแกวงคลายลูกขาง 

สิ่งท่ีตามมาคือการขยับเขยื่อนของแผนเปลือกโลก ท่ีทำใหเกิดแผนดินไหวในทะเล จนเกิดคลื่นยักษสึนามิ ดวยพลัง

ทำลายที่ทวีความรุนแรงมากขึ้น ในอัตราสูงผิดปกติ อยางที่มนุษยไมคาดคิดมากอน พื้นที่ในหลายทวีปจะเกิด

เปลี่ยนแปลงอยางมาก และทำลายชีวิตมนุษย ไดมากกวาสงครามครั้งใดในอดีต ซึ่งที่กลาวมาเปนเพียงสวนหนึ่ง 

ของการวิเคราะหเชิงขอมูลจริง จากการประชุมของนักวิทยาศาสตร 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5


วารสารสหวิทยาการวิจัยและวิชาการ, 1 (1) : มกราคม-กุมภาพันธ 2564 

 Interdisciplinary Academic and Research Journal, 1 (1): January-February 2021, ISSN 2774-0374  

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index, DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………  

[86] 
Citation: พระครูภาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรีโคตร. (2564). วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม. วารสารสหวิทยาการวิจยัและวิชาการ, 1 (1), 77-88. 

Phawanaphowisut, P., Akrasetthung, S., & Srikot, K. (2021). Vipassana Meditation and Social Development. Interdisciplinary Academic and Research 

Journal, 1 (1), 77-88; DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

 

 นักวิทยาศาสตรไทยทานหนึ่งไดทำนายวาในอนาคตอันใกลนี้ ทั่วโลกจะไมมีสงครามและมนุษยจะดำรงชีพ

อยูได โดยตองพ่ึงพาการพัฒนาดานจิตวิญญาณ เพ่ือปรับตัวใหอยูในสภาพแวดลอม และสถานการณโลกอันเลวราย 

สวนนักอนาคตศาสตรไทยอีกทานแนะนำวา ในอนาคตใหหาถิ่นฐานอาศัยอยูในบริเวณที่สูงกวาระดับน้ำทะเล 40 

เมตร เพ่ือความปลอดภัยตอภัยพิบัติทางทะเล 

 การลมสลายของธรรมชาติไดเริ่มทวีความรุนแรงมากข้ึน ตามลำดับหลังปพ.ศ. 2543(ค.ศ. 2000) ซ่ึงหนึ่งใน

ภัยท่ีไดเริ่มเกิดข้ึนคือ คลื่นยักษสึนามิจากแผนดินไหวใตทะเล ท่ีคราชีวิตชาวอาเจะห อินโดนีเซียไปกวา 2 แสนคน 

ภายในเวลาไมถึงชั่วโมง และในอนาคตอันใกลสิ่งท่ีหลีกเลี่ยงไมพน คือน้ำจะเริ่มเออทวมโลก อยางถาวรอยางคอย

เปนคอยไป สวนเหตุการณภัยพิบัติท่ีคาดคะเนเอาไว แมฟงดูเหมือนจะรุนแรงเกิดไป แตมันเปนการเตือนสังคมโลก

เพ่ือรับมือ และเตรียมพรอมในอนาคตไมชาก็เร็วคงหนีไมพน ซ่ึงนี่เปนชวงเวลา ระหวางกลางของมิติท่ีสี่สูมิติท่ีหา 

  7.2 ป ค.ศ. 2030 ฟริตจอฟ แคปรา กลาววาโลกกำลังจะลมสลายหายนะเกือบจะสิ้นเชิงในทุกดาน ท้ัง

สภาวะแวดลอมทางธรรมชาติ การพังทลายของเศรษฐกิจ สังคม การเมือง ดานพ้ืนฐานของสิ่งแวดลอม โดยเฉพาะ

การขาดแคลนอาหารที่จะเริ่มขึ้นจากประเทศจีนและอินเดีย คำทำนายนี้ตรงกับตำนานการบันทึก ในปฏิทินของ

ชาวเผามายา ที่อยูแถบประเทศเม็กซิโก ที่ถือวาเปนชวงลมสลายทางธรรมชาติ และจิตวิญญาณของชาวโลกสวน

ใหญ ชวงนี้สภาพน้ำทวมโลกจะเริ่มปรากฏใหเห็นอยางเดนชัด ตั้งแตปค.ศ. 2010 เปนตนไป และจะเพ่ิมมากข้ึนไป

เรื่อยๆ พรอมกับความวิกฤติของโลกในชวงค.ศ. 2030 – 2050 

 7.3 เมื่อถึง ค.ศ. 2050 คือจุดของเกิดการสูญเสียของธรรมชาติที่รุนแรง มนุษยจะตองพึ่งพาการพัฒนาจิต

วิญญาณ เพ่ือนำมาใชสำหรับความอยูรอดของมนุษยชาติ ในอนาคตอันยาวไกล 

 นักนิเวศวิทยา นักวิทยาศาสตรสมัยใหม นักฟสิกส และนักอนาคตศาสตรของโลกกวา 1,600 คน ไดประชุม

รวมกัน เพ่ือเตือนชาวโลก ในเรื่อง “เผาพันธุมนุษยชาติกับโลกธรรมชาติ กำลังเผชิญหนาปะทะกันอยางรุนแรง จน

ทำใหโลกแหงชีวิตตองเปลี่ยนแปลงไป แบบที่สรรพชีวิตทั้งปวงไมสามารถที่จะดำรงชีวิตอยูไดอยางเคยเชนเกา

กอน” คำเตือนท่ีวานั้นเปนไปไดมากกวาเปนไปไมไดยิ่งนัก 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5


วารสารสหวิทยาการวิจัยและวิชาการ, 1 (1) : มกราคม-กุมภาพันธ 2564 

 Interdisciplinary Academic and Research Journal, 1 (1): January-February 2021, ISSN 2774-0374  

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index, DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………  

[87] 
Citation: พระครูภาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรีโคตร. (2564). วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม. วารสารสหวิทยาการวิจยัและวิชาการ, 1 (1), 77-88. 

Phawanaphowisut, P., Akrasetthung, S., & Srikot, K. (2021). Vipassana Meditation and Social Development. Interdisciplinary Academic and Research 

Journal, 1 (1), 77-88; DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

 

 
 

แผนภาพท่ี 1 ประสิทธิผลของวิปสสนากัมมัฏฐานตอการพัฒนาสังคม 

 

บทสรุป  

 จะเห็นไดวาวิปสสนากรรมมัฏฐานเปนรูปแบบการพัฒนาคนดานจิตใจเปนฐานซ่ึงจะสงผลตอการพัฒนาทาง

กายตอไป นอกจากอานิสงสที่เกิดแกปจเจกบุคคลแลว วิปสสนากรรมัฏฐานยังสงผลทางออมตอความผาสุกของ

ชุมชนสังคมตลอดตนความสงบสุขของมนุษยชาติทำใหคนเราดำเนินชีวิตอยูรวมกันอยางสุข สงบ และสันติ 

 

เอกสารอางอิง 

 

ธนิต อยูโพธิ์. (2540). อานิสงสศีล 5. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

ปน มุทุกันต. (2527). มงคลชีวิต (พิมพครั้งท่ี 5). กรุงเทพมหานคร : อมรการพิมพ. 

พระกัมมัฎฐานาจริยะ อู จานากาภิวังสะ. (2535). ธรรมบรรยายเกี่ยวกับธรรมปฏิบัติ. กรุงเทพฯ : โรงพิมพมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พระเทพดิลก (ระแบบ ฐิตญาโณ). (2546). ศาสนาอะไรเปนศาสนาประจำชาติ. กรุงเทพฯ : กองทุนไตรรัตนานุ

ภาพ.  

พระเทพวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ). (2539). การบริหารจิต. กรุงเทพฯ : มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

ประสิทธิผลของ
วิปสสนา

กัมมัฏฐานตอ
การพัฒนาสังคม

• 1. การพัฒนาตนเอง 

• 2. ครอบครัวสันติสุข

• 3. การทํางานและวิชาชีพ

• 4. คูครองและสังคมเพ่ือน

• 5. สังคมภายในประเทศ

• 6. สังคมโลก

• 7. การพัฒนาจิตวิญญาณสู กระบวนทัศนใหม ยุค
หลังสมัยใหม 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5


วารสารสหวิทยาการวิจัยและวิชาการ, 1 (1) : มกราคม-กุมภาพันธ 2564 

 Interdisciplinary Academic and Research Journal, 1 (1): January-February 2021, ISSN 2774-0374  

Website: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index, DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………  

[88] 
Citation: พระครูภาวนาโพธิวิสุทธ์ิ, สุขุมวรัชญ อัครเศรษฐัง, เกวลี ศรีโคตร. (2564). วิปสสนากัมมัฏฐานกับการพัฒนาสังคม. วารสารสหวิทยาการวิจยัและวิชาการ, 1 (1), 77-88. 

Phawanaphowisut, P., Akrasetthung, S., & Srikot, K. (2021). Vipassana Meditation and Social Development. Interdisciplinary Academic and Research 

Journal, 1 (1), 77-88; DOI: https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5 

 

พระธรรมโกศาจารย (พุทธทาสภิกขุ). (2547). คู มือมนุษย : ฉบับสาระสำคัญในการศึกษาพระพุทธศาสนา. 

กรุงเทพฯ : สถาบันบันลือธรรม.  

พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ ป.ธ. 9). (2554). วิปสสนากรรมฐาน. งานออกเมรุพระราชทานเพลิงศพ 

พระภัท ทันตะ อาสภมหาเถร ธ ัมมาจร ิยะ อ ัคคมหากัมมัฏฐา นาจร ิยะ. พิมพคร ั ้งท ี ่  3. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท ประยูรวงศพริ้นติ้ง จํากัด. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543ก). การพัฒนาคุณภาพชีวิตดวยจิตวิทยาแบบยั่งยืน. กรุงเทพฯ : สหธรรมิก.  

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543ข). พุทธศาสนกับการแนะแนว. พิมพครั้งท่ี 3. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม 

พระมหาอุเทน ปญญาปริทัตต. (2546). วิปสสนาสาธิต แสดงบุรพกิจและวิปสสนาวิธีสำหรับผูเริ่มปฏิบัติธรรม. 

กรุงเทพฯ : ประยูรสาสนไทย.  

พระสัทธัมมโชติกะธัมมาจริยะ. (2525). ปรมัตถโชติกะ ปริเฉทที่ 9 เลม 1 สมถกรรมถานทีปนี. พิมพครั้งที่ 3. 

กรุงเทพฯ : มูลนิธิสัทธัมมโชติกะ.  

วรรณสิทธิ ไวทยะเสวี. (2549). คูมือการศึกษาพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: หจก.ทิพยสุทธิ์ จำกัด. 

สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2538). พุทธานุพุทธประวัติ (หลักสูตรนักธรรมชั้นโท. 

กรุงเทพฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/IARJ/index
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5
https://doi.org/10.14456/iarj.2021.5

	Received 08/01/2021

