
 

 

 
ทัศนีย์ภรณ์ งามพรม1* และ ณฐภรณ์ รัตนชัยวงศ์1 

Thatsanipron Ngamphrom1* and Nattapron Rattanachaiwong1 
 

1 สาขาวิชาศิลปะการแสดง หลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 

กรุงเทพมหานคร 10300 
1 Master of Arts, Program in Performing Arts, Suan Sunandha Rajabhat University,  

Krung Thep MaHa Nakhon 10300 

* Corresponding author e-mail: panghoom@gmail.com 

Received: January 22, 2018;  Revised: April 11, 2019;  Accepted: May 13, 2019 
 

บทคัดย่อ 

งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ ศึกษาประวัติความเป็นมา รูปแบบ องค์ประกอบ และ

การผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มของบ้านนาค้าใหญ่ ต้าบลนาค้าใหญ่ อ้าเภอ

เขื่องใน จังหวัดอุบลราชธานี บ้านผ้ึง ต้าบลทาม อ้าเภอกันทรารมย์ จังหวัดศรีสะเกษ โดยใช้วิธี

วิจัยเชิงคุณภาพ มีการเก็บข้อมูลโดย วิธีศึกษาจากเอกสาร และการสัมภาษณ์ ผลการวิจัย

พบว่า ประวัติความเป็นมาของของพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มบ้านนาค้าใหญ่ และบ้านผ้ึงมีที่มาจาก

ชนชาติลาวที่อพยพเข้ามาตั้งรกรากในไทย จึงน้าเอาวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มนี้มาด้วย  

แต่ไม่ได้มีการจดบันทึกไว้ ว่าใครเป็นผู้คิดค้นการฟ้อน รูปแบบการฟ้อนกลองตุ้มทั้งสองหมู่บ้าน

จะมีท่าฟ้อนเป็นแบบพื้นบ้านไม่มีแบบแผนที่ตายตัว เน้นการสะบัดข้อมือ และแก่วงแขนขึ้น 

ลงไปมา ลักษณะที่โดดเด่น คือ การฟ้อนเดินถอยหลังและน้าชายผ้ามาผูกต่อกันหรือไม่ผูก

ขึน้อยู่กับข้อตกลงของผู้ร่วมฟ้อนส่วนบ้านผ้ึงจะมีนายท้ายขบวนเข้ามา รูปแบบแถวและท่าฟ้อน

ทั้งสองหมู่บ้าน แบ่งออกเป็น 2 แบบ คือ 1) ใช้ในประเพณีบุญบั้งไฟเป็นแถวเรียงเดี่ยว  2) ใช้ใน

การฟ้อนที่ ไม่ใช่ประเพณีบุญบั้ งไฟ จะมีการปรับรูปแบบแถวให้ เหมาะสมกับพื้นที่ เช่น  

แถววงกลม แถวรูปตัววี ท่าฟ้อนของบ้านผ้ึงจะมีเพิ่ม 5 ท่า เคร่ืองดนตรีที่ใช้ คือ กลองตุ้ม  และ

พางฮาด บทร้องที่ใช้ในการฟ้อนจะเป็นกลอนล้า เคร่ืองแต่งกายเคร่ืองประดับและวิธีการ 

รูปแบบและการผลติซ ้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟอ้นกลองตุ้ม 

Forms and Cultural Reproduction Rituals  Fon  Kongtum 

 

271  l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 8 No. 2 July - December 2020 

 บทความวจัิย  (Research Article) 

 



 
 

แต่งกายจะเหมือนกันแต่บ้านนาค้าใหญ่จะไม่มีก้าไรข้อเท้าส่วนวัสดุและสีที่ใช้จะแตกต่างกัน 

โอกาสที่ใช้ในการฟ้อน 1)ในประเพณีบุญบั้งไฟ 2)บุญประจ้าปี 3)ต้อนรับแขกบ้านแขกเมือง  

การผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มบ้านนาค้าใหญ่และบ้านผึ้งได้รับ 

การผลิตโดยบรรพบุรุษสืบทอดโดยการสังเกต จดจ้า และปฏิบัติ ให้ลูกหลานในหมู่บ้าน และ 

มีการเผยแพร่ด้วยกัน 3 วิธี ดังนี้  1) การสอนในเยาวชนในหมู่บ้าน 2)จัดแหล่งเรียนรู้ให้

บุคคลภายนอก 3)ร่วมงานแสดงที่ เชิญให้ ไปร่วม การบริโภคแบ่งออกเป็น 2 ประเภท  

1)บุคคลภายนอก 2)บุคคลภายใน และการผลิตซ้้า พิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มมีการผลิตซ้้าอย่าง

ต่อเนื่องโดยบุคคลภายในที่อยู่ชุมชนและถึงบุคลภายนอกที่ เข้ามาศึกษาเรียนรู้ รับชม  

ซึ่งสามารถรับรู้เข้าใจ เนื้อหาสาระและความหมายของพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ มร่วมกัน 

วัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มได้ถูกผลิต เผยแพร่ และผลิตซ้้ามานานตั้งแต่อดีต – จนถึง

ปัจจุบัน มีทั้งเพิ่มท่าฟ้อน ลดการแต่งกายหรือวัสดุอุปกรณ์ที่หายาก ลดการจัดรูปแบบการฟ้อน

ที่ยุ่งยากและมีการปรับเปลี่ยนบ้างอย่างไปบ้างตามกาลเวลา แต่ก็ยังมีรูปแบบและองค์ประกอบ

การฟ้อนบางอย่าง ที่ยังได้รับการเผยแพร่และการผลิตซ้้า จึงท้าให้วัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อน

กลองตุ้มของบ้านนาค้าใหญ่และบ้านผ้ึง ยังคงสืบทอดให้เห็นในปัจจุบันนี ้ 
 

ค้าส้าคัญ:  รูปแบบ, การผลิตซ้้าทางวัฒนธรรม, ฟ้อนกลองตุ้ม 
 

Abstract 
 This research aims to Study the history, form, composition  And  Reproduction 

Cultural Rituals  Fon  Kongtum . an Na Kham Yai, Na Kham Yai Subdistrict, Khueang Nai 

District Ubon Ratchathani Province, Ban Phueng, Tham District, Kanthararom District Srisaket 

Province.  

By using qualitative research methods With data collected by How to study from documents 

And interviews The research found that. History of the ritual, drum dance, Ban Na Kham Yai 

and Ban Phueng. There are people from Laos who migrated to settle in Thailand. Therefore 

brought this culture of ritual Fon  Kongtum But not recorded Who is the one who invented  

the dance. The dance style of the two villages will have a traditional dance style, with no 

fixed plan. Focusing on the wrist flick And to the arms up and down Distinctive appearance.  

The dance moves backwards, and the men are tied together or not tied, depending on the 

agreement of the participants. The bee house will have a steer. Row pattern and dance in 

  วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 8 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 l  272 



 
 

both villages. Divided into 2 types: 1) used in merit-making tradition as a single row 2) Used 

in dancing that is not a merit-making tradition There will be an adjustment of the row pattern 

to suit the area, such as the circle row, the V-shaped row, the dance position of the bee 

house will have 5 additional positions.  Instrument Kongtum and PhangHard.  Clothing, 

accessories and dress methods are the same, but Ban Na Kham Yai. There will be no ankle 

gains. The materials and colors used will be different. Opportunity used in dancing 1) In the 

tradition of Bun Fai 2) Annual merit 3) Welcome the guests  

 Repetitive cultural production, ritual  Fon  Kongtum.  Ban Na Kham Yai and  Ban 

Phueang.  Has been produced by ancestors inherited by observing, remembering and 

performing To the children in the village And have published in 3 ways As follows 1) Teaching 

in youth in the village 2) Provide learning resources to outsiders 3) Join the show that invited 

to join Consumption is divided into 2 categories 1)  outsiders 2)  insiders And repeated 

production The ritual of the drum dance is repeated continuously.  By persons within the 

community address and to external persons who come to study to learn view Can 

understand Content and meaning Of ritual Fon  Kongtum The Fon  Kongtum ritual has been 

produced, published and reproduced. For a long time from the past - to the present. There 

are both increasing posture Reducing dress or rare materials. Reduce the formatting of the 

dance. And have changed somewhat over time But there are also some dance styles and 

elements That has been published and reproduced Thus causing the culture of the ritual, the 

Fon  Kongtum of Ban Na Kham Yai and Ban Phueang Still inherited today 
 

Keywords:   Forms, Cultural Reproduction, Fon Kongtum 
 

บทน้า 
การฟ้อนกลองตุ้มหมู่บ้านนาค้าใหญ่  ต้าบลนาค้าใหญ่  อ้าเภอเขื่องใน จังหวัด

อุบลราชธานี และ หมู่บ้านผ้ึง ต้าบลทาม อ้าเภอกันทรรารมย์  จังหวัดศรีสะเกษ ทั้งสองหมู่บ้าน

นี้เป็นการฟ้อนกลองตุ้มแบบดั้งเดิมที่พบเห็นได้ยาก และยังมีมีการจดบันทึกไว้เป็นลายลักษณ ์

การฟ้อนกลองตุ้มทั้งสองหมู่บ้านมีจุดประสงค์หลักเพื่อร้าบวงสรวงพญาแถน และผีปู่ตาใน

หมู่บ้าน เพื่อเป็นการบอกกล่าวว่าจะท้าการจัดงานประเพณีบุญบั้งไฟและเพื่อบวงสรวง 

พญาแถนเพื่อขอฟ้าฝนให้ตกถูกต้องตามฤดูการเพื่อท้าการเกษตร มีเคร่ืองดนตรีที่ใช้ใน 

273  l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 8 No. 2 July - December 2020 

 



 
 

การประกอบการแสดง คือ กลองตุ้ม และ พางฮาด บทร้องที่ใช้ในการฟ้อน การแต่งกายของ 

ทั้งสองหมู่บ้าน มีรูปแบบเคร่ืองแต่งกายที่คล้ายกับที่อื่นที่พบเห็น คือ หมวก แว่นตาด้า เสื้อแขน

ยาว ซวยมือ ผ้าสไบสองผืน ผ้านุ่ง(ผ้าวา) เข็มขัด ลูกกระพรวนแขวนเอว รองเท้าและถุงเท้าสีด้า  

ก้าไรเท้า สร้อย แต่มีส่วนหนึ่งที่แตกต่างและเป็นจุดเด่นที่ไม่เหมือนที่อื่นคือ หมวก ที่ใช้สวม

ศีรษะในการใส่ฟ้อนกลองตุ้มมีลักษณะใหญ่และโดดเด่นด้วยสีสันของดอกไม้หลากหลายสี  

ที่ส้าคัญคือน้าเอาวัสดุจากการเกษตรที่มีในท้องถิ่นคือ บวบแห้ง น้ามาดัดแปลงท้าเป็น

เคร่ืองประดับเพื่อใช้ในการใส่ฟ้อนในพิธีกรรมขอฝนในประเพณีบุญบั้งไฟ สะท้อนให้เห็นถึง 

ภูมิปัญญาท้องถิ่นอีกอย่างหนึ่งที่เป็นที่มีความเป็นเอกลักษณ์ที่แสดงถึงความเป็นวัฒนธรรมที่

ควรอนุรักษ์ไว้  ผู้วิจัยจึงได้น้าแนวคิดเร่ืองการผลิตซ้้าทางวัฒนธรรม จากองค์ประกอบ 4 ด้าน 

ได้แก่ การผลิต การเผยแพร่ การบริโภค และการผลิตซ้้าของพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม มาเป็น

กรอบแนวคิดในการศึกษาค้นคว้า เพื่อเป็นการวางแนวทางสืบทอดและอนุรักษ์การฟ้อนกลอง

ตุ้มให้คงอยู่ 
 

วัตถุประสงค์  
1.  ศึกษาความเป็นมา รูปแบบและองค์ประกอบของการฟ้อนกลองตุ้ม 

2.  ศึกษาการผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมของการฟ้อนกลองตุ้ม 
 

กรอบแนวคิด 
จากการศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับประเพณีบุญบั้งไฟข้อมูลด้านพืน้ที่และแนวคิดทฤษฎี

การผลิตซ้้าทางวัฒนธรรม ผู้วิจัยจึงสรุปกรอบแนวคิดในการวิจัยเร่ือง รูปแบบการผลิตซ้้า

ทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม ได้ดังนี้ 

 

 

  

 

 

  

 

 

ประเพณีบุญบั้งไฟ 

พิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มของ  

บ้านนาค้าใหญ่และบ้านผ้ึง 

แนวคิดเรื่องการ

ผลิตและการผลิต

ซ้้าทางวฒันธรรม  

การผลิตซ้้าทางวฒันธรรม

ของพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม 

-ประวัติความเป็นมา 

-รูปแบบและองค์ประกอบ

ของพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม 

แนวคิดเรื่อง

พิธีกรรม 

      วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 8 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 l  274 



 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
1. เก็บข้อจากเอกสาร จากวิทยานิพนธ์ที่เกี่ยวข้อง หนังสือประวัติเมืองอุบล ประวัติ

เมืองศรีษะเกษ ประวัติหมู่บ้าน ประเพณีบุญบั้งไฟ แนวคิดพิธีกรรม การฟ้อนกลองตุ้ม และ

แนวคิดการผลิตซ้้าทางวัฒนธรรม 

2.การสรา้งเคร่ืองมือที่ใช้ในการวิจัยเพื่อใชใ้นการสัมภาษณ ์คือ แบบสัมภาษณ์ และ

แบบสังเกตการณ์ 

3. เก็บข้อมูลภาคสนาม โดยแบ่งกลุ่มผูใ้ห้ข้อมูล 3 กลุ่มดังนี้ 

กลุ่ม 1. บุคคลที่ด้ารงต้าแหน่งประธานกลุ่มฟ้อนกลองตุ้ม หรือผู้ที่มีความรู้ความ 

เชี่ยวชาญในด้านการ ฟ้อนกลองตุ้มจนเป็นที่ยอมรับของคนในหมู่บ้าน ตุ้ม จ้านวน 2 ท่าน 

กลุ่มที่ 2 บุคคลที่เป็นข้าราชการครู เป็นผู้ดูแลโครงการเกี่ยวกับการฟ้อนกลองตุ้ม 

จ้านวน 4 ท่าน 

กลุ่มที่ 3 ผู้ฟอ้น เคยปฏิบัติหน้าที่การฟ้อนกลองตุ้มเป็นเวลา 10 ปี จ้านวน 4 ท่าน 

4. การเก็บรวบรวมข้อมูล การศึกษาวิจัยคร้ังนี้ ผู้วิจัยด้าเนินการเก็บรวบรวมข้อมูล 

2 ขั้นตอน คือ การเก็บข้อมูลขั้นที่ 1 เรียกว่า การเก็บข้อมูลปฐมภูมิ เป็นการศึกษาเอกสาร 

ต้ารา หนังสือวิชาการ สอบถามข้อมูลจากชุมชน และการเก็บข้อมูลขั้นที่ 2 เรียกว่าการเก็บ

ข้อมูลภาคสนามโดยผู้วิจัยใช้เวลาในการศึกษาภาคสนาม โดยการศึกษาจาการสัมภาษณ์ 

เพื่อเก็บข้อมูลเชิงคุณภาพเกี่ยวความเป็นมา รูปแบบและองค์ประกอบของการฟ้อนกลองตุ้ม 

การผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมการฟ้อนกลองตุ้มบ้านน้าค้าใหญ่และบ้านผึ้ง 

5. การวิ เคราะห์ข้อมู ลการวิจัยค ร้ังนี้ ใช้การวิ เคราะห์ข้อมูล เชิงพรรณนา 

(Descriptive Analysis) และการวิ เคราะห์ เชิงเนื้อหา (Content Analysis) เพื่ อ ใช้ ในการ

วิเคราะห์ผลการวิจัยเรื่องรูปแบบและการผลิตผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม 
 

ผลการการศกึษา 

ประวัตคิวามเป็นมาของการฟ้อน 

ประวัติของทั้งสองหมู่บ้านไม่มีการจดบันทึกไว้เป็นลายลักอักษร ทั้งสองหมูบ้านมีมิติ

และองค์ความรู้ที่แตกต่างกัน ได้รับการถ่ายทอดจากบรรพบุรุษ สืบทอดกันมาให้ลูกหลานใน

หมู่บ้าน โดยการ สังเกต จดจ้า และปฏิบัติ มีการคิดค้นดัดแปลงเพิ่มเติมตามแต่ละท้องที่   

แต่ดนตรีของทั้งสองหมู่บ้าน จะใช้เฉพาะกลองตุ้มและพังฮาด ซึ่งตรงกับรายงานวิจัยของ ค้าล่า 

มุสิกา และคณะ (2552) ได้ศึกษารายงานวิจัยเร่ืองการอนุรักษ์พิธีกรรมและการแต่งกายใน 

  275  l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 8 No. 2 July - December 2020 

 



 
 

การฟ้อนกลองตุ้มจังหวัดอุบลราชธานี ได้กล่าวว่าทุกชมชนไม่มีการจดบันทึกเร่ืองการฟ้อน

กลองตุ้มไว้เลยปรากฏการณ์ที่พบเหมือนกันทั้งสี่ชุมชนคือ วัตถุประสงค์ของการฟ้อนกลองตุ้ม

เพื่อการขอฝน มิติและองค์ความรู้ด้านต่าง ๆ ประกอบด้วยท่าฟ้อน มีความแต่งต่างกันทั้งสี่

ชุมชน มีการได้รับการถ่ายทอดจากบรรพบุรุษและคิดค้นดัดแปลงเพิ่มเติมตามแต่ละท้องที่ 

ดนตรีทุกชุมชน จะใช้เฉพาะกลองตุ้มและพังฮาด จึงสันนิษฐานว่ามีที่มากจากลาว ซึ่งอพยพมา

จากเมืองหนองบัวลุ่มภู ย้ายถิ่นฐานไปอยู่ที่วัดสิงห์บริเวณบ้านสิงห์ท่า จังหวัดยโสธร จากนั้น 

จึงย้ายไปตั้งรกรากที่เมืองอุบลราชธานี ทั้งสองหมู่บ้านที่สืบเชื้อสายมาชนชาติลาวที่มีผู้น้าคือ

พระประทุมราชวงศา(ท้าวค้าผง) และได้แบ่งออกเป็น 5 สาย ทั้งสองหมู่บ้านนี้สืบเชื้อสายมา  

จากสายที่ 5 คือ เท้าเซียง มาตั้งถิ่นฐานที่บ้านหนองแหน พอเกิดโรคห่าระบาดจึงพากันอพยพ 

หนีแยกออกเป็นสองสาย สายที่ 1 ไปทางตะวันตก คือ ไปตั้งเป็นบ้านนาค้าใหญ่ (อ้าเภอเขื่องใน 

จังหวัดอุบลราชธานี) สายที่ 2 ไปทางทิศตะวันออก หมู่บ้านผึ้ง (ต้าบลทาม อ้าเภอกันทรารมย ์

จังหวัดศรีษะเกษ) จึงท้าให้รูปแบบการแสดงองค์ประกอบกาฟ้อนกลองตุ้มมีความคล้ายคลึงกัน 

รวมถึงประวัติความเป็นมาของการฟ้อนกลองตุ้มที่มีมาพร้อม  ๆ กันมากกว่า 200 ป ี 

เมื่อเทียบเคียงกับพุธศักราชจะอยู่ประมาณพุธศักราช 2300 - 2310 ซึ่ง ตรงกับงานวิจัยเร่ือง 

พัฒนาการฟ้อนกลองตุ้มบ้านหนองแก้วซึงเป็นสายเดียวกันกับบ้านนาค้าใหญ่และบ้านผ้ึง คือ 

สายที่ 5 ซึ่งมีผู้น้า คือ ท้าวเซียง ได้ก้าหนดพุธศักราชที่เกิดการฟ้อนกลองตุ้มไว้ดังนี้ วรรณิกา 

นาโสก (2551: บทคัดย่อ) ประวัติความเป็นมาตั้งแต่ ปีพุทธศักราช 2350-2550 ซึ่งพบ

พัฒนาการฟ้อนกลองตุ้มในด้านองค์ประกอบต่าง ๆ ได้แก่ 1) ท่าฟ้อน มีท่าฟ้อนอยู่ 2 ยุค คือ 

ยุคที่  1 ประมาณปีพุทธศักราช 2350 - 2440 ยุคที่  2 ตั้งแต่ปีพุทธศักราช2440 - 2550  

มีท่าฟ้อนทั้งหมด 3 ท่า คือ ท่าที่ 1 ท่าอัญเชิญ ท่าที่ 2 ท่าค้ามั่นสัญญา ท่าที่ 3 ท่าเกีย้ว  

จากข้อมูลข้างต้นผู้วิจัยจึงสามารถสรุปประวัติความเป็นมาของการฟ้อนกลองตุ้ม 

ได้ว่า ประวัติความเป็นมาของของพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มบ้านนาค้าใหญ่และบ้านผ้ึง ไม่มี 

การจดบันทึกเป็นลายลักษอักษร สันนิษฐานว่ามีที่มาจากชนชาติลาวที่อพยพเข้ามาตั้ง

รกรากในไทย จึงน้าเอาวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มนี้มาดว้ย แต่ไม่ได้ไม่มีการจดบันทึก

หลักฐานไว้เป็นลายลักษณอ์ักษร ว่าเกิดขึน้ในสมัยใด  

 

      วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 8 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 l  276 



 
 

รูปแบบการฟ้อน 

รูปแบบการฟ้อนของการฟ้อนกลองตุ้มบ้านนาค้าใหญ่ ท่าฟ้อนเป็นแบบพืน้บ้านไม่มี

แบบแผนที่ตายตัว เน้นการสะบัดข้อมือ ม้วนข้อมือ และแก่วงแขนไปมา ลักษณะที่โดดเด่น

ของการฟ้อน คือ การฟ้อนเดินถอยหลังและมีการน้าชายผ้ามาผูกต่อกันหรือไม่ผูกขึน้อยู่กับ

ข้อตกลงของผู้ฟ้อน เพื่อสื่อถึงความสามัคคีของคนในรูปแบบการฟ้อนบ้านผ้ึงจะแบ่ง

ออกเป็นรูปแบบแบบดังนี ้1) ฟ้อนในงานประเพณบีุญบั้งไฟ ท่าฟ้อนเป็นแบบพืน้บ้านไม่มีแบบ

แผนที่ตายตัว เน้นการสะบัดข้อมือ ม้วนข้อมือ และแก่วงแขนขึน้ลงไปมา มีการฟ้อนเดินถอย

หลังเช่นเดียวกันกับบ้านนาคา้ใหญ่ แล่จะมีนายท้ายบวนซึ่งเป็นผู้ก้ากับแถวอยู่ท้ายขบวนหรือ

เป็นผู้ร้องขึ้นต้นเสียง และมีการน้าเอาชายผ้ามาผูกติดกันหรือไม่ผูกขึ้นอยู่กับข้อตกลงของ 

ผู้ฟ้อน 2)ฟ้อนในงานที่ไม่ใช่ในงานประเพณีบุญบั้งไฟ จะเป็นการฟ้อนที่มีการจัดรูปแบบใหม่

เพื่อในเหมาะสมกับงานที่ไปร่วม คือฟ้อนเดินหน้าหรือถอยหลัง เพิ่มท่าฟ้อนให้มีแบบแผน

ขึน้มา 5 ท่า และมีท้ายท้ายกับกับขบวน 
 

รูปแบบแถว 

          รูปแบบแถวการฟ้อนกลองตุ้มของบ้านนาค้าใหญ่และบ้านผ้ึงจะแบ่งออกเป็น 2 แบบ

ดังนี ้

แบบที่ 1 ใช้ในประเพณีบุญบั้งไฟ บ้านนาค้าใหญ่จะเป็นแถวเร่ืองเดี่ยวมีกลองตุ้มและ

พางฮาดอยู่ตรงกลางแถว ส่วนบ้านผึ้งนั้นจะเป็นแถวเร่ืองเดี่ยว กลองตุ้มและพางฮาดอยู่หน้า

ขบวนและมีนายท้ายก้ากับอยู่หลังขบวน 

แบบที่ 2 ใช้ในงานที่ไม่ใช่ประเพณีบุญบั้งไฟ เป็นงานที่ได้รับเชิญให้ไปร่มตามงาน  

จะมีการปรับเป็นรูปแบบแถวให้แตกต่างตามที่เหมาะสมกับพื้นที่บ้านนาค้าใหญ่จะใช้แถว

วงกลม กลองตุ้มและพางฮาดอยู่ตรงกลาง ส่วนบ้านผ้ึงนั้นจะใช้แถวรูปตัววี กลองตุ้มและพาง

ฮาดอยู่ตรงกลาง มีนายท้ายขบวนอยู่ตรงกลางแถว 
 

องค์ประกอบการฟ้อน 

1. พิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มบ้านนาค้าใหญ่ มอีงค์ประกอบการฟ้อนดังนี  

ผู้ฟ้อน ใช้ผู้แสดงผสม จะเป็นชายหรือหญิงก็ได้ ไม่จ้ากัดจ้านวนไม่จ้ากัดอายุ (เป็น

บุคคลที่สามารถร่วมฟ้อนได)้ ผู้แสดงขึน้อยู่กับผู้ที่สนใจ (เป็นบุคคลที่อยู่ในหมู่บ้าน) อยากจะ

ร่วมแสดง  

277  l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 8 No. 2 July - December 2020 

 



 
 

ท่าฟ้อน  ท่าร้าของบ้านนาค้าใหญ่ เป็นการร้าที่ยังไม่มีแบบแผนที่ตายตัว ยกมือ

แกว่งแขนขึน้ลงไปมา เพื่อแสดงให้เห็นถึงความงามของเล็บ(ซวยมือ)ที่ใส่ที่นิว้จ้านวนขา้งละ 4 

นิ้ว เวลาที่เสียงกลองรัว คือ มือข้างใดข้างหนึ่งตั้งวงบน มืออีกข้างตั้งวงล่างระดับสะโพก

พร้อมกับแก่วงมือไปมา และร้าถอยหลังตามเสียงจังหวะกลองตุ้ม  

ดนตรี เคร่ืองดนตรีที่ใชป้ระกอบการฟ้อน คือ กลองตุ้ม และพางฮาด ใชผู้้เล่นดนตรี

เป็นผู้ชาย จ้านวน 2 คน 

เครื่องแต่งกายและเครื่องประดับ การแต่งกายของชาวบ้านนาค้าใหญ่ เป็นการแต่ง

กายที่มีเก็บไว้เป็นของตนเองเกือบทุกครัวเรือน เมื่อถึงประเพณีบุญบั้งไฟก็จะน้าออกมาใส่ฟ้อน

ในวันแห่ขบวน เป็นการแต่งกายที่ใช้วัสดุอุปกรณ์ที่ไม่แพงที่มีในหมู่บ้าน หรือมีเป็นสมบัติของ

ปู่ย่าตาทวดที่สืบทอดมาเป็นของลูกหลานน้ามาใช้ในการฟ้อนกลองตุ้ม ส่วนประกอบของเคร่ือง

แต่งกายและเคร่ืองประดับของบ้านนาค้าใหญ่ มีดังนี้ 1)หมวก 2) สร้อย 3) เข็มขัด 4) กระพรวน 

5) สไบ 2 ผืน 6) ซวยมือ 7) ผ้าวาไหม 8)ถุงเท้าและรองเท้า 9) เสือ้สีขาว 10) แว่นตาด้า 

  โอกาสท่ีใช้ในการฟ้อน โอกาสที่ใช้ในการแสดงการฟ้อนกลองตุ้มบ้านาค้าใหญ่ 

มดีังนี  

งานประเพณีบุญบั้งไฟ  งานบุญประจ้าปี และงานต้อนรับแขกบ้านแขกเมือง 
 

 
ภาพที่ 1 เคร่ืองแตง่กายและเคร่ืองประดับของบ้านนาค้าใหญ่ 

ท่ีมา: ทัศนีย์ภรณ์ งามพรม (2561) 

 

    วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยพะเยา ปีที่ 8 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 l  278 



 
 

 
ภาพที่ 2 ฟ้อนกลองตุ้มบ้านนาค้าใหญ่ 

ท่ีมา: อุไร  บุญทน (2562) 
 

1. พิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มบ้านผึ ง มีองค์ประกอบการฟ้อน ดังนี  

ผู้ฟ้อน ใช้ผู้แสดงผสม จะเป็นชายหรือหญิงก็ได้  ไม่จ้ากัดจ้านวนผู้แสดง ไม่จ้ากัดอายุ

(ต้องเป็นบุคคลที่สามารถร่วมฟ้อนได้)ผู้แสดงขึ้นอยู่กับผู้ที่สนใจ (เป็นบุคคลที่อยู่ในหมู่บ้าน)

อยากจะร่วมแสดง แต่ส่วนมากจะอายุ 45 ปีขึน้ไป 

ท่าฟ้อน  แบ่งออกเป็น 2 แบบ ดังนี้ แบบที่ 1 ใช้ในงานประเพณีบุญบั้งไฟ เป็นการร้า

ท่าง่าย ๆ ช้า ๆ ไปตามจังหวะกลองตุ้ม ไม่มีท่าร้าที่เป็นแบบแผนตายตัว เป็นการร้าแกว่งแขนขึ้น

ลงไปมา มีลักษณะท่าเหมือนท่าตั้งวง และท่าบัวชูฝัก แบบที่ 2 ใช้ในงานที่ไม่ใช่ประเพณีบุญบั้ง

ไฟ ปัจจุบันนี้มีการประเปลี่ยนการท่าร้าจากเดิมเพิ่มให้มีท่าที่เป็นแบบแผนขึ้นมาเพื่อใช้ออกไป

แสดงตามงานที่ได้ขอความอนุเคราะห์ให้ไปร่วม ท่าฟ้อนที่มีการปรับเปลี่ยนเพิ่มมีทั้งหมด 5 ท่า 

ดังนี ้1) ท่าไหว้บุพพการี 2) ท่าเชิญชวน 3) ท่าเชิดชูบุพการี  4) ท่าม้วนไหล่ 5) ท่าสาวไหม หรือ

ท่าโบกมือลา 

ดนตรี เคร่ืองดนตรีที่ใช้ประกอบการแสดง คือ กลองสองหน้า(กลองตุ้ม) และปาง

ฮาด(พางฮาด) ใชผู้้เล่นเป็นผู้ชาย 2 คน 

เครื่องแต่งกายและเครื่องประดับเคร่ืองแต่งกายและเคร่ืองประดับไว้เป็นของตนเอง

เกือบทุกครัวเรือน เมื่อถึงประเพณีบุญบั้งไฟก็จะน้าออกมาใส่ฟ้อนในวันแห่ขบวน เป็นการ 

แต่งกายที่ใช้วัสดุอุปกรณ์ที่ไม่แพงที่มีในหมู่บ้าน หรือมีเป็นสมบัติของตนเองสามารถน้ามา 

ใช้ได้เอง ส่วนประกอบของเคร่ืองแต่งกายและเคร่ืองประดับของบ้านผ้ึง มีดังนี้  1) หมวก  

2) แว่นตาด้า 3) ผ้าสไบสองผืน 4) เสื้อแขนยาว 5) สร้อย 6) เข็มขัด 7) ลูกกระพรวนแขวนเอว  

8) กรวยนิว้มือหรือซวยนิว้มือ 9) ผ้านุ่ง(ผ้าวา)  10) รองเท้าและถุงเท้าสีด้า 11) ก้าไรเท้า 

279  l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 8 No. 2 July - December 2020 

 



 
 

โอกาสท่ีใช้ในการฟ้อน แต่เดิมใช่เฉพาะในงานประเพณีบุญบั้งไฟปัจจุบันนี้มีงานต่าง 

ๆ ที่เชิญให้เป็นร่วมแสดง จึงสามารถสรุปโอกาสที่ใช้ในการแสดงการฟ้อนกลองตุ้มของหมู่บ้าน

ได้ดังต่อไปนี้ 1) ใช้ในประเพณีบุญบั้งไฟ 2) งานประจ้าปีของอ้าเภอและจังหวัด 3) ต้อนรับแขก

บ้านแขกเมือง 4) งานการประกวดต่าง ๆ 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ 3 เคร่ืองแต่งกายและเคร่ืองประดับของบ้านผึ้ง 

ท่ีมา: https://www.facebook.com/Kaemmoon (สืบค้นเมื่อวันที่ 28 กุมภาพันธ์ 2562) 

 

 
ภาพที่ 4 การฟ้อนกลองตุ้มบ้านผึ้ง 

ท่ีมา: https://www.facebook.com/KaemmoonX (ค้นหาเมื่อวันที่ 28 กมุภาพันธ์ 2562) 
 

การผลิตซ ้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม 

การวิจัยในหัวข้อนี้จะเป็นการศึกษาผลการศึกษาการผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรม

ฟ้อนกลองตุ้มบ้านนาค้าใหญ่  ประกอบด้วย ผลวิเคราะห์กระบวนการผลิตและผลิตซ้้าทาง

วัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มทั้ง 4 ด้าน ได้แก่ การผลิต การเผยแพร่ การบริโภค และ

การผลิตซ้้าตามแนวคิด กาญจนา แก้วเทพ และสมสุข หินวิมาน (2551, น.675)  

 

      วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 8 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 l  280 

https://www.facebook.com/Kaemmoon
https://www.facebook.com/KaemmoonX%20(ค้นหาเมื่อวันที่%2028%20กุมภาพันธ์%202562)


 
 

การผลิตซ้้า 

(Reproduction) 
การเผยแพร่ 

(Distribute) 

 

 

  

 

 

 

 

 
 

ผลวิเคราะห์การผลิตและผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม ในส่วนนี้เป็น

การน้าเสนอผลการวิเคราะห์กระบวนการผลิตและผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม 

ซึ่งประกอบไปด้วย การผลิต การเผยแพร่ การบริโภคและการผลิตซ้้า ผลการวิเคราะห์มี

รายละเอยีด ดังนี้ 

1. การผลิต  

ผลการศึกษาการผลิตและผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม จะเห็นได้

ว่าการผลิตพิธีกรรมฟ้อนกลอมตุ้มนั้นมีมาตั้งแต่บรรพบุรุษมีการสืบทอดสืบต่อกันมา 

โดยการสังเกต จดจ้า และปฏิบัติสืบต่อกันมาของคนในหมู่บ้าน แต่ไม่มีการบันทึกว่าใครเป็น

ผู้คิดค้น แบ่งการผลิตพิธีกรรมกรฟ้อนกลองตุ้มออกเป็น 2 ระบบ ดังนี ้ 

1.1 การสืบทอดจากบรรพบุรุษ สู่ลูกหลานในหมู่บ้านโดยการสังเกต จดจ้า และ

ปฏิบัติตาม 

1.2 การสืบทอดโดยการสอนจากผู้มีความรู้สู่นักเรียนในในชุมชน 

2.  การเผยแพร่ 

การเผยแพร่ คือการพิจารณาว่าผู้ผลิตวัฒนธรรมด้าเนินการเผยแพร่วัฒนธรรมให้เป็น

ที่รับรู้กัน ในระดับองค์การ (ดวงพร คงทน, 2555, น. 36) ในระดับตัวบุคคล ชุมชน อ้าเภอ 

จังหวัด หรือระดับโลก ด้วยวิธีการอย่างไร การเผยแพร่ทั้งสองบ้านนีเ้ร่ิมมาจากลูกหลานที่ได้รับ

บรรจุเป็นข้าราชการครูในหมู่บ้าน เล็งเห็นความส้าคัญของการฟ้อนกลองตุ้มจึงมีการจัด

โครงการร่วมกับโรงเรียนในหมู่บ้านขึน้เพื่อเป็นแนวทางในการสืบทอดและการอนุรักษ์การฟ้อน

กลองตุ้ม โดยบ้านนาค้าใหญ่จัดตั้งโครงการชื่อ โครงการยุวชนฟ้อนกลองตุ้ม เมื่อ ปีพ.ศ. 2552 

และบ้านผึ้งจัดตั้งโครงการชื่อ โครงการอนุรักษ์ฟ้อนกลองตุ้มบ้านนาค้าใหญ่ เมื่อปีพ.ศ. 2558  

จึงเป็นจุดเร่ิมต้นของการเผยแพร่ของทั้งสองหมูบ้าน  ผู้วิจัยสามารถสรุปออกเป็นแผนภูมิดังนี้

กระบวนการทางวฒันธรรม 

(Cultural process) 

การผลิต (Product) 

การบรโิภค (Consumption) 

281  l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 8 No. 2 July - December 2020 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

การเผยแพร่

ด้วยการสอน 

 

การจัดแหลง่

เรียนรู้ 

สอนให้กับ

นักเรียนใน

โรงเรียน 

สอนให้กับ

นักเรียนใน

โรงเรียน 

 

เผยแพร่ให้กับ

บุคคล ภายนอก

มหาวิทยาลัย  

ราชภัฎศรสีะเกษ 

การประกวด

ดนตรีและการ

แสดงพืน้บ้าน 

พุทธศักราช 

2555 

เผยแพร่ให้กับ

บุคคล 

ภายนอก

มหาวิทยาลัย 

อุบลราชธานี 

 

100 ปีอ้าเภอ

เขื่องใน 

การเผยแพร่

ด้วยการสอน 

 

การจัด

แหลง่เรียนรู้ 

การรับงานที่

มีการเชิญ

ชวนใหไ้ป
รว่ม 

การเผยแพร ่

 

การรับงานที่

มีการเชิญ

ชวนใหไ้ป
รว่ม - ร่วมแสดงพิธีเปิดงาน

กาชาติ  

ประจ้าจังหวัดศรสีะเกษ  

- งานเปดิกีฬาโรงเรียน  

- งานเปดิถนนคนเดิน  

- นิทรรศการถนนคน

เรียน  

- งานนิทรรศการมีชีวิต  

- งานมหกรรม

วัฒนธรรมศรษีะเกษ 

- งานมหกรรมเสง็กลอง

ร่องค้า  

 

 

      วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 8 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 l  282 



จากแผนภูมิข้างต้นจะเห็นได้ว่า การฟ้อนกลองตุ้มบ้านน้าค้าใหญ่มีการเผยแพร่นอ้ย

กว่าบ้านผึ้ง ซึ่งแตกต่างจากการฟ้อนกลองตุ้มบ้านผึ้ง ที่มีรูปแบบการเผยแพร่ที่หลากหลาย 

ท้าให้การฟ้อนกลองตุ้มบ้านผึ้งนั้นมีผู้สืบทอดและยากต่อการสูญหาย ส่วนบ้านนาค้าใหญ่มี

การเผยแพร่ข่อนค้างน้อยซึ่งอาจท้าให้วัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มมีแนวทางในการสืบ

และอนุรักษ์พธิีกรรมฟ้อนกลองตุ้มน้อยลง 

3.  การบริโภค 

ดวงพร คงทน (2555, น.36) กล่าวว่า เป็นการพิจารณาว่าสมาชิกในกลุ่มบริโภค

หรือรับรู้วัฒนธรรม ที่ถูกเผยแพร่อย่างไร และความหมายของวัฒนธรรมที่สมาชิกใน 

กลุ่มรับรู้มีการเปลี่ยนแปลงจากสิ่งที่ผู้ผลิตวัฒนธรรมได้สร้างขึ้นไว อย่างไรบ้าง การฟ้อน

กลองตุ้มของทั้ง หมู่บ้าน คือบ้านนาค้าใหญ่และบ้านผ้ึง เป็นการฟ้อนในพิธีกรรมขอฝนที่

เก่าแก่ เป็นกิจกรรมหนึ่งที่อยู่ในประเพณีบุญบั้งไฟ เป็นประเพณีที่เปิดให้ญาติ มิตรสหาย 

ผู้คน ข้างนอก หรือหมู่บ้านอื่น ๆ ไดเ้ข้ามาชมการจัดขบวนแหบ่ั้งไฟในประเพณบีุญบั้งไฟ เป็น

การเรียกมา เอาบุญ (ท้าบุญ) มีการเตรียมท้าข้าวปุ้น (ขนมจีน) เพื่อต้อนรับแขก พี่น้องและ

ญาติมิตรที่จะมาเยือน เพราะฉะนั้นในจึงมีผู้คนมากมายหลากหลายในละแวกนั้น ที่หลั่งไหล

เข้ามาเพื่อมาชมขบวนแห่บั้งไฟ สามารจ้าแนกผู้บริโภค ผู้ชม หรือผู้ที่มีส่วนร่วม ได้ดังนี ้ 

         1. ผู้ชมจากภายนอก คือผู้ชมที่มาจากที่อื่น หรือหมู่บ้านอื่น ๆ ที่ไม่ได้เป็นผู้มีส่วนร่วม

ในการจัดงาน การฟ้อนกลองตุ้มก็เป็นส่วนหนึ่งในขบวนแห่ที่คนผู้คนต่างถิ่นให้ความสนใจใน

การชมการฟ้อนของทั้งสองหมู่บ้านได้ค้าตอบที่คล้าย ๆ กัน คือเป็นการฟ้อนที่มีความเป็น

เอกลักษณ์ เป็นการฟ้อนที่มีลักษณะท่วงท่าในการฟ้อนที่ช้า ๆ ไปตามเสียงจังหวะกลองตุ้ม 

ลักษณะเด่นที่ทุกคนมองเห็นและสะดุดตาคือ การแต่งกายและการใส่เคร่ืองประดับที่โดด

เด่นผิดกับการแต่งกายแบบอื่น มีหมวกทีใส่ฟ้อนใหญ่โดดเด่น เรื่องเป็นแถวยาว พร้อมกับใส่

เล็บ (ซวยมือ) มองดูแล้วสวยงามย่ิงใหญ่ การฟ้องกลองตุ้มของทั้งสองหมู่บ้าน จึงเป็นจุด

สนใจของคนทั่วไปที่เข้ามาชมงาน เมื่อชมการฟ้อนได้ยินเสียงกลองตุ้ม และพางฮาด ที่นัก

ดนตรีบรรเลงพร้อมกับท่าร้าเชื่องช้าที่เข้าเสียงกลอง เหมือนมีมนต์ขลัง ที่สะกดสายตาคนดู

ให้ต้องหยุดชมการแสดง  

         2. ผู้ชมภายในหมู่บ้าน คือผู้ชมที่เป็นคนในหมู่บ้าน การมีส่วนรว่มของคนในท้องถิ่นทั้ง

สองหมู่บ้านนั้น จะมีหน้าในการจัดการฟ้อนหรืออาจเป็นผู้ชมก็เป็นได้ ผู้วิจัยได้สัมภาษณ์

บุคคลทั่วไปในหมูบ้านที่เคยชมการฟ้อน 3 คนได้ให้การสัมภาษณ์เกี่ยวกับการบริโภคการ

ฟ้อนกลองตุ้มดังนี้ ผู้ชมภายในหมู่บ้านผ้ึง ให้ความส้าคัญการพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม ในกลุ่ม

283  l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 8 No. 2 July - December 2020 

 



 
 

อายุ 45 ปีขึน้ไป และบุคคลที่เป็นลูกหลานบ้านผึ้งที่ไปท้างานต่างถิ่น ส่วนเด็กและวัยรุ่นนั้นให้

ความส้าคัญในการฟ้อนข่อนข้างน้อย ส่วนบ้านนาค้าใหญ่ทุกคนในหมู่บ้านให้ความส้าคัญ

การพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม รวมถึงบุคคลที่เป็นลูกหลานบ้านนาค้าใหญ่ที่ไปท้างานต่างถิ่น 
4. การผลิตซ ้า 

จากการศึกษา ฟ้อนกลองตุ้มบ้านนาค้าใหญ่และบ้านผ้ึง เป็นมรดกทางวัฒนธรรม

เก่าแก่ด้านศิลปะการแสดงที่นับวันย่ิงที่หาดูได้ยากเนื่องจาก ปัจจุบันนี้สังคมได้มี 

การเปลี่ยนแปลง วัฒนธรรมการฟ้อนกลองตุ้มบางอย่างสูญหายตามกาลเวลา ชาวบ้านใน

ชุมชนไม่ให้ความสนใจจึงเกิดปรับเปลี่ยนการฟ้อนกลองตุ้มตามยุคสมัยที่เปลี่ยนแปลง 

ความเจริญทางเทคโนโลยีข้อมูลข่าวสารที่เพิ่มมากขึ้นเร่ือย ๆ ส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลง

ทางสังคมและวัฒนธรรมของชุมชนอย่างไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ ชาวบ้านทั้งสองหมู่ บ้าน 

จึงมีการคิดค้นวิธีที่รักษาขนบธรรมเนียมประเพณีและวัฒนธรรมของชุมชนให้คงอยู่ใน

สภาพเดิม จึงต้องมีการผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมเพื่อเป็นการสืบทอดให้วัฒนธรรมยังคงอยู่ 

โดยคิดค้นวธิีการสืบทอดการฟ้อนกลองตุ้มดังตารางต่อไปนี้  
 

การผลิตซ ้าพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม 

วธิีการผลิตซ ้า บ้านนาค้าใหญ่ บ้านผึ ง 

สอนให้กับเยาวชนในชุมชน ✓  ✓  

ปรับเปลี่ยนรูปแบบ

ฟ้อนและ

องค์ประกอบ 

รูปแบบการฟ้อน ✓  ✓  

รูปแบบแถว ✓  ✓  

ผู้แสดง ✓  ✓  

ท่าฟ้อน ✓  ✓  

เคร่ืองแตง่กายและ

เคร่ืองประดับ 
✓  ✓  

ดนตรี    X    X 

โอกาสที่ใช้ 
✓  ✓  

จัดแหล่งเรียนรู้ให้บุคคลภายนอก ✓  ✓  

ร่วมงานแสดงงานต่าง ๆ ภายนอก ✓  ✓  

 

     วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 8 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 l  284 



 
 

อภปิรายและสรุปผล 
จากการศึกษา รูปแบบการผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม ของบ้านนา

ค้าใหญ่ ต้าบลนาค้าใหญ่ อ้าเภอเขื่องใน จังหวัดอุบลราชธานี และ บ้านผ้ึง ต้าบลทาม อ้าเภอ

กันทรารมย์ จังหวัดศรีสะเกษ โดยมีสรุปผลการศึกษาการผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อน

กลองตุ้ม ตามกรอบแนวคิดของ กาญนา แก้วเทพ ,สมสุข หินวิมาน โดยวิเคราะห์กระบวนการ

ผลิตซ้้าทางวัฒนธรรม จากองค์ประกอบ 4 ด้าน ได้แก่ การผลิต การเผยแพร่การบริโภค และ

การผลิตซ้้าทางวัฒนธรรม จะเห็นได้ว่าการฟ้อนกลองตุ้มของบ้านนาค้าใหญ่และบ้านผ้ึง เป็นไป

ตามกระบวนการตามแนวความคิดทฤษฎีเร่ืองการผลิตและการผลิตซ้้าทางวัฒนธรรม สามารถ

สรุปเป็นแผนภาพได้ดังนี้ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

จากแผนภาพกระบวนการผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มผู้จัด

สามารถสรุปได้ดังนี้ 

เผยแพร่ 

-  ฝึกสอนให้กับนกัเรียน

ในโรงเรียน 

-  จัดแหล่งเรียนรู้

ส้าหรับบุคคล 

ภายนอกที่ให้ความสนใจ 

- เข้าร่วมแสดงตามงาน

พิธีกรรมต่าง ๆ 

 

ผลิตซ้้า 

- สอนเยาวชนในชุมชน 

- ปรับเปลี่ยนองค์รูปแบบ

และองค์ประกอบการฟ้อน 

- จัดแหล่งเรียนรู้ให้

บุคคลภายนอก 

- ร่วมแสดงงานตา่ง ๆ 

บรโิภค 

- ผู้ชมภายใน คือ บุคคลภายในหมูบ่า้น 

- ผู้ชมภายนอก คือ บคุคลทั่วไป พิธกีรรม 

พิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม 

 

การผลิต  

บรรพบุรษุถ่ายทอดสืบต่อกันมา

ให้กับทุกคนในหมู่บ้านเป็นผู้สบืทอด 

285  l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 8 No. 2 July - December 2020 

 



 
 

1. การผลิต พิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มของทั้งสองหมู่บ้านนั้นมีมาตั้งแต่บรรพบุรุษมี 

การสืบทอดสืบต่อกันมาโดยการสังเกต จดจ้า และปฏิบัติสืบต่อกันมาของคนในหมู่บ้าน  

แต่ไม่มีการบันทึกว่าใครเป็นผู้คิดค้น   

2. การเผยแพร่ พิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มของทั้งสองหมู่บ้าน เร่ิมมีการเผยแพร่ในยุคที่ 

2 พุทธศักราช 2550 -2562 มีการเผยแพร่ทั้งหมด 3 วิธี ดังนี ้ 

- ด้วยการสอนให้เยาวชนในหมู่บ้านเพื่อออกเผยแพร่ 

- การจัดแหล่งเรียนรู้ให้แก่บุคคล ภายนอกมาชมผลงานและถ่ายทอดผลงาน    

- การรับงานที่มีการเชิญชวนให้ไปรว่ม 

 3. การบริโภค แบ่งผู้บริโภคออกเป็น 2 ประเภท 1)ผู้ชมภายนอก ให้คนสนใจกับพิธี

กรรมการฟ้อนกลองตุ้มของทั้งสองหมู่บ้านเป็นอย่างมาก 2) ผู้ชมภายใน คือบุคคลหรือลูกหลาน

ที่อยู่ภายในหมู่บ้านของแต่ละหมู่บ้าน บ้านนาค้าใหญ่ ผู้ชมภายในให้ความสนใจเป็นอย่างมาก 

ตั้งแต่เด็กเล็ก วัยรุ่น ผู้ใหญ่ จนถึงคนเฒ่าคนแก่รวมถึงลูกหลานชาวบ้านนาค้าใหญ่ที่ออกไป

ท้างานต่างถิ่น ให้ความส้าคัญในตัวพิธีกรรมการฟ้อนเป็นอย่างมาก ส่วนบ้านผึ้ง ผู้ชมภายใน

หมู่บ้านในความสนใจเฉพาะในกลุ่มวัน 45 ปีขึ้นไป เด็กและวัยรุ่นให้ความส้าคัญกับพิธี

กรรมการฟอ้นกลองตุ้มค่อนข้างน้อยเสี่ยงต่อการสืบทอดและอนุรักษ์การฟ้อนของบ้านผ้ึงต่อไป

ในอนาคต 

 4. การผลิตซ้้า การฟ้อนกลองตุ้มทั้งสองหมู่บ้านมีการผลิตซ้้าอย่างต่อด้วยวิธีการ

ดังนี ้1) สอนให้กับเยาวชนในชุมชน 2)ปรับเปลี่ยนรูปแบบฟ้อนและองค์ประกอบ 3) จัดแหล่ง

เรียนรู้ให้บุคคลภายนอก 4)ร่วมงานแสดงงานต่าง ๆ ภายนอก ทั้งสี่วิธีนี้เป็นการผลิตซ้้า 

เพื่อเป็นแนวทางในการสืบทอดและอนุรักษ์พิธีกรรมการฟ้อนกลองตุ้มของบ้านผ้ึงและบ้าน

นาค้าใหญ่ให้ยังคงพบเห็นในปัจจุบันนี้ 

จากผลการศึกษากาผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม ผู้วิจัยขออภิปราย

ผลดังนี้ วัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มบ้านนาค้าใหญ่และบ้านผึ้งได้รับการผลิต เผยแพร่ 

และการผลิตซ้้าอย่างต่อเนื่องโดยบุคคลภายในที่อยู่ชุมชนและถึงบุคลภายนอกที่เข้ามาศึกษา

เรียนรู้ รับชม คือผู้บริโภควัฒนธรรม ซึ่งสามารับรู้เข้าใจ เนื้อหาสาระและความหมายของ

พิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มร่วมกัน วัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มได้ถูกผลิต เผยแพร่ และผลิต

ซ้้ามานานตั้งแต่อดีต – จนถึงปัจจุบัน มีทั้งเพิ่มท่าฟ้อน ลดการแต่งกายหรือวัสดุอุปกรณ์ที่หา

ยาก ลดการจัดรูปแบบการฟ้อนที่ยุ่งยากและมีการปรับเปลี่ยนบ้างอย่างไปบ้างตามกาลเวลา 

แต่ก็ยังมีรูปแบบและองค์ประกอบการฟ้อนบางอย่างที่ยังได้รับการเผยแพร่และการผลิตซ้้า  

      วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 8 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 l  286 



 
 

จึงท้าให้วัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มของบ้านนาค้าใหญ่และบ้านผ้ึง ยังคงสืบทอดให้เห็น 

ในปัจจุบันนี้  ซึ่งสอดคล้องกับผลการวิจัยเร่ือง การวิเคราะห์การสื่อสารเชิงวัฒนธรรม 

เพื่อการด้ารงอยู่และสืบทอดประเพณีบูชาอินทขิล (ลัดดา จิตตคุตตานนท์, 2552, น. 297) 

คุณลักษณะบางอย่างประเพณีหายไปแต่คุณลักษณะบางอย่างของประเพณีก็ยังคงอยู่และ 

การคงอยู่ดังกล่าวก็ได้มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบไปตามอิทธิพลจากวัฒนธรรมภายนอกที่เข้ามา

ส่งผลกระทบ ซึ่งการปรับเปลี่ยนรูปแบบนี้ ส่งผลให้ประเพณีบูชาอินทขิล สามารถด้ารงอยู่และ

สืบทอดต่อมายังคนรุ่น ถัดไปได้อย่างต่อเนื่อง 
 

ข้อเสนอแนะ  
การศึกษาวิจัย เร่ืองการผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้ม จึงขอ

เสนอแนะเพื่อเป็นประโยชน์ต่อการศึกษาค้นคว้าต่อไป  

1. ข้อเสนอแนะในการน้าวิจัยไปใช้ประโยชน์ 

    1.1 โรงเรียนภาครัฐ ภาคเอกชนในชุมชนสามารถในไปบูรณการในการเรียน 

การสอนเพื่อให้นักเรียนในชุมชนได้ตระหนักถึงคุณค่าของภูมิปัญญาชาวบ้านและสามารถ

สานต่อสบืสานเพื่อเป็นการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมดั้งเดิมของชุมชนให้คงอยู่สบืไป 

1.2 ศูน ย์การเรียน รู้ชุมชนสามารถน้าไป เก็บ เป็นฐานข้อมูล เพื่ อส่ งเส ริม

กระบวนการการเรียนรู้ การถ่ายทอด การสืบทอดภูมิปัญญาใช้บ้านในแก่คนในชุมชน 

2. ข้อเสนอแนะส้าหรับการศึกษาวิจัยในอนาคต 

2.1 บ้ านนาค้าใหญ่  ต้ าบลนาค้าใหญ่  อ้ าเภอเขื่องใน จั งหวัดอุบลราชธานี  

มีการเผยแพร่ข่อนข้างน้อย ยังต้องการผู้ที่มีความสนใจ ทั้งหน่วยงานต่าง ๆ ภาครัฐ และเอกชน 

ในท้องถิ่น ช่วยในการส่งเสริมให้ฟอ้นกลองตุ้มให้คงอยู่ 

2.2 หน่วยงานภาครัฐที่มีส่วนเกี่ยวข้องในการธ้ารงรักษา ซึ่งศิลปวัฒนธรรมประจ้า

ท้องที่  ยังขาดการเก็บรวบรวมข้อมูลเร่ืององค์ความรู้ประจ้าท้องถิ่น ฉะนั้นผู้ที่ศึกษา 

ควรตระหนัก ในเรื่ององค์ความรู้และภูมิปัญญาประจ้าท้องถิ่นของตนเอง เพื่อสร้างความ

ตระหนัก ความภาคภูมิใจแก่ชุมชนและจังหวัดของตน 

 

287  l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 8 No. 2 July - December 2020 

 



 
 

กติตกิรรมประกาศ 

วิทยานิพนธ์เร่ือง การผลิตซ้้าทางวัฒนธรรมพิธีกรรมฟ้อนกลองตุ้มฉบับนี้เสร็จ

สมบูรณ์ได้ด้วยมีผู้อุปการะหลายท่านโดยผู้วจิัยขอขอบพระคุณตามล้าดับดังนี้ 

ขอกราบขอบพระคุณอาจารย์ ดร.ณฐภรณ์ รัตนชัยวงศ์ อาจารย์ที่ป รึกษา

วิทยานิพนธ์ที่ให้ค้าแนะน้าให้ความเอาใจใส่และให้ก้าลังใจแก่ผู้วจิัยด้วยดีเสมอมา 

ขอขอบพระคุณ คุณพ่อสวรรค์ พันดี คุณพ่อบุญธรรม  ภักดี คุณครูอุไร บุญทน 

คุณแม่เจียง แสงยา ที่ได้เสียสละเวลาเสียสละก้าลังกายตลอดจนกาลังสติปัญญาในการ

ถ่ายทอดองค์ความรู้ที่ทรงคุณค่าในผลงานทางด้านองค์ประกอบการฟ้อนกลองตุ้ม บ้านนา

ค้าใหญ่ ต้าบลนาค้าใหญ่ อ้าเภอเขื่องใน จังหวัดอุบลราชธานี   

ขอขอบพระคุณคุณพ่อสมเดช พะละศักดิ์  รองประธานกลุ่มฟ้อนกลองตุ้ม คุณพ่อ

ทองสา ไชยเสน  

 คุณครูร้าไพ  ถนัดทาง ผู้ฟ้อนกลองตุ้มและคณะชาวบ้านที่ได้ให้การดูแลต้อนรับ

และเสียสละเวลาเสียสละก้าลังกายตลอดจนกาลังสติปัญญาในการถ่ายทอดองค์ความรู้ที่

ทรงคุณค่าในผลงานทางด้านรูปแบบการฟ้อนกลองตุ้ม หมู่บ้านผ้ึง ต้าบลทามอ้าเภอกันทรา

รมย ์จังหวัดศรสีะเกษ 

ขอขอบคุณนายวรชัย บุญราชผูท้ี่อยู่เคียงข้าง ช่วยสละแรงกายและแรงใจ ในการท้า

วิทยานิพนธ์ประโยชน์และคุณค่าอันเกิดจากผลงานวิจัยฉบับนี้ผู้วิจัยขอมอบเป็นเคร่ืองบูชา

และตอบแทนพระคุณแด่ คุณพ่อโฮง งามพรม และคุณแม่วรีพร งามพรม บิดา-มารดาผู้ให้

ก้าเนิดและอบรมเลี้ยงดูมาจนเติบใหญ่ตลอดจนคุณครูบาอาจารย์ที่ได้อบรมสั่งสอนให้เป็นผู้

มีศีลธรรมอันดีงาม 
 

      วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 8 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 l  288 



 
 

เอกสารอ้างอิง 

กาญจนา แก้วเทพ และ สมสุข หินวิมาน. (2551). สายธารแห่งนักคิดทฤษฎีเศรษฐศาสตร์

การเมอืง กับการสือ่สาร ศกึษา. กรุงเทพฯ: ห้างหุ้นส่วนจ้ากัดภาพพิมพ์. 

ค้าหล่า มุสิกา , สัมพันธ์ สุวรรณเลิศ และบุญส่ง สร้อยสิงห์. (2552). รายงานวิจัยฉบับ

สมบูรณ์โครงการการอนุรักษ์พิธีกรรมและการแต่งกายในการฟ้อนกลองตุ้ม

จังหวัดอุบลราชธานี. มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี: ส้านักงานกองทุนสนับสนุนทุน

การวิจัย. 

ดวงพร คงพิกุล.(2555). การผลิตซ ้าทุนทางวัฒนธรรม:กรณีศึกษาโรงเรียนพระหทัย

คอนแวนต์ . วิทยาศาสตร์มหาบัณฑิต (วท.ม.), สถาบันบัณฑิตพัฒนาบริหาร

ศาสตร์, กรุงเทพฯ. 

วรรณิกา นาโสก. (2551). พัฒนาการฟ้อนกลองตุ้ม อ้าเภอกันทรารมย์ จังหวัดศรีสะเกษ. 

วิทยานิพนธ์ศิลปกรรมศาสตร์มหาบัณฑิต (ศศ.ม.), จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 

กรุงเทพฯ. 

 ลัดดา จิตตคุตตานนท์. ( 2552). การวิเคราะห์การสื่อสารเชิงวัฒนธรรมเพื่อการด้ารง

อยู่และสืบทอดประเพณีบูชาอินทขิล. มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, กรุงเทพฯ. 

 

289  l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 8 No. 2 July - December 2020 

 


