
 

 

 

 

 
 
 

นพรัตน์ ไชยชนะ1* อภิชาติ ใจอารยี์2 และประสงค์ ตันพชิัย2 

Nobparat Chaichana1*, Apichart Jai-aree2 and Prasong Tanpichai2 
 

1 สาขาวิชาการพัฒนาชุมชน คณะมนษุยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏ

กาญจนบุรี จังหวัดกาญจนบุรี 71190 
2 ภาควิชาการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์และชุมชน คณะศกึษาศาสตร์และพฒันศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ จังหวัดนครปฐม 73140 
1 Community Development Program, Faculty of Humanities and Social Sciences, 

Kanchanaburi Rajabhat University Kanchanaburi Province 71190 
2 Department of Human and Community Resource Development, Faculty of Education 

and Development Sciences, Kasetsart University, Nakhon Pathom Province 73140 

*Corresponding author: chimmanee2531@gmail.com 

Received:  September 29, 2020;  Revised: December 3, 2020;  Accepted: March 1, 2021 
 

บทคัดย่อ 
 กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะอพยพเข้าสู่ประเทศไทยในปี พ.ศ. 2491 ด้วยเหตุผลทาง

การเมืองเป็นหลักอัตลักษณ์ชาติพันธุ์มอญเกิดจากการปฏิสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจ สังคม และ

การเมือง สร้างพรมแดนชาติพันธุ์ ด้วยการเลือกสรรความแตกต่างทางวัฒนธรรมมาเป็น

สัญลักษณ์โดยการสร้างอดีตขึ้นมารับใช้ปัจจุบัน ได้แก่ อัตลักษณ์ด้านภาษา อัตลักษณ์ด้านที่

อยู่อาศัย อัตลักษณ์ด้านการแต่งกาย อัตลักษณ์ด้านอาหาร อัตลักษณ์ด้านพิธีกรรมความเชื่อ 

อัตลักษณ์ด้านประเพณี อัตลักษณ์ด้านดนตรีและการรำ กระบวนการเรียนรู้อัตลักษณ์ทางชาติ

กระบวนการเรยีนรู้อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญ: กรณศึีกษา

บ้านวังกะ ตำบลหนองลู อำเภอสังขละบุรี จังหวัดกาญจนบุรี 

The Learning Process of Mon Ethnic Identities: A Case 

Study of Ban Wang Ka, Nong Lu Sub-district, Sangkhla 

Buri District, Kanchanaburi Province 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 9 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2564  l 256 

บทความวจัิย  (Research Article) 

 

mailto:chimmanee2531@gmail.com


พันธุ์มอญเกิดขึ้นในลักษณะของวัฒนธรรมชุมชน ก่อตัวขึ้นจากการต่อสู้เพื่อให้ทุกคนมีอยู่มีกิน 

เอาชีวิตรอด และความสัมพันธ์ร่วมกันในชุมชน เกิดวัฒนธรรมการผลิต การสร้างระบบคุณค่า

พร้อมกับพิธีกรรมต่าง ๆ นำไปสู่การจัดระบบความสัมพันธ์ที่ทำให้สมาชิกในชุมชนอยู่ร่วมกัน

อย่างสันติ แสดงถึงพหุอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์มอญในชุมชนบ้านวังกะว่า “ตัวเป็นไทย  

ใจเป็นมอญ”  
 

คำสำคัญ:  อัตลักษณ์ชาติพันธุ์, กระบวนการเรียนรู้, พรมแดนชาติพันธุ์ 
 

Abstract  
 The ethnic Mon of Ban Wang Ka immigrated to Thailand in 1948 mainly because of 

political reason. Their ethnic identities are results of economic, social and political interactions 

and selections of cultural differences as their symbols using the past to serve the present.  

These identities are language, housing, dressing, food, rituals, beliefs, traditions, music and 

dance. The learning process of Mon ethnic identities happens as community culture where 

people struggle for wellbeing and survival.   Relationship in the community causes production 

culture.  They build a value system with various rituals that lead to a relationship system that 

makes people in the community live together happily with peace.  This illustrates the multi-

identities of the ethnic Mon of Ban Wang Ka as reflected in the slogan “Thai bodies with 

Mon’s hearts”. 
 

Keywords:  Ethnic identities, learning process, ethnic border 
 

บทนำ 

"มอญ" มีประวัติศาสตร์แห่งอาณาจักรอันรุ่งเรือง ด้วยสภาพเศรษฐกิจ สังคม การเมือง 

และวัฒนธรรมประเพณี จนถือได้ว่ามอญเป็นครูหรือต้นแบบของอาณาจักรทั้งหลายทั้งปวงที่

เป็นเพื่อนบ้าน ทั้งเมียนมา ไทย ลาว และเขมร บรรพชนของชาวมอญได้ดิ้นรนต่อสู่เพื่อรักษา

อาณาจักรต่าง ๆ ของตนเอาไว้อย่างสุดกำลังความสามารถแต่ถึงกระนั้นก็ต้องสูญเสีย

อาณาจักรสุดท้ายแก่พม่าในปี พ.ศ. 2300 และถูกผนวกเข้าเป็นส่วนหนึ่งของเมียนมาเป็นต้นมา 

มอญผู้ที่เคยครอบครองผืนแผ่นดินกว้างใหญ่ไพศาลจากเมียนมาตอนล่างไปจนถึงที่ราบ

ตอนกลางของลุ่มน้ำแม่กลอง และเจ้าพระยามาแต่โบราณ  โดยมีอาณาจักรสำคัญตั้งอยู่ทาง

เหนือและตะวันออกเฉียงเหนือ อันประกอบด้วยอาณาจักรหริภุญไชย และศรีเทพ ส่วนเมือง

257 l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 9 No. 1 January - June 2021 

2020 

 



หลวงดั้งเดิมของชาวมอญ คือ กรุงหงสาวดีหรือพะโค (Pegu) อย่างไรก็ตามหลังที่บรรพชนมอญ

ได้ใช้ความพยายาม อย่างต่อเนื่องแต่ไม่บรรลุผลในการกอบกู้อิสรภาพจากเมียนมา ผู้ถือได้ว่า

เป็นศัตรูตัวฉกาจของคนมอญกลุ่มวัฒนธรรมดั้งเดิมกลุ่มนี้จึงกลายเป็นชนชาติที่ไร้ประเทศ  

ผลที่เกิดขึน้ คือ การอพยพเข้าสู่ดินแดนประเทศไทย (Winichkul, 1999)  

กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ ปัจจุบันมีประชากรมากกว่า 12,000 คน ส่วนใหญ่

อพยพมาจากหมู่บ้านต่าง ๆ ในรัฐมอญของสาธารณรัฐสหภาพเมียนมา เช่น เมืองเย เมืองสอง

ปึก เมืองมูเดิง เมืองเมาะลำเลิง เมืองสะเทิม เป็นต้น การอพยพของกลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวัง

กะ เข้ามาในดินแดนประเทศไทยนอกจากเหตุผลทางด้านการเมืองยังพบว่า มีเหตุผลต่าง ๆ  

ที่เอื้อในการอพยพเข้ามา โดย สุจริตลักษณ์ ดีผดุง และประภาศรี ดำสอาด (2550) เจือจันทร์ 

วงศ์พลกานันท์ (2549) และข้อมูลในการสำรวจการอพยพของกลุ่มชาติพันธุ์มอญด้วยเหตุ

ผลต่าง ๆ ดังนี้ (1) การมีเขตติดต่อกัน การที่เคยมีการเดินทางเข้าออกไปมาหาสู่หรือทำมาหา

กินตามบริเวณพื้นที่ติดต่อกันมาแต่เก่าก่อนโดยที่ไม่ต้องคำนึงถึงเส้นปักปันเขตแดน (2) การมี

ความโอบอ้อมและเมตตาอารีของคนไทย (3) สภาพสังคมที่ดีกว่า  ภายในอาณาเขตของประเทศ

ไทย กลุ่มชาติพันธุ์มอญที่อพยพเข้ามาสามารถทำมาหากินได้ในสภาพที่ดีพอใช้ และไม่ต้อง

หวาดกลัวต่อการถูกบังคับเป็นแรงงานทาสเหมือนในเมียนมา (4) สภาพเศรษฐกิจที่ดีกว่า และ

การทำมาหากินที่อุดมสมบูรณ์แม้จะไม่ร่ำรวยมาก แต่เมื่อเทียบกับประเทศเพื่อนบ้านที่มี  

อาณาเขตติดต่อกับประเทศไทยทั้งหมด การทำมาหากินในประเทศไทยนับว่าดีกว่าเกือบทุก

ประเทศในภูมิภาค (5) การนับถือพระพุทธศาสนา ทั้ งชาวมอญและชาวไทยก็นับถือ

พระพุทธศาสนาเหมือนกันและ (6) นโยบายผ่อนผันของรัฐบาลไทย ไม่เคยมีนโยบายสกัดกั้น

หรือผลักดันอย่างรุนแรงและเฉียบขาดต่อชนกลุ่มน้อยที่เข้ามาในประเทศไทย 

ปรากฎการณ์ดังกล่าวเป็นที่น่าสนใจศึกษา เพราะสามารถทำให้ค้นหาอัตลักษณ์ทาง

ชาติพันธุ์ และกระบวนการเรียนรู้ของชุมชนบ้านวังกะ ภายใต้กระแสโลกาภิวัตน์และการพัฒนา

จากรัฐไทย นอกจากนี้ชุมชนยังมีความน่าสนใจหลายประการ คือ (1) การก่อตั้งชุมชนมอญ 

ตั้งแต่อพยพในช่วง พ.ศ. 2491 นั้น มีการตั้งบ้านเรือนบริเวณสามประสบ พื้นที่ระหว่างลำน้ำบี

คลี่ ซองกาเลีย และรันตี ต่อมาการสร้างเขื่อนเขาแหลมในปี พ.ศ. 2524 - 2527 กลุ่มชาติพันธุ์

มอญต้องอพยพขึ้นมาในพื้นที่จัดสรร และมีพัฒนาการขยายเป็นชุมชนขนาดใหญ่ ได้รับการ

ยอมรับเป็นส่วนหนึ่งของสังคมท้องถิ่นที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์ (2) กลุ่มชาติพันธุ์

มอญบ้านวังกะ เป็นกลุ่มมอญใหม่ โดยอพยพเข้ามาในประเทศไทยในปี พ.ศ. 2491 ด้วยสาเหตุ

จากสถานการณ์ทางการเมือง ทางราชการไทยจัดให้เป็นผู้พลัดถิ่นสัญชาติเมียนมา และ

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 9 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2564  l 258 



ดำเนินการด้านสิทธิมนุษยชน เป็นพลเมืองไทย ตั้งแต่ ปี พ.ศ. 2545 เป็นต้นมาซึ่งปัจจุบัน (พ.ศ.

2563) ได้รับสัญชาติไทยเพียง 4,890 คน (3) ชุมชนชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะสู่กระบวนการ

กลายเป็นสินค้า เกิดการขยายตัวจากการเข้ามาของนักท่องเที่ยวโดยมีสัญลักษณ์สะพานไม้

มอญเป็นจุดขายทางวัฒนธรรม (4) ชุมชนมอญบ้านวังกะ มีผู้นำทางวัฒนธรรมที่สำคัญ คือ 

หลวงพ่ออุตตมะ พระสงฆ์ชาวมอญผู้สร้างความเป็นปึกแผ่นให้กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ  

(5) สถานการณ์ที่เปลี่ยนแปลงในระยะเวลากว่า 70 ปี บนพื้นที่ชายแดนไทย – เมียนมา กลุ่มชาติ

พันธุ์มอญมีการปรับตัวเข้าหารัฐไทย วาทกรรมอัตลักษณ์ที่ว่า “ตัวไทย ใจเป็นมอญ” และ  

(6) ชุมชนมอญบ้านวังกะ มีระบบความเชื่อการนับถือผีควบคู่กับพระพุทธศาสนา ทั้งผีบรรพ

บุรุษและผีเจ้าที่ นำไปสู่รูปแบบการจัดพิธีกรรมในการเลี้ยงผีเพื่อแสดงความเคารพ และจัด

ระเบียบร่วมกันในชุมชน 

กล่าวได้ว่าการมองอัตลักษณ์และความเป็นชุมชนมอญที่เลื่อนไหล ไม่ผูกติดกับ

อาณาเขตที่แน่นอนให้ความสำคัญกับการศึกษาที่มีลักษณะเป็นพลวัต เน้นการตีความ อธิบาย

ปรากฎการณ์ โดยผลที่เกิดขึ้น คือ การหาแนวทางส่งเสริมกระบวนการเรียนรู้การดำรงอัต

ลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์มอญที่ได้ชื่อว่าเป็นคนไร้แผ่นดินเพื่อการดำรงอยู่ของอัตลักษณ์ โดย

เชื่อมโยงวัฒนธรรมจากอดีตสืบทอดสู่ปัจจุบัน อย่างรู้เท่าทันกับสถานการณ์ มีผลถึงยุคสมัย

ปัจจุบัน มีอัตลักษณ์ศักดิ์ศรีของตน เกิดองค์ความรู้เป็นชุมชนแห่งการเรียนรู้ที่เหมาะสมกับ

บริบท สามารถดำรงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ และเครือข่ายความสัมพันธ์ระบบเครือญาติที่เป็น

สิ่งยึดโยงให้วัฒนธรรมมอญและอัตลักษณ์ความเป็นมอญตั้งมั่นอยู่ได้จนถึงวันนี้ 
 

วัตถุประสงค์ในการศึกษา 
1. เพื่อศึกษาอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ ตำบลหนองลู อำเภอสังขละบุรี 

จังหวัดกาญจนบุรี  

2. เพื่อสังเคราะห์กระบวนการเรียนรู้อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ ตำบล

หนองลู อำเภอสังขละบุรี จังหวัดกาญจนบุรี  
 

กรอบแนวคิดและสมมุตฐิาน 
การศึกษาประเด็นทางด้านอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญที่ผ่านมา พบงานวิจัยที่

หลากหลาย เช่น การศึกษาโดยยศ สันตสมบัติ  (2559) องค์ บรรจุน (2560) เจือจันทร์  

วงศ์พลกานันท์ (2549) กล่าวถึงประเด็นอัตลักษณ์ของชาวมอญ ปราฏกให้เห็น เช่น ภาษา  

การแสดง พิธีกรรม ความเชื่อต่าง ๆ โดยมีการสื่อสารเป็นเคร่ืองมือหลักในการสร้างอัตลักษณ์

259 l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 9 No. 1 January - June 2021 

2020 

 



ของกลุ่มชาติพันธุ์มอญให้เกิดขึ้น และช่วยทำให้กลุ่มชาติพันธุ์มอญได้ดำรงอัตลักษณ์ของกลุ่ม

ชนเอาไว้ นอกจากนี้ยังพบด้วยว่ากระแสโลกาภิวัตน์ ด้านการเมือง เศรษฐกิจ สังคม ระบบทุน

นิยม และสิ่งแวดล้อม มีผลอย่างย่ิงต่อการสูญหายของอัตลักษณ์ความเป็นมอญ ดังปรากฏใน

งานวิจัยของ ไฉน สนสกุล (2535) สุจริตลักษณ์ ดีผดุง (2545) ชลธิรา สัตยาวัฒนา และคณะ 

(2547) และ สุจิตรา เปลี่ยนรุ่ง (2553) อย่างไรก็ตามในประเด็นเรื่องอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์

มอญ มีข้อค้นพบว่าการศึกษาข้างต้นล้วนมุ่งศึกษาอัตลักษณ์เพื่อการสืบทอดความเป็นมอญ

เท่านั้นผ่านประเพณี ความเชื่อ และพิธีกรรมที่ผ่านจากบรรพบุรุษ โดยประเด็นดังกล่าวใช้พื้นที่

ต่าง ๆ ประเทศไทย ซึ่งมีบริบทที่แตกต่างกัน ระยะเวลาที่ใช้ในการศึกษามากกว่า 10 ปี ดังนั้นใน

การศึกษาของผู้วิจัยจะศึกษาเพิ่มเติมในประเด็นกระบวนการเรียนรู้ในการดำงอัตลักษณ์ทาง

ชาติพันธุ์มอญในพื้นที่ชายแดนไทย – เมียนมากับบริบทสังคมในปัจจุบันซึ่งเป็นภาพสะท้อน

ความแตกต่างบนพืน้ที่พหุวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ที่หลากหลายประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์

กะเหร่ียง เมียนมา ลาว มุสลิม และมอญ 
 

วิธีวิทยาการวิจัย 
งานวิจัยนี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ ประยุกต์วิธีวิทยาแบบชาติพันธุ์วรรณนา  

เก็บข้อมูลโดยการค้นคว้าจากเอกสาร ข้อมูลจากภาคสนาม ใช้วิธีสัมภาษณ์แบบเจาะลึก  

การสังเกตแบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม  ในพื้นที่ "ส่วนตัว" และพื้นที่ "สาธารณะ" ผู้วิจัย

วิเคราะห์ข้อมูลที่ ได้จากการเก็บข้อมูล โดยมีการตรวจสอบข้อมูลทุกขั้นตอน ผู้วิจัยมี  

การวางแผนโดยใช้เทคนิคเพื่อให้ได้ข้อมูลลึกและรายละเอียดมีความน่าเชื่อถือ ดังนี้ 

1. การเลือกสนามวิจัยและสถานการณ์ทางสังคม: การศึกษาสํารวจ ด้วยเหตุผลของ

ความสะดวกในการเดินทางเข้าถึงหมู่บ้าน โดยเข้าไปติดต่อกับผู้ใหญ่บ้านอย่างไม่เป็นทางการ 

กําหนดวันที่จะเข้าไปศึกษาสังเกตและสัมภาษณ์  เพื่อให้นักวิจัยมีผู้นําในการเข้าไปสัมภาษณ์ยัง

ครัวเรือนต่าง ๆ และรวมถึงสถานการณ์ทางสังคม ได้แก่ สถานที่ในชุมชนแห่งนี้มีการทำ

กิจกรรมร่วมกันในงานประเพณีต่าง ๆ รวมถึงวิถีชีวิตประจำวัน ผู้แสดง ในที่นี้ คือ กลุ่มผู้ให้

ข้อมูลสำคัญ คือ กลุ่มชาติพันธุ์มอญ และผู้นำชุมชนอย่างเป็นทางการ เป็นผู้อธิบายถึงลักษณะ

และการใช้ชีวติในชุมชน  

2. การเข้าสนาม: การเข้าชุมชนอย่างไม่เป็นทางการ โดยการเข้าศึกษาวิจัยหมู่บ้าน

อย่างไม่เป็นทางการ โดยการประสานติดต่อผู้ใหญ่บ้านของชุมชน และสร้างปฏิสัมพันธ์กับ

ชุมชน โดยวิธีการเข้าร่วมกิจกรรมต่าง ๆ ที่จัดขึ้นในชุมชน โดยใช้เวลา 1 ปี ตั้งแต่เดือนเมษายน 

พ.ศ. 2559 – เมษายน พ.ศ. 2560 ในการเข้าไปสังเกตและเข้าร่วมกิจกรรมที่จัดขึน้ในชุมชน 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 9 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2564  l 260 



3. การเยือนชุมชนที่ศึกษา: ผู้วิจัยหาแหล่งข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับวิถีการดำเนินชีวิต

ของกลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ และชุมชนบ้านเจดีย์สามองค์ซึ่งเป็นหมู่บ้านใกล้เคียง ทั้ง

แหล่งข้อมูลจากเจ้าอาวาสวัดวังก์วิเวการาม (ซึ่งเป็นศูนย์รวมจิตใจ) และปราชญ์ชุมชนด้าน

วัฒนธรรม จำนวน 10 คน โดยวิธีการคัดเลือกเฉพาะเจาะจง การสำรวจชุมชนโดยจัดทำแผนที่

เดินดิน ทำให้นักวิจัยเห็นโครงสร้าง ลักษณะทางภูมิศาสตร์ ลักษณะทางเศรษฐกิจและสังคม

ของชุมชนบ้านวังกะ   

4. การสังเกตอย่างมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม: เพื่อเก็บข้อมูลปฐมภูมิด้านต่าง ๆ 

ของชีวิตคนในชุมชน ทำให้ค้นพบสถานการณ์ทางวัฒนธรรมในชุมชน เข้าใจเกี่ยวกับประเพณี

และพิธีกรรม และนำข้อมูลมาตรวจสอบความถูกต้องของการศึกษาโดยการจัดสนทนากลุ่ม

ย่อย ในลักษณะแผนผังความคิด 

5. การสัมภาษณ์ ผู้ให้ข่าวสำคัญโดยการสัมภาษณ์แบบเจาะลึก ( In – depth 

interview) : โดยกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ คือ เจ้าอาวาสวัดวังก์วิเวการาม ผู้นำชุมชน กำนัน 

ผู้ใหญ่บ้าน กลุ่มชาติพันธุ์มอญ จำนวน  15 คน กลุ่มผู้ให้ข้อมูลรอง คือ หน่วยงานราชการใน

พื้นที่ และองค์กรพัฒนาเอกชน (NEG) จำนวน 12 คน โดยใช้วิธีการเลือกกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก/

และกลุ่มผู้ให้ข้อมูลร่วมกรณีหลากหลาย (Maximum Variation Sampling) เป็นการเลือกตัวอย่าง

ที่ครอบคลุมความหลากหลายที่ผู้วิจัยให้ความสนใจเพื่อทำความเข้าใจปรากฏการณ์ที่แตกต่าง

กัน และในระยะเวลาที่ต่างกัน 

6. จัดสนทนากลุ่มย่อย: เป็นวิธีการสนทนากับกลุ่มชาติพันธุ์มอญ เจ้าหน้าที่ภาครัฐ

และนักพัฒนาองค์กรเอกชน โดยผู้วิจัยได้กำหนดประเด็นที่จะรวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับสภาพ

บริบทของชุมชน ด้านประวัติศาสตร์ชุมชนและเหตุการณ์สำคัญในอดีต สภาพกายภาพ สภาพ

สังคมและวัฒนธรรม สภาพทรัพยากรธรรมชาติ สภาพเศรษฐกิจ รวมทั้งสภาพปัญหาทั่วไปของ

ชุมชน และวิถีการดำเนินชีวติของกลุ่มชาติพันธุ์มอญ 

7. การวิเคราะห์ข้อมูล: ในกระบวนการวิเคราะห์ข้อมูลเร่ิมขึ้นในขณะการทบทวน

วรรณกรรมที่เกี่ยวข้อง อย่างไรก็ตามการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงลึกจะเร่ิมขึ้นเมื่อข้อมูลสนามอิ่มตัว 

การวิเคราะห์เชิงลึกนั้นใช้การตรวจสอบข้อมูลสามเส้าทั้งด้านตัวผู้วิจัย ด้านเวลาและด้าน

วิธีการ นอกจากนี้ยังให้ความสำคัญกับการจำแนกข้อมูลด้วยฐานความเหมือนความต่างด้วย

ข้อมูลที่ได้จากการวิเคราะห์สังเคราะห์ดังกล่าวจะถูกนำเสนอต่อชุมชนด้วยการจัดเวทีเสวนาขึ้น

ซึ่งประโยชน์ที่ได้คือการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ การตรวจสอบข้อมูลร่วมกันและการสนับสนุน

261 l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 9 No. 1 January - June 2021 

2020 

 



กระบวนการมีส่วนร่วมให้เกิดขึ้นในงานศึกษาวิจัยภายหลังการวิเคราะห์ข้อมูลเสร็จสิ้นจนได้

องค์ความรู้ที่ทุกฝ่ายเข้าใจตรงกัน กระบวนการเขียนรายงานการวิจัยจะเร่ิมต้นขึน้  

8. การตรวจสอบความน่าเชื่อถือ: การตรวจสอบข้อมูลเป็นการดำเนินการหลังการ

เก็บรวบรวมข้อมูล และก่อนการวิเคราะห์ข้อมูล โดยในการวิจัยคร้ังนี้มีการตรวจสอบข้อมูล

แบบสามเส้า ได้แก่ 

- การตรวจสอบสามเส้าด้านข้อมูล (data triangulation) ซึ่งจะเป็นการพิจารณาว่า

ข้อมูลที่ได้มาน่าเชื่อถือเพียงใด โดยจะตรวจสอบจากแหล่งบุคคลผู้ให้ข้อมูลที่ต่างแหล่งกัน 

ได้แก่ เกษตรกร ปราชญ์/ผู้รู้ ผู้นำชุมชน ครู และนักพัฒนาองค์กรเอกชนในพืน้ที่ 

- การตรวจสอบสามเส้าด้านวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูล (methodological triangulation) 

ซึ่งจะพิจารณาจากวิธีการในการเก็บรวบรวมข้อมูลต่าง ๆ กัน เพื่อตรวจสอบความสอดคล้อง

ของข้อมูลในประเด็นเดียวกัน โดยวิธีการที่ใช้ ได้แก่ การสังเกตแบบมีส่วนร่วม การสัมภาษณ์

แบบเจาะจง และการสนทนากลุ่ม 

9. การจัดเวทีคืนข้อมูลและตรวจสอบข้อมูลงานวิจัย เพื่อนำเสนอข้อมูลผลการวิจัย

เบื้องต้นให้ชุมชนตรวจสอบความถูกต้อง แลกเปลี่ยน และระดมความคิดเห็นในการตรวจสอบ

ความถูกต้องและยืนยันข้อมูลในวันที่ 28 กันยายน พ.ศ. 2561 ณ โรงเรียนวัดวังก์วิเวการาม 

จังหวัดกาญจนบุร ี 
 

ผลการศกึษา 
 การศึกษาปรากฏการณ์ของชุมชนมอญบ้านวังกะใช้แนวทางการศึกษาปราการณ์

วิทยา: ทฤษฏีว่าด้วยการศึกษาวิถีมนุษย์ (Avery, Auvien, Streibal and Weiss, 1981) เป็น

เคร่ืองมือสำคัญในสายมานุษยวิทยาเพื่อการเข้าไปศึกษา ตัวตน กลุ่มคนในสภาวะของการดำรง

ชีพในชีวิตประจำวันโดยที่ไม่ทำให้กระทบกระเทือนการดำรงชีพหรือการอาศัยอยู่ของพวกเขา 

ขณะสายสังคมวิทยาใช้ปรากฎการณ์วิทยาเพื่อเข้าไปทำความเข้าใจสังคมคนที่อาศัยในสังคมนั้น 

โดยอาศัยทฤษฏีที่อยู่นอกเหนือจากโครงสร้างนิยมหรือหลังโครงสร้างนิยม สำหรับแนวคิด

ปรากฎกาณ์วิทยาเป็นแนวทางศึกษาปรากฎการณ์สังคมจากสภาพแวดล้อมตามความเป็นจริง

ทุกมิติ เพื่อพิจารณาความสัมพันธ์ของปรากฎการณ์กับสภาพแวดล้อม เป็นการแสวงหาความรู้

โดยเน้นความสำคัญของข้อมูลด้านความรู้สึกนึกคิด การให้ความหมายหรือการนิยาม

สถานการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น เชื่อว่าทฤษฎีปรากฏการณ์วิทยาเปิดโอกาสให้เราอธิบายแนวคิด

เร่ืองจิตวิญญาณของถิ่นที่ (Sprit of Place)ที่ประกอบไปด้วยสองส่วนหลักคือส่วนของการสร้าง 

(building) ที่เน้นความสำคัญด้านกายภาพและส่วนของโครงข่ายความสัมพันธ์ที่เน้นการอยู่อาศัย 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 9 ฉบับที่ 1 มกราคม – มิถุนายน 2564  l 262 



(dwelling) การเชื่อมโยงระหว่างชีวิตสภาวะของการมีตัวตน (being-in-the-world) และสภาวะ

แวดล้อมในชีวิตประจำวัน นำไปสู่การทำความเข้าใจอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญ และ

กระบวนการเรียนรู้ตามข้อค้นพบ ดังนี ้

อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ  

กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะมีลักษณะการดำรงชีวิตที่ สืบทอดจากบรรพบุ รุษ 

ผสมผสาน ปรับปรุง เปลี่ยนแปลงตามยุคสมัย เมื่อบริบทเปลี่ยนไปจึงมีลักษณะที่แสดงถึงตัวตน 

ผู้วิจัยค้นพบอัตลักษณ์ 7 ด้าน ทั้งนี้ถึงแม้ว่าลักษณะอัตลักษณ์ดังกล่าวมีลักษณะร่วมกับมอญ

ในพื้นที่อื่น ๆ ที่ประเทศไทยบ้างแต่รูปแบบดังกล่าวมีความเลื่อนไหล ไม่หยุดนิ่ง ซึ่งสามารถ

อธิบายได้ดังนี ้ 

 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

 

ภาพที่ 1 อัตลักษณ์ทางชาติพนัธุ์มอญบ้านวังกะ ประเทศไทย 

รายละเอยีดอัตลักษณ์ที่ค้นพบในชุมชนมอญบ้านวงักะ สามารถสรุปได้ดงันี้ 

 

 
 

    อัตลักษณ์ทางชาตพินัธุ์มอญ 

อาหาร 

 

ท่ีอยู่อาศัย 

 

การแต่งกาย 

 

พธีิกรรม 

 

ดนตรแีละการรำ 

 

ประเพณี 

 

ภาษา 

 

263 l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 9 No. 1 January - June 2021 

2020 

 



ตารางท่ี 1 อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ  

อัตลักษณ์ทาง

ชาตพิันธุ ์

รายละเอียด 

อาหาร วิธีการรับประทานอาหารของมอญบ้านวังกะ นิยมรับประทานอาหารแค่ 2 มื้อ 

ไดแ้ก่ ช่วง 11 โมง และ 17.00 เป็นต้นไป กลุ่มชาติพันธุ์มอญเน้นนำทรัพยากรที่อยู่

ในชุมชนมาประกอบอาหาร เน้นรสชาติเปร้ียว เช่น กระเจี๊ยบ มะตาด เป็นต้น 

อาหารที่เป็นอัตลักษณ์ของมอญวังกะ ได้แก่ ขนมจีนน้ำยาหยวกกล้วย ข้าวแช่ 

(สงกรานต์) เป็นต้น  

ดนตรีและ 

การรำ 

ได้รับการถ่ายทอดมาจากผู้ชำนาญด้านดนตรีที่มาจากเมืองมอญ ฝึกซ้อมให้กับ

สมาชิกในชุมชนที่สนใจมีความชำนาญและสามารถสืบทอดวัฒนธรรมด้านดนตรี

และการรำจากรุ่นสู่รุ่น ปัจจุบันมี 3 กลุ่ม คือ (1) วงก่วนกว๊าดมอญ (2) วงปี่พาทย์

มอญหงสาวดี (3) วงดนตรีวัฒนธรรมมอญ การแสดงหรือการรำส่วนใหญ่จะ

เกี่ยวข้องกับตำนานกลุ่มชาติพันธุ์มอญ วิถีชีวิต และพระพุทธศาสนา อย่างไรก็

ตามวัฒนธรรมด้านดนตรีมอญมีการปรับตัวให้สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลง

และความก้าวหน้าของเทคโนโลยตีลอด ส่งผลต่อการสืบทอดมีความสะดวกมาก

ขึน้ 

ประเพณี อัตลักษณ์ด้านประเพณีของกลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ มีการจัดประเพณีรอบปี 

ส่วนใหญ่เน้นในเร่ืองวิถีการทำมาหากินในระบบการผลิต ซึ่งมีการปรับเปลี่ยน

และรือ้ฟื้นขึ้นมาโดยผู้นำทางจิตวิญญาณ คือ ทำบุญด้วยผลผลิตทางการเกษตร 

(จ็องโอ่ะฮ์ต่าน) ทานฟืน ถวายไฟ, การสอบธรรมะของพระภิกษุ กลุ่มชาติพันธุ์

ถวายเช้าและเพล, วันมาฆบูชา/กวนข้าวยาคู , วันมาฆบูชา, วันเกิดหลวงพ่อ

อุตตมะ, สงกรานต์มอญสังขละบุรี, ทำบุญสรงน้ำหลวงพ่ออุตตมะ, วันวิสาขบูชา

ตลาดนิพพาน/รดน้ำต้นโพธิ์, พิธีกรรมขอขมาครูบาอาจารย์, วันอาสาฬบูชา วัน

เข้าพรรษา/การตักบาตรดอกไม้, ทำบุญหม้อเงินหม้อทองคำ, ประเพณีตักบาตร

น้ำผ้ึง/ลอยเรือสะเดาะเคราะห์บูชาพระอุปคุต, วันออกพรรษา/ตักบาตรเทโว/ตัก

บาตรดอกไม้ 

ภาษา มอญมีภาษาพูดและภาษาเขียนเป็นของตัวเอง ถือเป็นอารยธรรมอันย่ิงใหญ่ แต่

สำหรับภาษาของกลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ สามารถสื่อสารในชีวิตประจำวัน

โดยใช้ภาษามอญ โดยเฉพาะรุ่นที่ 1 – 2 ซึ่งเป็นกลุ่มที่สามารถใช้ได้ทั้งภาษาพูด

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 9 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2564  l 264 



อัตลักษณ์ทาง

ชาตพิันธุ ์

รายละเอียด 

และภาษาเขียน ส่วนรุ่นที่ 3 ลงมานั้นสามารถสื่อสารภาษาพูดได้ แต่ไม่สามารถใช้

ภาษาเขียนได้  

พิธีกรรม พิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์มอญ บ้านวังกะ เน้นการผสมผสานระหว่าง

พระพุทธศาสนาและความเชื่อในสิ่งเหนือธรรมชาติ ซึ่งไดแ้ก่การนับถือผีบรรพชน 

โดยมีอยู่ 2 ระดับ คือ ผีหมู่บ้าน และ ผีบ้านผีเรือน โดยพิธีกรรมส่วนใหญ่สืบทอด

จากจากบรรพชน  

การแต่งกาย มีการแต่งกายที่โดดเด่น โดยกลุ่มที่แสดงอัตลักษณ์ได้ชัดเจนที่สุด คือ รุ่นที่ 1 -2 

โดยมีการแต่งกายด้วยชุดมอญในวันสำคัญ และในชีวิตประจำวัน โดยผู้หญิงจะมี

สไบและนุ่งถุงสีสันสดใส ส่วนผู้ชายจะนุ่งโสร่งลายตาลายสีแดง ที่แสดงอัตลักษณ์

สำคัญให้แตกต่างจากชนกลุ่มอื่น  

ท่ีอยู่อาศัย ตั้งแต่การอพยพเข้ามาสู่บ้านวังกะมีการตั้ งถิ่นฐานละแวกเดียวกันโดยใช้

ทรัพยากรในชุมชน คือ ไม้ไผ่รวกมาทำที่อยู่อาศัย ต่อมาเมื่อพื้นที่ย้ายขึ้นมาจาก

การสร้างเขื่อนทำให้กลุ่มชาติพันธุ์มอญมีการสร้างบ้านเรือน โดยนำไม้มาสร้างที่

อยู่อาศัยโดยยึดรูปแบบการสรา้งเรือนแบบมอญดั้งเดิม และมีการปรับปรุงต่อเติม

โดยใช้วัสดุอุตสาหกรรม ซึ่งจุดเด่นด้านที่อยู่อาศัย คือ การสร้างหิ้งพระที่ย่ืนออก

จากตัวบ้าน 

 

กระบวนการสรา้งอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญ ขึ้นอยู่กับองค์ประกอบทั้งภายใน และ

ภายนอก เกิดจากการปฏิสัมพันธ์ทั้งทางด้านเศรษฐกิจ สังคม การศึกษา และการสื่อสารใน

ชีวิตประจำวันในบริบทต่าง ๆ ของชุมชน ทำให้เกิดการสร้างพรมแดนชาติพันธุ์ ด้วยการ

เลือกสรรความแตกต่างทางวัฒนธรรมมาเป็นสัญลักษณ์ เพื่อรักษาไว้ซึ่งอัตลักษณ์ทางชาติ

พันธุ์ ดังนั้นผู้ที่สามารถรักษาอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญเอาไว้ได้อย่างสมบูรณ์ คือ มอญรุ่น

แรก มอญรุ่นที่สอง และส่งผ่านไปยังรุ่นที่สาม ได้แก่ 

รุ่นที่ 1 เป็นกลุ่มที่มีอายุมากที่สุดในชุมชน โดยกลุ่มนี้อพยพมาสู่ประเทศไทยเมื่อ 70 ปี 

ปัจจุบันยังมีชีวิตอยู่ประมาณ 60 คน จัดว่าเป็นกลุ่มที่รักษาตัวตนความเป็น “มอญ” ได้อย่าง

ชัดเจน  กล่าวคือ การแสดงตัวตนความเป็นมอญด้วยการแต่งกาย การไว้ทรงผม การกินหมาก 

การอนุรักษ์วัฒนธรรมประเพณีดั้งเดิมของกลุ่มชาติพันธุ์มอญ โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อแสดง

265 l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 9 No. 1 January - June 2021 

2020 

 



ความมีตัวตนและการรักษาไว้ใน “พื้นที่” ของคนชายขอบของสังคมไทยเพื่อต่อรองกับ

วัฒนธรรมกระแสหลัก และการท่องเที่ยวที่เข้ามากับคนส่วนใหญ่ในสังคมไทย  

 

“คนรุ่นพ่อรุ่นแม่ คือ รุ่นที่เป็นผู้หลักผู้ใหญ่ในชุมชน ส่วนมากจะล้ม

หายตายจากไปเกือบจะหมดแล้วในชุมชน ซึ่งจะเป็นได้ว่าคนรุ่นนี้มี

ความเป็นมอญสูงมาก เนื่องจากการรักษาตัวตนของมอญยังคงอยู่กับ

รุ่นนี ้เป็นเพราะว่าคนรุ่นนี้มีวัฒนธรรมของความเป็นมอญชัดเจนติดตัว

มาตั้งแต่ดินแดนของบรรพชน” (สนทนากลุ่ม 15 พฤษภาคม 2561) 

 

รุ่นที่ 2 เป็นผู้แบกรับภาระทางด้านเศรษฐกิจของครอบครัวเป็นหลัก มีภาระในการ

ดูแลครอบครัว ต้องทำงานและดูแลพ่อแม่ เลี้ยงลูก พร้อมกับการเปลี่ยนแปลงวิถีการผลิตใน

ชุมชน ถึงแม้จะเกิดในดินแดนเมียนมาและอพยพเข้ามาตามครอบครัว การพัฒนากระแส

หลักและกลไกทางสังคมไทยหรืออิทธิพลจากสื่อที่ใช้ประจำวัน รวมทั้งมีการปฏิสัมพันธ์กับ

กลุ่มต่างชาติพันธุ์ อัตลักษณ์จึงมีความเลื่อนไหลระหว่าง “ความเป็นมอญ” และ “ความเป็น

ไทย” โดยมีการรักษาขนบธรรมเนียมประเพณีมอญไว้ให้ไดม้ากที่สุด   

 

“การต้องออกไปทำงาน หรือรับจ้างทั่วไป เป็นสิ่งที่เป็นหน้าที่หลัก

ของเรา เพราะจะได้นำเงินที่ได้มาดูแลดครอบครัว นอกจากนี้การ

สื่อสารโดยการใช้ภาษาไทยเป็นหลักในการทำงานต่างถิ่นเป็นสิ่งสำคัญ 

เนื่องจากในอำเภอสังขละบุรีมีกลุ่มชาติพันธุ์หลายกลุ่ม ภาษาที่เหมาะ

ในการสื่อสารมากที่สุด คือ การใช้ภาษาไทย” (กลุ่มชาติพันธุ์มอญรุ่นที่ 

2, นางเอ สัมภาษณ์เมื่อวันที่ 6 พฤษภาคม 2561)  

 

รุ่นที่  3 ถูกคาดหวังจากชุมชน แต่ผลจากการพัฒนาจากรัฐไทย กระแสการ

ท่องเที่ยว การเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ สังคม อาชีพ รวมทั้งการเลือกคู่ครองต้องแยกตัว

ออกไปจากชุมชน และปรับตัวให้เข้ากับสิ่งแวดล้อมใหม่ “ความเป็นมอญ” จึงถูกกดทับด้วย 

“ความเป็นไทย” แสดงพหุอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์มอญว่า “ตัวเป็นไทย ใจเป็นมอญ”  

 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 9 ฉบบัที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2564  l 266 



“รุ่นนี้ถือเป็นกลุ่มที่มีความเลื่อนไหลทางอัตลักษณ์อย่างมาก 

เพราะเนื่องจากว่าเป็นรุ่นที่ได้รับสัญชาติไทยหมดแล้ว แต่ได้รับการ

ปลูกฝังประเพณี วัฒนธรรมความเป็นมอญจากบรรพบุรุษทำให้เกิด

การกดทับทั้งความเป็นและความเป็นมอญ ซึ่งเขาจะแสดงออกตาม

บริบทที่จะให้เขาเป็น” (นักวิชาการด้านมอญศึกษา, สัมภาษณ์เมื่อวันที่ 

7 เมษายน 2561)  

  

การสร้างตัวตนของความเป็น “มอญ” มีผลมาจากปัจจัยทั้งภายในและภายนอก

ชุมชน ผลกระทบที่มีการปฏิสัมพันธ์กับคนต่างถิ่น บนพืน้ที่ชายแดน ไทย – เมียนมา และการ

พัฒนาจากกระแสหลัก การท่องเที่ยว และสภาพแวดล้อมทางเศรษฐกิจ สังคม ที่

เปลี่ยนแปลงไป ดังนั้นผู้ที่รักษาอัตลักษณ์มอญไว้ได้อย่างมั่นคง โดยไม่ต้องอาศัยการแสดง

ด้วย “การจัดฉาก” ได้แก่ คนสูงวัยในชุมชน ซึ่งอยู่ในช่วงอายุ เกือบ 70 ปี ขึน้ไป ถึงแม้ว่าคน

เหล่านี้บางคนจะได้รับสัญชาติไทยแล้วก็ตาม แต่ความเป็นมอญได้แทรกซึมเข้าไปในระดับ

จิตใจส่วนลึก ไม่อาจเปลี่ยนแปลงกลุ่มสูงวัยในที่นี่ได้ ความเต็มใจที่จะใชช้ีวติตามอัตภาพโดย

มีพระพุทธศาสนาเป็นสรณะแห่งชีวิต กิจวัตรประจำวันตั้งแต่เช้าตรู่ไปจนกระทั่งถึงเวลาก่อน

เข้านอน กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะมีอัตลักษณ์หลากหลายและผันแปรไม่หยุดนิ่ง มีการ

เลือกใช้อัตลักษณ์บางส่วนเพื่อต่อรอง ประนีประนอม เมื่อต้องปฏิสัมพันธ์กับสภาพสังคมที่

แตกต่างกันออกไป โดยเฉพาะชุมชนบ้านวังกะท่ามกลางกระแสโลกาภิวัตน์ อัตลักษณ์ทาง

ชาติพันธุ์ที่ได้รับการสืบทอดและนำมาใชส้ร้างเป็นพรมแดนชาติพันธุ์ของกลุ่มชาติพันธุ์มอญ

มีทั้งหมด 4 ประการ คือ  

1. จิตสำนึกของความเป็น “มอญ” จิตสำนึกทางประวัติศาสตร์ ที่ทำให้เส้นพรมแดน

ทางชาติพันธุ์เกิดความเปลี่ยนแปลงหลังเมียนมาละเมิดสัญญาปางโหลง ซึ่งเห็นได้ว่ากลุ่ม

ชาติพันธุ์มอญสูงอายุ รุ่นนี้พยายามดำรงอัตลักษณ์ดั้งเดิมของกลุ่มชาติพันธุ์มอญเอาไวอ้ย่าง

เหนียวแน่น และไม่ต้องอาศัยการปรุงแต่ง ส่วนรุ่นที่สอง เป็นรุ่นที่ถือได้ว่าเป็นจุดเชื่อมไปยัง

รุ่นที่สาม และรุ่นที่สี่ โดยความเป็นชาติพันธุ์มอญได้คลายความเข้มข้นลงไปบ้างด้วย

องค์ประกอบจากสภาพแวดล้อม เศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม และการปฏิสัมพันธ์กับกลุ่ม

ชาติพันธุ์อื่น ๆ รุ่นนี้ถือว่าเป็นรุ่นแห่งการแบกรับความรับผิดชอบทางสังคม และเป็นรุ่นที่มี

อยู่มากที่สุดในชุมชนมอญ ส่วนรุ่นที่สามและรุ่นที่สี่ ถือได้ว่าเป็นมอญรุ่นใหม่ ถือสัญชาติไทย 

จัดว่าเป็นกลุ่มที่มีความเข้มข้นของความเป็นมอญน้อยที่สุด ขึ้นอยู่กับองค์ประกอบภายใน

267 l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 9 No. 1 January - June 2021 

2020 

 



และภายนอก เกิดจากการปะทะสังสรรค์ทางวัฒนธรรมกับคนต่างกลุ่มชาติพันธุ์ การพัฒนา

จากรัฐไทยให้เป็นไทยแท้ การท่องเที่ยว ทำให้คนกลุ่มนี้มีความรู้สึกว่าตัวตนของความเป็น

มอญจะเลือกมาแทนที่เมื่อไรก็ไดห้ากต้องการ สะท้อนการปรับตัวให้เข้ากับการเปลี่ยนแปลง

จากการพัฒนาจากกระแสหลัก และด้วยข้อจำกัดด้านทรัพยากรที่ดิน กลุ่มชาติพันธุ์มอญ

เองต้องดิ้นรนเพื่อความอยู่รอดด้วยการประกอบอาชีพต่าง ๆ สภาพทางภูมิศาสตร์ทำให้

ชุมชนมีความน่าสนใจเป็นชุมชนชาติพันธุ์ชายแดน มีจุดเด่นด้านวิถีชีวิต สร้างให้เกิดรายได้ 

สรา้งงาน สร้างอาชีพ การบรกิารและค้าขายในชุมชนขึน้ 

2. การมีสายเลือดมอญ  

3. การรู้จักประวัติศาสตร์ความเป็นมาของชนชาติมอญ กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวัง

กะ มีความภาคภูมิใจในอาณาจักรหงสาวดีและประวัติศาสตร์อันยาวนานของตน มอญที่มีอายุ 

70 ปีขึ้นไป มีความผูกพันธ์กับรัฐมอญที่ตนอพยพมา นโยบายการกลืนกลายระหว่างชนชาติ

มอญ – เมียนมาทำให้วัฒนธรรมมอญถูกปรับมาเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมของเมียนมา 

กลุ่มชาติพันธุ์มอญสร้างอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ขึ้นใหม่เพื่อมารับใช้อดีตที่สูญหายไป ประเพณี

ประดิษฐ์ของกลุ่มชาติพันธุ์มอญที่มีความโดดเด่น ได้แก่ ธงชาติมอญ วันชาติมอญ ชุดแต่งกาย

ประจำชาติ เป็นต้น สัญลักษณ์เหล่านี้เป็นสิ่งที่กลุ่มชาติพันธุ์มอญในเขตแดนไทย – เมียนมารับรู้

ในฐานะเคร่ืองหมายที่บ่งบอกถึงความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของกลุ่มชาติพันธุ์มอญในชุมชน

จินตนาการ การจัดงานเฉลิมฉลองวันชาติมอญ จัดขึ้นทุกปีในวันแรม 1 ค่ำ เดือน 3 ตามปฏิทิน

จันทรคติ ณ ด่านเจดีย์สามองค์ ซึ่งเป็นจุดชายแดนระหว่างไทย – เมียนมา โดยใช้ธงชาติมอญ

เป็นสัญลักษณ์ร่วมกัน ประกอบด้วยรูปหงส์สีเหลืองบินมุ่งตรงไปยังดวงดาวสีฟ้า พื้นธงชาติสี

แดงหมายถึงความกล้าหาญ สีเหลืองเป็นสัญลักษณ์แห่งชัยชนะ ความเป็นผู้มีเกียรติยศ และสี

ฟ้าเป็นสัญลักษณ์แห่งสัจจะ/ความจริง ดาวสีฟ้าเป็นสัญลักษณ์แทนดาวนำวิถีที่อยู่ ณ ขั้วโลก 

สัญลักษณ์แห่งเจตนารมณ์ของความเป็นชาติมอญ แต่งกายด้วยชุดประจำชาติมอญผู้ชายนุ่ง

โสร่งสีแดงลายคันนาและสวมเสื้อแขนยาวสีขาวมีลายตารางสีแดง ส่วนผู้หญิงจะนุ่งผ้าถุงสีแดง

มีเชิงตามแบบของชาวมอญและสวมเสื้อสีขาว แสดงถึงความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันหรือความ

สามัคคีของกลุ่มชาติพันธุ์มอญในการเคลื่อนไหวแบบลัทธิชาตินิยม และถือเป็นอัตลักษณ์ที่ทำ

ให้กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะแตกต่างอย่างชัดเจนจากชาวเมียนมาหรือกลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ 

4. ความเคร่งครัดด้านพระพุทธศาสนา กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะศรัทธาใน

พระพุทธศาสนาอย่างเคร่งครัด ประเพณีที่ยึดถือปฏิบัติปลูกฝังสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่น โดยเฉพาะ

วิธีปฏิบัติกิจกรรมในวัด ผู้สูงอายุเมื่อเข้าสู่ปากทางเข้าวัดมักถอดรองเท้า เพราะเชื่อว่าหากใส่

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 9 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2564  l 268 



รองเท้าเข้าวัดจะทำให้ตนและศาสนาเสื่อมลงเป็นบาปติดตัวไป ไม่พูดเสียงดังหยาบคายจะไม่

เป็นสิริมงคลแก่ครอบครัวและตนเองบริเวณเขตวัด เมื่อพระสงฆ์เดินผ่านจะนั่งลงและยกมือไหว้ 

เพื่อแสดงความเคารพเวลาเช้าต้องใส่บาตรซึ่งนิยมใส่บาตรเฉพาะข้าวสวย ส่วนอาหารคาวและ

หวาน เป็นหน้าที่ของกลุ่มชาติพันธุ์มอญที่ได้รับมอบหมายโดยมีเวรผลัดเปลี่ยนไปตามคุ้มบ้าน

ในชุมชน เรียกวัฒนธรรมนี้ว่า การส่งข้าววัด เมื่อถึงวันสำคัญต่าง ๆ กลุ่มชาติพันธุ์มอญมีการ

รวมตัวจัดกิจกรรมเนื่องในประเพณีต่าง ๆ ตามขนบธรรมเนียมประเพณีสอดคล้องกับหลัก

ปฏิบัติทางพระพุทธศาสนา การแสดงออกทางวัฒนธรรมประเพณีของตนค่อนข้างมีอิสระ 

เนื่องจากประเพณีส่วนใหญ่เกี่ยวเนื่องกับวิถีการปฏิบัติที่สัมพันธ์กับพระพุทธศาสนาโดยมีวัด

เป็นศูนย์กลาง 
 

กระบวนการเรียนรู้อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญ 

วิถีชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะมีวิถีชีวิตที่เกิดขึ้นมาจากการดำเนินชีวิต

ผสมผสานกับการทำมาหากินท่ามกลางสภาพแวดล้อมธรรมชาติในพื้นที่ชายแดนเกิด

ปฏิสัมพันธ์กับกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ อาทิ กะเหร่ียง ไทย และเมียนมา สภาพพื้นที่ภูมิประเทศมี

ลักษณะพื้นที่แนวทิวเขา การตระหนักว่าวิถีชีวิตที่ต้องอาศัยพึ่งพิงและผูกพันธ์กับธรรมชาติทำ

ให้คนในชุมชนสร้างความสัมพันธ์ระหว่างตนเองกับธรรมชาติ รวมทั้งความเชื่อในสิ่งเหนือ

ธรรมชาติท่ามกลางวิถีชีวิตที่พึ่งพาอาศัยกันไม่ได้มีเฉพาะแต่คนกับธรรมชาติและสิ่งเหนือ

ธรรมชาติเท่านั้น แต่รวมถึงระบบความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ คือ ระบบความสัมพันธ์

ของกลุ่มชาติพันธุ์มอญในชุมชนและภายนอกชุมชนด้วย และด้วยความสัมพันธ์แบบนี ้ทำให้คน

ในชุมชนได้สร้างความรู้ขึ้นจากการเข้าไปมีปฏิสัมพันธ์กับทุกสรรพสิ่ง ดังนั้นการศึกษาในวิถีชีวิต

จึงไม่อาจแยกกระบวนการเรียนรู้ออกจากวิถีชีวิต กลุ่มชาติพันธุ์มอญดำรงชีวิตอยู่ท่ามกลาง

การเปลี่ยนแปลงระหว่างสังคมดั้งเดิมกับสังคมสมัยปัจจุบัน คือ ก่อนการสร้างเขื่อนวชิราลงกรณ 

และหลังจากการสร้างเขื่อนวชิราลงกรณ กระบวนการดำรงชีวิต อาชีพ และสถานที่อยู่อาศัยมี

การเปลี่ยนแปลง ในอดีตวิถีชีวิตผูกพันธ์กับระบบการทำการเกษตรกับธรรมชาติ การผลิต

เป็นไปเพือ่ยังชีพ แต่ต่อมาเมื่อเกิดการเปลี่ยนแปลงการย้ายถิ่นฐานที่อยู่อาศัย การเปลี่ยนแปลง

ทางเศรษฐกิจและสังคม ทำให้กลุ่มชาติพันธุ์มอญต้องปรับตัวและเรียนรู้เพื่อดำรงชีวิตอยู่

ท่ามกลางบริบทที่เปลี่ยนแปลงไป การนำเสนอกระบวนการเรียนรู้คร้ังนี้ จึงไม่นำเสนอเฉพาะ

เพียงมิติวิถีชีวิตที่ เป็นภาพนิ่งของความทรงจำในสมัยดั้งเดิม หากแต่นำเสนอให้เห็นภาพ 

พลวัตการเปลี่ยนแปลงและวิธีการปรับตัวของกลุ่มชาติพันธุ์มอญกับการเปลี่ยนแปลงใหม่ที่  

เข้ามาสู่ชุมชน 

269 l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 9 No. 1 January - June 2021 

2020 

 



 กระบวนการเรียนรู้อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะเกิดขึ้นในลักษณะของ

วัฒนธรรมชุมชนก่อตัวขึ้นจากการต่อสู้เพื่อให้ทุกคนมีอยู่มีกิน เพื่อเอาชีวิตรอด และจากการ

ต้องอยู่ร่วมสัมพันธ์กันเป็นชุมชน การต่อสู้เพื่อการมีอยู่มีกินก่อให้เกิดวัฒนธรรมการผลิต 

โดยเฉพาะการผลิตแบบกสิกรรม ซึ่งได้ก่อให้เกิดการคิดค้นและพัฒนาเทคโนโลยีต่าง ๆ เช่น 

เคร่ืองมือในการทำการเกษตร เคร่ืองมือในการหาปลา เป็นต้น การต่อสู้เพื่อให้ชีวิตรอดนี้ต้อง

อยู่กับธรรมชาติและพึ่งพาธรรมชาติจึงเกิดการจัดระบบความสัมพันธ์กับธรรมชาติ ประกอบกับ

ความต้องการคำอธิบายเกี่ยวกับธรรมชาติรอบตัว ความเป็นมาและเป็นไปของจักรวาล โลกและ

ชีวิต พัฒนาขึ้นเป็นวัฒนธรรมทางความเชื่อ เกิดระบบคุณค่า และเกิดการรับศาสนาเข้าสู่ใน

ชุมชนพร้อมกับพิธีกรรมต่าง ๆ การต้องอยู่ร่วมกันเป็นชุมชนจำเป็นต้องมีการจัดระบบ

ความสัมพันธ์ที่จะทำให้ทุกคนอยู่ร่วมกันอย่างสันติ ก่อให้เกิดวัฒนธรรมการอยู่ร่วมสัมพันธ์กัน

เกิดเป็นจารีตประเพณี ระบบ กฎเกณฑ์ และพิธีการต่าง ๆ เป็นแนวทางการให้สมาชิกของชุมชน

ทั้งรุ่นปัจจุบันและรุ่นต่อไปได้ยึดถือปฏิบัติในลักษณะกระบวนการเรียนรู้  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 2 โครงสรา้งทางนิเวศวิทยาวฒันธรรมกลุ่มชาติพันธ์มอญบา้นวังกะ 
 

 ระบบทั้งสามมีความสัมพันธ์และส่งผลต่อกันอยู่ตลอดเวลา เมื่อมีการเปลี่ยนแปลง

เกิดขึ้นในระบบใดระบบหนึ่ง ก็จะส่งผลต่อระบบอื่น ๆ และต่อโครงสร้างของวัฒนธรรม

โดยรวม วิถีชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์มอญมีการเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลง มีความหลากหลาย  

มีความไม่สม่ำเสมอแม้กลุ่มชาติพันธุ์มอญมีถิ่นฐานอยู่ที่มาจากรัฐเดียวกันก็ตาม การปรบัตัว

ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับมนุษย ์

 

ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ 

กับธรรมชาติ 

 

ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสิ่ง

เหนือธรรมชาติ 

 

โครงสร้างระบบนเิวศวทิยา

วัฒนธรรม 

 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 9 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2564  l 270 



และการเปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมของกลุ่มชนเดียวกัน หรือมีระดับการเปลี่ยนแปลงที่

แตกต่างกันไป คือ 

 1. กระบวนการเรียนรู้เพื่อการผลิต ความสัมพันธ์ทางทรัพยากรท้องถิ่น ทุนชุมชน ที่

ส่งผลต่อการดำรงชีวติโดยเฉพาะการทำการเกษตร ที่มีความสัมพันธ์ซึ่งกันและกันอย่างแยก

ไม่ออก กล่าวคือ การอพยพของกลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ ซึ่งเข้ามาในปี พ.ศ. 2491 นั้น 

ไดม้ีการปรับตัวเข้ากับสังคมได้อย่างรวดเร็ว โดยเฉพาะการประกอบอาชีพทำไร่ ทำสวน ทำ

นา รับจ้างทั่วไป จับปลา การเก็บของป่า/หาของป่า โดยนำรูปแบบการผลิตในวัฒนธรรม

ดั้งเดิมของตนมาปรับใช้ในบริบทใหม่ ปัจจัยที่สำคัญที่สุด คือ การใช้ที่ดินที่มีอย่างจำกัดใน

การทำการเกษตร  

 

“การเข้ามาในดินแดนแห่งนี ้มีการประกอบอาชีพใหม่ และอาชีพดั้งเดิม ซึ่งอาชีพแต่

ละอย่างที่ได้ทำนั้น ก็มีการนำรูปแบบเดิมมาทำ คือ การทำนา เราก็ทำตามแบบเดิมที่เคยทำ

ในรัฐมอญ แต่เมื่อสภาพพื้นที่ของชุมชนเปลี่ยนแปลงไม่มีพื้นที่ราบลุ่ม ก็ปรับการทำไร่ข้าว

แทน โดยดูแบบจากคนกะเหร่ียงในพื้นที่”  

(สนทนากลุม่, 5 สิงหาคม 2560) 

 

 2. กระบวนการเรียนรู้เพื่ออยู่ร่วมกัน การยึดถือระบบเครือญาติ อาศัยร่วมกันใน

ลักษณะคุ้มบ้าน ความเป็นสังคมเครือญาติทำให้สมาชิกแต่ละคนในหมู่บ้านสนใจ และห่วงใยใน

ความเป็นไปในชีวิตของสมาชิกคนอื่น กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะมีอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม

ของตนเองที่แตกต่างไปจากกลุ่มอื่น ๆ ท่ามกลางพลวัตการปฏิสัมพันธ์ที่สืบเนื่องกันเป็นระยะ

เวลานาน จึงอาจจะมีการแลกเปลี่ยน การหยิบยืม การผสมผสาน และการกลืนกลายทาง

วัฒนธรรมซึ่งกันและกัน ส่งผลให้เกิดเรียนรู้และการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ที่แตกต่างไปจากเดิม 

ขณะเดียวกันการปฏิสัมพันธ์ก่อให้เกิดสำนึกทางชาติพันธุ์และต้องดำรงอัตลักษณ์ และพรมแดน

ทางชาติพันธุ์ของตนไว้ เช่นเดียวกับกลุ่มชาติพันธุ์มอญในพืน้ที่บ้านวังกะแห่งนี้ที่พยายามเรียนรู้

ในการปรับตัวอยู่ร่วมกับสภาพแวดล้อม และกาณปฏิสัมพันธ์กับกลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ 

 

271 l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 9 No. 1 January - June 2021 

2020 

 



“ลักษณะโครงสร้างของชุมชนอาศัยเป็นครอบครัวขนาดใหญ่ คนมอญที่อพยพมา

จากเมียนมา ก็ถือว่าเป็นญาติกันหมด พึ่งพึง พึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกัน พยายามปรับตัวกับ

สภาพแวดล้อม และการพัฒนาของชุมชนของไทย ขณะเดียวก็ก็ถ่ายทอดวิถีชีวิตผ่านภูมิ

ปัญญาจากรุ่นสู่รุ่น”  

(ปราชญ์ชุมชน, 8 กันยายน 2561)  

 

 3. กระบวนเรียนรู้ในระบบความเชื่อ ให้ความสำคัญกับการนับถือผี ควบคู่กับการนับ

ถือพระพุทธศาสนาโดยเชื่อว่าทุกสิ่งทุกอย่างในโลกเป็นไปด้วยอำนาจของผีและสิ่งเหนือ

ธรรมชาติ โดยทั่วไปกลุ่มชาติพันธุ์มอญมีการนับถือผีประจำตระกูลหรือผีบรรพชน เป็น 

ภูมิปัญญาในการจัดการสังคมให้เป็นระเบียบโดยมีการกำหนดบทบาทและหน้าที่ของบุคคล 

ต่าง ๆ ไว้อย่างชัดเจน ผ่านการจัดการของแต่ละครอบครัวโดยอาศัยผีเป็นตัวกำกับควบคุม 

แสดงให้เห็นถึงอัตลักษณ์ของความเป็นมอญซึ่งนับเป็นอัตลักษณ์เฉพาะกลุ่มเกี่ยวกับพิธีกรรม

เหล่านี ้และเป็นกุศโลบายทำให้กลุ่มชาติพันธุ์มอญรวมตัวกันอยู่ได้จนถึงปัจจุบัน 

 

“ผีบรรพชนเป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มชน การประกอบพิธีกรรมทำเพื่อสืบทอดความ

เป็นมอญ เป็นการรวมญาติ เป็นการประชุมสมาชิกในตระกูลหรือในครอบครัว เพื่อปรึกษา

เรื่องการประกอบกิจกรรมต่างๆ ของคนในตระกูลเพื่อวางแผนการทำงานร่วมกัน และเพื่อ

ไม่ให้เกิดความซ้ำซ้อนในการจัดงานต่างๆ เช่น งานบวช งานแต่งงาน เป็นต้น การเลี้ยงผีจะ

กระทำเมื่อ (1) การเลี้ยงผีจะกระทำทุกปีปีละ 2 คร้ัง แล้วแต่การถือปฏิบัติของแต่ละสาย

ตระกูล (2) การเชิญผีไปอยู่ในเสาเอกของบ้านเมื่อมีการปลูกบ้านใหม่ (3) การย้ายผีไปอยู่ที่

บ้านคนอื่น กรณีที่ไม่มีผู้สืบต่อต้นผี เนื่องจากต้นผีคนปัจจุบันไม่มีลูกชายก็จะทำพิธีย้ายผีไป

อยู่บ้านที่มีลูกชาย การเลี้ยงผีทั้ง 3 ประเภทนี้จะไม่ทำพิธีใหญ่โต แต่เป็นการทำเฉพาะภายใน

ตระกูลเท่านั้น” 

 (นักวิชาการด้านมอญศึกษา, 12 พฤษภาคม 2561)  

 

 ดังนั้นกระบวนการเรียนรู้เป็นสิ่งสำคัญในการพัฒนาศักยภาพมนุษย์ให้สามารถดำรงชีวิต

ได้ตามสถานการณ์ต่าง ๆ กล่าวได้ว่าแนวโน้มกระบวนการเรียนรู้ในการดำรงอัตลักษณ์ทางชาติ

พันธุ์มอญในระยะแรกเร่ิมก่อตั้งชุมชนก่อนมีการสร้างเขื่อนวชิราลงกรณ ยุคนี้ชุมชนมอญมี

ขนาดเล็ก มีการปฏิสัมพันธ์ทั้งในชุมชนชาติพันธุ์เดียวกันและต่างกลุ่มชาติพันธุ์สูง มีผู้นำทางจิต

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 9 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2564  l 272 



วิญญาณ ผู้นำทางความคิด ผู้นำทางความรู้ ผู้นำทางภูมิปัญญา ถึงแม้ท่านจะไม่ได้มีตัวตนอยู่

ในโลกนี้แล้วก็ตาม แต่บทบาทของท่านยังสร้างชุมชนจินตนาการแห่งการเรียนรู้ของกลุ่มชาติ

พันธุ์มอญ อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญมีการเคลื่อนไหวตามบริบทสังคม เกิดจากการปะทะ

สังสรรค์ทางวัฒนธรรมของคนต่างกลุ่มในดินแดนที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์ ทำให้เกิด

การเรียนรู้ในการนำเอาประวัติศาสตร์มารับใช้ปัจจุบัน เลือกสรรความแตกต่างทางวัฒนธรรม

มาเป็นสัญลักษณ์เพื่อรักษาไว้ซึ่งอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญ ในขณะที่กลุ่มชาติพันธุ์มอญต้อง

ดิ้นรนในการได้มาซึ่งสัญชาติเพื่อสิทธิต่าง ๆ จากรัฐไทย ทำให้ต้องมีการเรียนรู้ในการปรับตัว

ผสมผสานกลมกลืนทางชาติพันธุ์เข้าเป็นส่วนหนึ่งของรัฐไทย กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะมีอัต

ลักษณ์ที่หลากหลายและเลื่อนไหลไม่หยุดนิ่ง มีการเลือกใช้อัตลักษณ์บางอย่างเพื่อต่อรอง

ประนีประนอม เมื่อต้องการปฏิสัมพันธ์กับสถานการณ์ของสังคมที่แตกต่างกัน ภายใต้สังคม

ปัจจุบันทั้งการพัฒนาโดยรัฐไทย กระแสการท่องเที่ยวเชิงชาติพันธุ์ การค้าชายแดน และ 

การปฏิสัมพันธ์กับกลุ่มหลากหลายพหุชาติพันธุ์ ดังนั้นมอญบ้านวังกะได้ดำรงรักษาอัตลักษณ์

ของตนมาตลอด ระยะเวลายาวนานตั้งแต่การกำเนิดขึ้น โดยสร้างสำนึกร่วมกันผ่านระบบภูมิ

ปัญญา วัฒนธรรม ประเพณี ซึ่งอัตลักษณ์ชุดนี้ได้ถูกส่งผ่านสู่การเรียนรู้ ผสมผสาน ทำให้

กลายเป็นอัตลักษณ์ของกลุ่มชนและสามารถรักษาพรมแดนทางชาติพันธุ์ของตน 

 กล่าวได้ว่ากระบวนการเรียนรู้อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะมีความผูกพัน 

กับธรรมชาติ สิ่งแวดล้อม มีความหลากหลายไม่ว่าจะเป็นสภาพทภูมิศาสตร์ ป่าเขา ต้นไม้ 

สายน้ำ อากาศ พืชพรรณ ลำธาร แม่น้ำ ฯลฯ โดยธรรมชาติเหล่านี้สามารถสัมผัสรับรู้ได้ทั้งทาง

กายภาพ รับรู้ได้ด้วยจิตใจและความรู้สึก การเรียนรู้ของกลุ่มชาติพันธุ์มอญเป็นการเข้าไป

สัมผัสกับธรรมชาติและสิ่งเหนือธรรมชาติด้วยลักษณะของการพึ่งพาอาศัยและเรียนรู้ที่จะ 

อยู่ร่วมกัน เช่นเดียวกับความสัมพันธ์เป็นไปอย่างพึ่งพาอาศัยและอยู่ร่วมกันเป็นสังคม 

ผ่านกิจกรรมการแลกเปลี่ยนแรงงาน ผลผลิตและความรู้ใหม่ ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการดำรงชีวิต

ตั้งแต่การอพยพเข้าสู่ดินแดนสังขละบุรี และหลังจากการสร้างเขื่อนวชิราลงกรณ ตลอดจน

ความสัมพันธ์ทางสังคมในการไปมาหาสู่ร่วมงานบุญประเพณีที่เกิดขึ้นในชุมชน กลุ่มชาติพันธุ์

มอญบ้านวังกะต้องเรียนรู้ พื้นที่ในการสร้างสรรค์ความรู้ เวลา และวิธีการเรียนรู้ ตลอดจน  

ผลของการเรียนรู้ และด้วยกระบวนการที่กลุ่มชาติพันธุ์มอญสร้างขึ้นจากการเข้าไปสัมผัส  

ทำความเข้าใจและเรียนรู้กับสิ่งที่อยู่ในวิถีทำให้กลุ่มชาติพันธุ์มอญได้ถ่ายทอดความรู้  

ให้แก่ลูกหลานซึ่งจะเป็นคนแทนตัว และสืบทอดอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ของคนรุ่นหลัง 

ต่อ ๆ มา การเรียนรู้ในการดำรงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์กับธรรมชาติ สร้างความรู้ขึ้นมาจาก 

273 l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 9 No. 1 January - June 2021 

2020 

 



การดำรงชีวิต โดยชุดความรู้เหล่านั้น ได้แก่ความรู้ด้านภาษา การแต่งกาย อาหาร ที่อยู่อาศัย 

ดนตรี ความเชื่อ ประเพณี และพิธีกรรม ความรู้เหล่านี้เกิดจากการที่กลุ่มชาติพันธุ์มอญมี

ปฏิสัมพันธ์กับธรรมชาติ ปฏิสัมพันธ์มนุษย์กับมนุษย์ และมนุษย์กับสิ่งเหนือธรรมชาติ การ

ปฏิสัมพันธ์ดังกล่าวนี้เกี่ยวข้องเป็นบริบทแวดล้อมอยู่ในวิถีชีวิตและมีเป้าหมายเพื่อการ

ดำรงชีวิตเช่นนี้เองที่ทำให้กลุ่มชาติพันธุ์มอญสร้างสรรค์ความรู้ขึ้นด้วยตัวเองและส่งผ่าน

ถ่ายทอดรุ่นต่อรุ่น 
 

สรุปผลและอธปิรายผล 

1. อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ 

พบสิ่งที่เป็นจุดเด่นของชุมชนทั้งหมด 7 ด้าน ได้แก่ ภาษา ที่อยู่อาศัย การแต่งกาย อาหาร 

ดนตรีและการรำ พิธีกรรม ความเชื่อ และประเพณี เพื่อเห็นสภาพโดยรวมของอัตลักษณ์ทาง

ชาติพันธุ์ ซึ่งอาจจะมีปัจจัยภายในและปัจจัยภายนอกที่ทำให้อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญมีการ

ไม่คงที่ แปรผันไปบ้าง สอดคล้องกับ สุเอ็ด คชเสนี (2527) ที่กล่าวว่า ในปัจจุบันนี้ความนิยม 

ในการปฏิบัติตามขนบธรรมเนียมประเพณีต่าง ๆ ของคนในชุมชนมอญมีน้อยลงไปตามลำดับ  

ซึ่งคงจะต้องโทษว่าเป็นเพราะสังคมเศรษฐกิจที่เปลี่ยนแปลงไป รวมทั้งปัญหาการศึกษาของคน

สมัยใหม่ที่เห็นว่าสิ่งเหล่านีเ้ป็นของล้าสมัยและปราศจากคุณประโยชน์ ยกตัวอย่าง การนับถือผี

ในหลายแห่งก็ได้ยกเลิกไปแล้ว เพราะเห็นว่าผีไม่เคยให้คุณค่าแต่อย่างใดแต่มีให้โทษเพียงอย่าง

เดียว อย่างไรก็ตามทัศนะของ สุเอ็ด คชเสนี (2527) อาจไม่ได้สอดคล้องกับบริบทของชุมชน

มอญบ้านวังกะได้ทั้งหมด เนื่องจากกลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะนั้น เป็นกลุ่มมอญใหม่  

ซึ่งอพยพเข้ามาเมื่อปี พ.ศ. 2491 เป็นต้นมา และยังมีการอพยพเข้ามาอกีหลายระลอกซึ่งเข้ามา

ตั้งถิ่นฐานในชุมชน ในความเป็นจริงแล้วชุมชนมอญบ้านวังกะ ยังคงพยายามนิยามความชัดเจน

ในเร่ืองความเป็นมอญ และพยายามจะดำรงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญไว้เพื่อบ่งบอกว่าฉัน

เป็นมอญ เพื่อสามารถให้วัฒนธรรมที่นี้มาสร้างมูลค่าเพิ่มต่อการชุมชนต่อไป ซึ่งทัศนะดังกล่าว

นี้มีความสัมพันธ์กับแนวคิดเร่ืองอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ของ Clifford Geertz (1973) อัตลักษณ์

ทางชาติพันธุ์มีความเป็น Primordial Attachment ซึ่งมีติดตัวมาตั้งแต่เกิด เช่น ความผูกพันของ

ระบบเครือญาติ ศาสนา ภาษา และพฤติกรรมทางสังคม เป็นลักษณะร่วมและมีความเป็น

เอกลักษณ์เฉพาะกลุ่มเดียวกัน สาระสำคัญอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์เป็นการแสดงออกซึ่งการ

ทวนกระแสความเชื่อเร่ืองความสัมพันธ์ระหว่างหน่วยทางวัฒนธรรม และอัตลักษณ์ทางชาติ

พันธุ์ ที่มีขอบเขตและตำแหน่งแห่งที่ตายตัว การข้ามไปมาระหว่างวัฒนธรรมและอัตลักษณ์ทาง

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 9 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2564  l 274 



ชาติพันธุ์นั้นแปรผันไปตามสถานการณ์การค้นพบหน่วยหรือขอบเขตทางวัฒนธรรมของกลุ่ม

ชาติพันธุ์หนึ่ง ๆ ซึ่งสามารถเปลี่ยนแปลงได้อยู่ตลอดเวลา 

กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะมีอัตลักษณ์หลากหลายและผันแปรไม่หยุดนิ่ง มีการ

เลือกใช้อัตลักษณ์บางส่วนเพื่อต่อรอง ประนีประนอม เมื่อต้องปฏิสัมพันธ์กับสภาพสังคมที่

แตกต่างกันออกไป โดยเฉพาะชุมชนบ้านวังกะท่ามกลางกระแสโลกาภิวัตน์ อัตลักษณ์ทางชาติ

พันธุ์ที่ได้รับการสืบทอดและนำมาใช้สร้างเป็นพรมแดนชาติพันธุ์ของกลุ่มชาติพันธุ์มอญมี

ทั้ งหมด 4 ประการ คือ (1) จิตสำนึกของความเป็น “มอญ”  (2) การมีสายเลือดมอญ  

(3) การรู้จักประวัติศาสตร์ความเป็นมาของชนชาติมอญ และ (4) ความเคร่งครัดด้าน

พระพุทธศาสนา ซึ่งข้อค้นพบของผู้วิจัยนี้สอดคล้องเพียงบางส่วนกับงานวิจัยของ วันดี สันติวุฒิ

เมธี (2545) โดยมีสนามวิจัยอยู่ที่บ้านเปียงหลวง จังหวัดเชียงใหม่ ที่กล่าวว่ากลุ่มชาติพันธุ์ดำรง

อยู่ได้ คือ จิตสำนึกทางประวัติศาสตร์ ที่ทำให้เส้นพรมแดนทางชาติพันธุ์เกิดความเปลี่ยนแปลง

หลังเมียนมาละเมิดสัญญาปางโหลง และกระบวนการเลือกสรรอัตลักษณ์เพื่อสร้างพรมแดน

ชาติพันธุ์ของตนในการประนีประนอมกับรัฐไทย โดยอัตลักษณ์ดังกล่าวมีความสัมพันธ์กับกลุ่ม

ชาติพันธุ์อื่นที่อยู่ในสภาพแวดล้อมในลักษณะที่ท้าทาย ต่อรอง และประนีประนอม นอกจากนี้

ข้อค้นพบของผู้วิจัยยังแตกต่างกับ วันดี สันติเมธี (2545) ในประเด็นตัวบ่งชี้อัตลักษณ์ความเป็น

มอญ 4 ประการ คือ การสืบสายเลือดทางฝ่ายชายในการนับถือผีบรรพชน การแต่งกาย การใช้

ภาษา พิธีกรรมต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติในรอบปี ซึ่งสนามการวิจัยกลับพบว่าอัตลักษณ์

ดังกล่าวเหล่านี้ลดความสำคัญลงอย่างมากในการสืบทอดความเป็นมอญ ทั้งนีส้ิ่งที่สำคัญที่สุด 

คือ การมีเพียงสำนึกแห่งความเป็นมอญก็สามารถรักษาและสืบทอดอัตลักษณ์ความเป็น 

มอญไว้ได้ 

2. กระบวนการเรียนรู้อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ  กระบวนการเรียนรู้

ในวิถีชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ โดยนำเสนอผ่านแนวคิดนิเวศวิทยาวัฒนธรรม  

โดย Julian Steward, 1949 (อ้างใน นิยพรรณ วรรณศิริ , 2550) นักมานุษยวิทยาอเมริกัน  

ได้อธิบายแนวความคิดนิเวศวิทยาวัฒนธรรมว่า เป็นการศึกษากระบวนการปรับตัวของสังคม

ภายใต้อิทธิพลของสิ่งแวดล้อม โดยเน้นการศึกษาวิวัฒนาการหรือการเปลี่ยนแปลงอันเกิดจาก

การปรับตัว (Adaptation) ของสังคม แนวความคิดนี้มองสังคมในลักษณะเป็นพลวัตหรือ

เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา การเปลี่ยนแปลงเป็นผลมาจากการปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อม 

โดยมีพื้นฐานสำคัญ คือ เทคโนโลยีการผลิต โครงสร้างสังคม และลักษณะของสภาพแวดล้อม 

เป็นเงื่อนไขหลักกำหนดกระบวนการเปลี่ยนแปลงและปรับตัวของสังคมวัฒนธรรม นิเวศวิทยา

275 l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 9 No. 1 January - June 2021 

2020 

 



วัฒนธรรมเป็นการปรับตัวเข้าหากันระหว่างสิ่งแวดล้อมกับมนุษย์ การปรับตัวของมนุษย์ต่าง

จากสัตว์ตรงที่มันขึ้นอยู่กับเงื่อนไขทางวัฒนธรรม ดังนั้นการศึกษานิเวศวิทยาวัฒนธรรม คือ 

การศึกษาถึงการปรับตัวหรือความสัมพันธ์ของวัฒนธรรมกับสิ่งล้อมแวดทางธรรมชาติ โดยยึด

ความสัมพันธ์ในรูปแบบต่าง ๆ ที่สำคัญของกระบวนการเรียนรู้อันได้แก่ เป้าหมายการเรียนรู้  

ผู้เรียนรู้ และผู้ถ่ายทอดความรู้ ความรู้ที่กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะต้องเรียนรู้ พื้นที่ในการ

สร้างสรรค์ความรู้ เวลา และวิธีการเรียนรู้ ตลอดจน ผลของการเรียนรู้ และด้วยกระบวนการที่

กลุ่มชาติพันธุ์มอญสร้างขึ้นจากการเข้าไปสัมผัส ทำความเข้าใจและเรียนรู้กับสิ่งที่อยู่ในวิถีทำ

ให้กลุ่มชาติพันธุ์มอญได้ถ่ายทอดความรู้ ให้แก่ลูกหลานซึ่งจะเป็น “คนแทนตัว” และสืบทอดอัต

ลักษณ์ทางชาติพันธุ์ของคนรุ่นหลังต่อ ๆ มา การเรียนรู้ในการดำรงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์กับ

ธรรมชาติ สร้างความรู้ขั้นมาจากการดำรงชีวิต โดยชุดความรู้เหล่านั้นได้แก่ความรู้ด้านภาษา 

การแต่งกาย อาหาร ที่อยู่อาศัย ดนตรี ความเชื่อ ประเพณี พิธีกรรม ความรู้เหล่านี้เกิดจาก 

การที่กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะมีปฏิสัมพันธ์กับธรรมชาติ ปฏิสัมพันธ์มนุษย์กับมนุษย์  

และมนุษย์กับสิ่งเหนือธรรมชาติ การปฏิสัมพันธ์ดังกล่าวนี้เกี่ยวข้องเป็นบริบทแวดล้อมอยู่ใน 

วิถีชีวิตและมีเป้าหมายเพื่อการดำรงชีวิตเช่นนีเ้องที่ทำให้กลุ่มชาติพันธุ์มอญสร้างสรรค์ความรู้

ขึน้ด้วยตัวเองและส่งผ่านถ่ายทอดรุ่นต่อรุ่น 

ความสัมพันธ์ก่อให้เกิดกระบวนการเรียนรู้ผ่านมนุษย์กับมนุษย์ กลุ่มชาติพันธุ์มอญ

บ้านวังกะ มีอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนเองที่แตกต่างไปจากกลุ่มอื่น ๆ ท่ามกลางพลวัต

การปฏิสัมพันธ์ทื่สืบเนื่องกันเป็นระยะเวลานาน จึงอาจจะมีการแลกเปลี่ยน การหยิบยืม  

การผสมผสาน และการกลืนกลายทางวัฒนธรรมซึ่งกันและกัน ส่งผลให้เกิดเรียนรู้และ 

การปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ที่แตกต่างไปจากเดิม ขณะเดียวกันการปฏิสัมพันธ์ก่อให้เกิดสำนึก

ทางชาติพันธุ์และต้องดำรงอัตลักษณ์ และพรมแดนทางชาติพันธุ์ของตนไว้ เช่นเดียวกับกลุ่ม

ชาติพันธุ์มอญในพื้นที่บ้านวังกะแห่งนีท้ี่พยายามเรียนรู้ในการปรับตัวอยู่ร่วมกับสภาพแวดล้อม 

และการปฏิสัมพันธ์กับกลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ ความสัมพันธ์ก่อให้เกิดกระบวนการเรียนรู้ผ่าน

มนุษย์กับธรรมชาติ การเข้าไปสัมผัสและเรียนรู้ธรรมชาติกับแหล่งน้ำ ทำให้กลุ่มชาติพันธุ์มอญ

ในชุมชนบ้านวังกะสามารถสร้างระบบความรู้เกี่ยวกับการจัดการน้ำ โดยผ่านการสังเกตทิศ

ทางการไหลของน้ำ  ตลอดจนการสังเกตถึงคุณลักษณ์ของพืชธรรมชาติที่มีอยู่ในท้องถิ่นเพื่อ

นำมาช่วยในการปิดกั้นหรือช่วยกระจายน้ำให้เอื้อประโยชน์ต่อการทำอาชีพเกษตรกรรมใน

ชุมชน ทั้งนีก้ารเอื้อประโยชน์ต่อการประกอบอาชีพทำให้เกิดความสัมพันธ์ที่คนในชุมชนมีต่อกัน

ทำให้เกิดความร่วมใจ ช่วยกันสร้างประดิษฐ์กรรมที่เป็นประโยชน์ต่อทั้งปัจเจกและต่อส่วนรวม 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 9 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2564  l 276 



เช่นเดียวกับข้อค้นพบของ ปาริชาติ วลัยเสถียร และคณะ (2552) กระบวนการเรียนรู้ อยู่ใน

รูปแบบกระบวนการซึ่งมีรากฐานอยู่ที่ประเพณีและวัฒนธรรมท้องถิ่น ซึ่งไม่ได้แยกระหว่างการ

เรียนรู้กับวิถีชีวิต การรู้และการปฏิบัติ กระบวนการเรียนรู้ การเกิดขึ้นด้วยวิธีการหลายแบบ 

การเรียนรู้เพื่อรู้ การเรียนรู้เพื่อทำ การเรียนรู้เพื่อเป็น การเรียนรู้เพื่ออยู่ร่วมกัน กระบวนการ

เรียนรู้เป็นสิ่งสำคัญในการพัฒนาศักยภาพมนุษย์ให้สามารถดำรงชีวิตได้ตามสภาพการณ์ที่

สังคมเปลี่ยนไป 
 

กติตกิรรมประกาศ 
 ขอขอบคุณป้าน้ำผ้ึง ศรีสวัสดิ์ ที่อนุญาตให้ผู้วิจัยพักอาศัยที่บ้านระหว่างลงภาคสนาม

พืน้ที่เก็บข้อมูลภายในชุมชน ตลอดจนการนำทาง แนะนำสถานที่ รวมทั้งบุคคลให้ข้อมูลหลักใน

การศึกษา ที่ขาดเสียไม่ได้ คือ พี่ ป้า น้า อา กลุ่มชาติพันธุ์มอญบ้านวังกะ ที่ให้ผู้วิจัยเข้าไปมี

ส่วนร่วมกับวิถีชีวิต ศึกษา เรียนรู้ แบ่งบัน ล้วนมีส่วนสร้างให้เกิดประสบการณ์จริงต่อความรู้

ทางชาติพันธุ์และมานุษยวิทยาโดยเฉพาะอย่างย่ิง คือ “ความเป็นมนุษย์” ด้วยตัวมันเอง  

หากไม่เช่นนั้นแล้ว งานวิจัยเล่มนี้คงเกิดขึน้ไม่ได้ รวมทั้งบุคคลที่ผู้วจิัยไม่ได้ทำความรู้จักโดยตรง  

แต่ถือว่าเป็นผู้สร้างปรากฎการณ์ให้ผู้วจิัยได้สังเกตและศึกษาอย่างมีส่วนร่วม 
 

เอกสารอา้งองิ 

เจือจันทร์ วงศ์พลกานันท์. (2549). กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ของสตรีชายแดนกลุ่ม

ชาตพิันธุ์มอญและปฏิสัมพันธ์กับกลุ่มพม่าและไทย: กรณศีกึษาชุมชนมอญ

ในจังหวัดกาญจนบุรี. สาขาวิชาสหวิทยาการ ดุษฏีนิพนธ์ปรัชญาดุษฏีบนัฑิต. 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

นิยพรรณ วรรณศิริ. (2550). มานุษยวทิยาสังคมและวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: ธนาเพรส 

จำกัด. 

ปารชิาติ วลัยเสถียร และคณะ. (2552). กระบวนการและเทคนิคการทำงานของ

นักพัฒนา. กรุงเทพฯ: สำนักงานสนบัสนุนการวิจัย (สกว.). 

วสันต์ ปัญญาแก้ว. (2555). ลือ้ข้ามแดน การเดินทางของคนหนุ่มสาวชาวลื้อเมอืงยอง 

รัฐฉาน ประเทศพม่า. เชียงใหม่: วนดิาการพิมพ์. 

277 l   Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 9 No. 1 January - June 2021 

2020 

 



วันดี สันติวุฒิเมธี. (2545). กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ของชาวไทยใหญ่ชายแดนไทย 

– พม่า กรณศีกึษาหมู่บ้านเปียงหลวง อำเภอเวยีงแหง จังหวัดเชียงใหม่. 

วิทยานิพนธ์มานุษยวิทยามหาบัณฑิต สาขามานุษยวิทยา มหาวิทยาธรรมศาสตร์. 

สเุอ็ด คชเสนี. (2527). วัฒนธรรมประเพณมีอญ. เมอืงโบราณ. 10 (3). 50 – 63. 

สุจรติลักษณ์ ดีผดุง และประภาศรี ดำสะอาด. (2550). ที่นี้บ้านวงักะ ฝ่ังวดัวังก์ฯ สงัขละบุร.ี 

วารสารภาษาและวัฒนธรรม. 26 (1-2) 49 – 74. 

Avery, M., B. Auvine, B. Streibel, and L. Weiss. (1981). Building United Judgment: A 

handbook for consensus decision making. Madison: The Center for Conflict 

Resolution.Alsoavailableat:http://www.archive.org/details/BuildingUnitedJudgmen

tAHandbookForConsensusDecisionMaking 

Geertz, C. (1973). The integrative revolution: Primordial sentiment and civil 

politics in the state, in the interpretation of cultures: selected essays, 

New York: Books. 

Winchakul, T. (1999). Siam Mapped: A History of the Geo-Body of a Nation. 

Honolulu: University of Hawaii Press. 

วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 9 ฉบับที่ 1 มกราคม – มถิุนายน 2564  l 278 


