
1 l Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 10 No. 1 January – June 2022 

 

 

 

 

 

 
 

สุรชัย พุดชู1*  พระฟูตระกูล พุทฺธรกฺขิโต (หลินภู)2  พระฌานิพิทย์ อินฺทจารี3 

สะอาด ภูนาสรณ์4 และ กษดิิศ นวเสรี5 

Surachai Phutchu1*, Phra Futrakool Linphu2, Phra Chanipit Intachari3,  

Saard Poonasron4 and Kasidit Nawaseree5 

 

1 คณะศาสนาและปรัชญา สาขาวิชาปรัชญา ศาสนา และวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช

วิทยาลัย 
2 คณะศึกษาศาสตร์ สาขาวิชาการสอนสังคมศึกษา วิทยาลัยศาสนศาสตร์เฉลิมพระเกียรติ

กาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
3 คณะศึกษาศาสตร์ สาขาวิชาการสอนพระพุทธศาสนา วิทยาลัยศาสนศาสตร์เฉลิมพระเกียรติ

กาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
4,5 คณะสังคมศาสตร์ สาขาวิชาการปกครอง วิทยาลัยศาสนศาสตร์เฉลิมพระเกียรติกาฬสินธุ์ 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
1  Faculty of Religion and Philosophy (Philosophy Religion and Culture), Mahamakut Buddhist 

University 
2 Faculty of Education (Teaching Social Studies), Mahamakut Buddhist University, Kalasin 

Buddhist College 
3 Faculty of Education (Teaching Buddhism), Mahamakut Buddhist University, Kalasin Buddhist College 
4 ,5 Faculty of Social Sciences (Government), Mahamakut Buddhist University, Kalasin Buddhist College 
* Corresponding Author: sura_chai_1981@hotmail.com  

* บทความนี้ปรับปรุงจากการบรรยายพิเศษเรื่อง “Non-violence of Gandhi in Buddhist Views” ท่ีคณะ

คานธีและสันติศึกษา มหาวิทยาลัยปัญจาบ ประเทศอินเดีย เม่ือวันที่ 13 พฤศจิกายน พ.ศ. 2562 

Received:  March 10, 2020;  Revised: June 24, 2021;  Accepted: July 5, 2021 

มหาตมา คานธี: การพิสูจน์ความจริงบนเส้นทางแห่งสันติ 

ด้วยวิธีสัตยาเคราะห์* 

Mahatma Gandhi: The Experiments with Truth towards 

Peace through Satyagraha 

 

บทความวชิาการ (Academic Article) 

 

mailto:sura_chai_1981@hotmail.com


วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 10 ฉบับที่ 1 มกราคม– มถิุนายน 2565 | 2  

 

 

 

บทคดัย่อ 
 บทความนีม้ีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวคิดของมหาตมา คานธี ที่ใช้วธิีสัตยาเคราะห์ อัน

หมายถึง การยึดถือในความจริงเพื่อเรียกร้องให้เกิดสันติในสังคมอินเดีย คานธีเร่ิมใช้วิธีการนี้

จากการเรียกร้องความเป็นธรรมให้ชาวอินเดียที่ท างานในแอฟริกาใต้ เมื่อกลับสู่อินเดีย เขาใช้

วิธีการเดียวกันนี้เพื่อเรียกร้องความไม่เป็นธรรมให้แก่ประเทศมาตุภูมิของเขา หลักการของ

สัตยาเคราะห์มี 3 ประการ คือ 1) การถือว่า พระเป็นเจ้าคือสัจจะ 2) การเข้าถึงสัจจะได้ก็ด้วย 

การยึดหลักอหิงสา และ 3) อหิงสาจะเกิดขึ้นได้ก็ด้วยการอุทิศตนอย่างย่ิงยวด ทั้งสามประการนี้

เป็นการพิสูจน์ความจริงของคานธี คือ การเข้าถึงพระเป็นเจ้า ดังนั้น การที่เขาใช้วิธีการ

สัตยาเคราะห์ตอ่สู้กับฝ่ายตรงข้าม จึงเป็นการต่อสู้กับตนเองไปในตัว เพื่อให้ถึงสันติทั้งภายในและ

ภายนอก ภายใน คือ การบรรลุสัจจะของตนเองอันเป็นเสมือนการเข้าถึงพระเป็นเจ้า ภายนอก คือ 

การบรรลุข้อเรียกร้องความเป็นธรรมแก่ชาวอินเดีย จากที่กล่าวมานี้ จึงเห็นทัศนะของคานธีทั้ง

ขั้นหลักการและปฏิบัติการใน 3 ด้าน ได้แก่ 1) ด้านปรัชญา เป็นแนวคิดทางสายกลางที่เน้น 

การพัฒนาศักยภาพมนุษย์ โดยเฉพาะการมุ่งเน้นให้บรรลุความเป็นอภิมนุษย์ด้วยการมีศีลธรรม

แบบนาย 2) ด้านศาสนา เป็นแนวปฏิบัติที่บูรณาการหลักธรรมทุกศาสนามาปฏิบัติด้วยกันอย่าง

ลงตัว นั่นคือ หลักอหิงสา และสามารถเข้าถึงเป้าหมายทางศาสนาได้ด้วยการมีสัจจะ 3) ด้าน

ภาวะผู้น า วิธีการของคานธีสามารถชักจูงประชาชนให้ปฏิบัติตามโดยสมัครใจ เขาจึงเป็นผู้น าชั้น

ยอดที่สามารถน าพาคนอื่นให้ไปน าพาคนต่อ ๆ ไปได้ ภาวะผู้น าของคานธีจึงสมกับสมญานามว่า 

มหาตมา คือ จิตวิญญาณอันย่ิงใหญ่ จากแนวทางที่คานธีได้ต่อสู้ด้วยหลักการของสัตยาเคราะห์

ทั้งสามประการดังกล่าว จึงก่อให้เกิดสันติทั้งภายในและภายนอกอย่างแท้จริง 
 

ค าส าคัญ:   มหาตมะ คานธี  การพิสูจน์ความจริง  สันติวธิี  สัตยาเคราะห์ 
 

Abstract 
This article has objective to study the concept of Mahatma Gandhi who performs 

Satyagraha that means firmness in Truth in order to require peace in Indian society. Gandhi 

has begun to perform this approach to require the fairness for Indian workers in South Africa. 

When he came back motherland he performs the same struggle as South Africa. The principles 

of Satyagraha consist of three components are as follows: 1) God is the Truth; 2) the way 

reached the Truth is Non-violence; and 3) Non-violence will be happened by Self-sacrifice. 

These principles are the experiments with truth of Gandhi that is the attainment to God. Hence, 



3 l Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 10 No. 1 January – June 2022 

 

Satyagraha which appeals in his struggle movement to opponents is self-struggle as well. It is 

the attainment of internal and external peace. Internal peace is to face the truth himself which 

is similar to attain God. Latter one is to meet the requirement for self-rules of Indians. For this 

reason, Gandhi’s ideas are divided into three theories and performances of struggle movement 

as follow: 1) philosophy: it is a middle way to improve human beings’ ability, especially to 

achieve the superman through master morality; 2) religion: it is a practical way to integrate all 

religious teachings about non-violence and to obtain the goal of religion by facing the truth; 

and 3) leadership: his approach can persuade people to follow voluntarily, so he is the super 

leadership who can lead people to lead others. Therefore, Gandhi’s leadership is properly 

affixed name as “Mahatma,” means “Great Soul.” From the way that Gandhi has fought with 

the above principles of Satyagraha, it becomes the true peace, both of internal and external. 
  

Keywords: Mahatma Gandhi, Experiments with Truth, Peace Ways, Satyagraha  
 

บทน า 
 ในบรรดานักปฏิวัติสังคมที่ย่ิงใหญ่ โมหันทาส กรัมจันท์ คานธี (Mohandas Karamchand 

Gandhi) ถือเป็นบุคคลหนึ่งในนั้น ผู้ที่มหากวีรพินทรนาถ ฐากูร (Rabindranath Tagore) ตั้งสมญา

ให้ว่า มหาตมา (Mahatma) หมายถึง จิตวิญญาณอันย่ิงใหญ่ (The Great Soul) (Lelyveld, Joseph, 

2012: 6) คานธีเกิดวันที่ 2 ตุลาคม พ.ศ. 2412 ถึงแก่กรรมด้วยการถูกลอบสังหาร เมื่อวันที ่

30 มกราคม พ.ศ. 2491 หลังจากที่อนิเดียได้รับเอกราชเพียง 5 เดือน สิริอายุ 78 ปี สหประชาชาติ

ก าหนดให้วันที่ 2 ตุลาคมของทุกปี ซึ่งเป็นวันเกิดของเขาเป็นวันไม่ใช้ความรุนแรงของโลกหรือ 

วันอหิงสาโลก (International Day of Non-violence) อย่างไรก็ตาม คานธีได้รับการขนานนามว่า  

เป็นบิดาแห่งชาวอินเดีย เพราะเป็นผู้น าในการเรียกร้องเอกราชจากการปกครองของอังกฤษ  

จนได้รับเอกราชเมื่อวันที่ 15 สิงหาคม พ.ศ. 2490 (ค.ศ. 1947) ชีวติและบทบาทหน้าที่ของเขาเป็น

ที่จดจ าของโลกและเป็นตัวอย่างในการด าเนินชีวิตแบบอหิงสาของผู้น าโลกหลายคน 

 แนวคิดของคานธีที่น่าศึกษาเป็นเร่ืองของสัตยาเคราะห์ ค านี้ตรงกับภาษาฮินดีว่า 

Satyagraha ซึ่งมาจากค าว่า Satya (สัตยะ) แปลว่า Truth (ความจริง) กับค าว่า Agraha (อาคฺร

หะ) แปลว่า Firmness (ความหนักแน่น ความแน่นอน) (Gandhi, 1968: 107) รวมหมายถึง ความ

หนักแน่นหรือการยึดถือในความจริง อันเป็นการต่อสู้ตามวิถีแห่งความสัตย์ หลักการนี้เรียกว่า 

อารยะขัดขืน (Civil Disobedience) หรือการสู้แบบดื้อแพ่ง โดยไม่ใช้ก าลังปะทะกับฝ่ายตรงข้าม 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 10 ฉบับที่ 1 มกราคม– มถิุนายน 2565 | 4  

 

 

 

แนวคิดสัตยาเคราะห์เร่ิมเกิดขึ้นในแอฟริกาใต้ช่วงการเกิดกบฏซูลูในเมืองนาตาล ซึ่งทางการ 

(รัฐบาลอังกฤษที่ปกครองแอฟริกาใต้ขณะนั้น) ได้เปิดหน่วยอาสาสมัครรักษาดินแดนและรับ

สมัครชายฉกรรจ์เพื่อปราบชาวซูลู คานธีและชาวอนิเดียราว 24 คน รวมกลุ่มตั้งหน่วยพยาบาล

ขึ้น หน้าที่ของหน่วยพยาบาลของคานธีได้ประสบความส าเร็จในการเยียวยาผู้บาดเจ็บชาวซูลู

และทหารฝ่ายรัฐบาล แต่คานธีไม่เห็นด้วยที่การปฏิบัติของชาวซูลูจะถูกตราหน้าว่าเป็นกบฏ 

เพราะเป็นการกระท าของรัฐบาลฝ่ายเดียว แม้จะมีการกระทบกระทั่งกันบ้างเป็นธรรมดา แต่

ชาวซูลูไม่ได้สู้รบกับรัฐบาลแต่อย่างใด เพียงแต่เรียกร้องเกี่ยวกับเร่ืองภาษีที่ไม่เป็นธรรมจาก

รัฐบาล จึงน าไปสู่การขัดขืนไม่ยอมจ่ายภาษี จากเหตุการณ์คร้ังนี้ท าให้คานธีสลดใจและ

ต้องการท างานรับใช้สังคมมากขึ้น แต่การรับใช้สังคมต้องอุทิศทั้งกายและใจ คานธีจึงครุ่นคิด

ถึงชีวิตพรหมจรรย์ที่เต็มไปด้วยศักยภาพในการช่วยสังคม ดังค ากล่าวของเขาที่ว่า “กล่าวโดย

ย่อก็คือ ข้าพเจ้าจะหาความสุขทางเนื้อหนังมังสา และจะหาความสมบูรณ์ทางจิตใจพร้อมกันไป

ในขณะเดียวกันไม่ได้ ตัวอย่างเช่น ในระหว่างนั้นข้าพเจ้าจะไปรับใช้ชาวซูลูไม่ได้เลย หากภรรยา

ของข้าพเจ้ามีครรภ์แก่อยู่ การรับใช้ครอบครัวจะขัดกับการรับใช้ประชาชน แต่ถ้าหากด าเนิน

ชีวิตพรหมจรรย์แล้ว ทั้งสองอย่างจะไม่มีอะไรขัดกันเลย” (มหาตมา คานธี, 2562: 476-477) 

คานธีจึงเร่ิมรักษาศีลพรหมจรรย์ตั้งแต่ พ.ศ. 2443 และสามารถสมาทานอย่างจริงจังใน พ.ศ. 

2449 ในทัศนะของคานธีแล้ว “ศีลพรหมจรรย์เร่ิมด้วยความอดกลั้นทางกายก่อน แต่ศีล

พรหมจรรย์ก็หาได้หยุดยั้งเพียงกายเท่านั้นไม่ ความสมบูรณ์ของพรหมจรรย์จะเกิดขึ้นได้ก็

ต่อเมื่อ แม้จิตใจก็ต้องบรรลุความบริสุทธิ์ด้วยพรหมจารี อันได้แก่ ผู้ปฏิบัติพรหมจรรย์อย่าง

แท้จริงนั้น แม้จะฝันถึงความพึงพอใจทางเนื้อหนังมังสาก็ไม่ได้ และตราบใดที่ยังบรรลุภาวะ

เช่นนีไ้ม่ได้ ตราบนั้นภาระของพรหมจารี ก็ยังหนักอยู่มิใช่น้อย” (มหาตมา คานธี, 2562: 478)   
  

หลักการของสัตยาเคราะห์   
 คานธียอมรับว่า แนวคิดสัตยาเคราะห์มีมาก่อนแล้วและไม่ทราบด้วยซ้ าว่าเกิดขึ้นมา

ตั้งแต่เมื่อไร อย่างไรก็ตาม คานธีอธิบายหลักการของแนวคิดนี้ด้วยค าว่า Passive Resistance 

(การต่อต้านด้วยการไม่กระท าอะไร) ซึ่งเป็นค าที่เขาพบในการประชุมร่วมกับชาวยุโรปคร้ังหนึ่ง 

แต่คานธีก็เห็นว่า เป็นค าที่มีความหมายแคบเกินไปและคนส่วนใหญ่มักเห็นว่า “เป็นอาวุธของผู้

ที่อ่อนแอ มีลักษณะอันเต็มไปด้วยความอาฆาตมาดร้าย และในที่สุดอาจจะแสดงตนออกมาใน

รูปแบบของการใช้ก าลังก็ได้” คานธีจึงคัดค้านการแปลค าว่า Passive Resistance ในความหมาย

ว่า สัตยาเคราะห์ (Satyagraha) (มหาตมา คานธี , 2562: 480) เนื่องจากค าว่า Passive 

Resistance กับ Satyagraha มีความหมายต่างกัน โดยที่  Satyagraha เป็นการต่อสู้ด้วยจิต



5 l Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 10 No. 1 January – June 2022 

 

วิญญาณอันบริสุทธิ์ เป็นการต่อสู้ศัตรูอย่างบริสุทธิ์ใจ (Purely Antagonistic Forces) ไม่ใช้การ

ต่อสู้ด้วยอาวุธ ด้วยการท าร้ายร่างกายหรือการต่อสู้อย่างเหี้ยมโหด (Arms or Physical Force or 

Brute Force) แต่เป็นแนวคิดที่ตั้งอยู่บนพืน้ฐานที่ว่า การชนะศัตรูเป็นการทนทุกข์ของฝ่ายตนเอง 

(The Conquest of the Adversary by Suffering in One’s Own Person) (Gandhi, 1968: 110-111) 

 คานธีมีความตั้งใจจะปฏิบัติพรหมจรรย์ทั้งทางกาย วาจา ใจและอุทิศเวลาเพื่อการ

ต่อสู้แบบสัตยาเคราะห์ เขาจึงต้องควบคุมพฤติกรรมทางกายด้วยการจ ากัดและอดอาหาร

เพื่อเอาชนะตนเอง เพราะเขาเห็นว่า “ราคะในตัวมนุษย์เราส่วนใหญ่มักจะอยู่ควบคู่กันไปกับ

ความอยากของปากและลิ้น” (มหาตมา คานธี , 2562: 482) เขาจึงเร่ิมต้นด้วยการ

รับประทานผลไม้แทนและเมื่อมีกิเลสติดใจในรสชาติของผลไม้ ก็เร่ิมใช้วิธีบรรเทากิเลสด้วย

การอดอาหาร หรือไม่ก็รับประทานวันละคร้ังในวันที่ไม่ต้องไปท างาน นอกจากนี ้หากเป็นวัน

ส าคัญทางศาสนาหรือในโอกาสอื่น ก็พร้อมที่จะอดอาหารเสมอ เนื่องจากเขาเห็นว่า “กา

รอดอาหารเป็นอาวุธที่ส าคัญที่สุดที่จะช่วยบรรเทาหรือเพิ่มพูนกิเลส” (มหาตมา คานธี, 

2562: 483) และเคยอดอาหารมาแล้วแต่คร้ังนั้นเป็นการปฏิบัติตามแม่มากกว่าที่จะเข้าใจ

การประพฤติของพรหมจรรย์ 

 หัวใจของแนวคิดสัตยาเคราะห์ คือ การอุทิศชีวิตกับสิ่งที่เชื่อว่าถูกต้อง โดยมีเงื่อนไข 

ดังนี้ 1) ต้องไม่เกลียดชังฝ่ายตรงข้าม  2) ต่อสู้เร่ืองที่เป็นจริง 3) ต้องอดทนต่อความทุกข์

ทรมาน 4) สวดมนต์ภาวนาอันเป็นเป้าหมายสู งสุดในสัตยาเคราะห์ การศึกษาเร่ือง

สัตยาเคราะห์ท าให้ทราบโครงสร้างแนวคิดของคานธี เนื่องจากสัตยาเคราะห์มีหลักการที่

ส าคัญ 3 ประเด็น (จ านงค์ อดิวัฒนสิทธิ์, 2525: 194; เรือรบ เมืองมั่น, 2536:  71) ได้แก่ 

 1. พระเป็นเจ้าคอืสัจจะ 

      คานธีเป็นชาวฮินดูบูชาวิษณุเทพเจ้าตั้งแต่ก าเนิด เกิดในวรรณะแพศย์ แม่ของคานธี

เคร่งครัดในศาสนาอย่างมาก ไม่ว่าจะเป็นการสมาทานศีลและวัตรปฏิบัติต่าง ๆ ความเชื่อทาง

ศาสนาจึงเป็นแบบเทวนิยม คือ มีความเชื่อในพระเป็นเจ้า แต่ที่คานธีแตกต่างกับคนอื่น คือ การ

ที่เขากล่าวว่า ความจริง คือ พระเป็นเจ้า และเขาพยายามพิสูจน์ความจริงนี้ด้วยการฝึกปฏิบัติ

ตนในเร่ืองความจริง (Truth) ก็เพื่อเข้าถึงพระเป็นเจ้า 

 ความจริงแล้วคานธีได้บ่มเพาะเร่ืองสัจจะมาตั้งแต่วัยเด็ก ทุกเช้าก่อนกินข้าว แม่ของ

คานธีจะฟังนกโกกิลาขันเป็นสัญญาณ แล้วจึงกินข้าวและป้อนข้าวคานธี วันหนึ่งนกไม่ขัน คานธี

จึงแอบไปท าเสียงนกแทน แม่จึงท าโทษด้วยการตีและสอนว่า แม่อดข้าวได้ทั้งชีวิต แต่อดไม่ได้ 

ถ้าลูกโกหกแม้แต่เพียงคร้ังเดียว จึงเป็นสัจจะที่คานธีได้รับจากแม่ตั้งแต่เยาว์วัย เมื่อเขาโตขึ้นได้



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 10 ฉบับที่ 1 มกราคม– มถิุนายน 2565 | 6  

 

 

 

ไปเรียนต่อด้านกฎหมายที่ลอนดอน ก่อนที่จะไปเรียนเขาได้ให้ค ามั่นสัญญา คือ ไม่แตะต้องสุรา 

นารีและเนื้อสัตว์ (มหาตมา คานธี, 2562: 60; Jordens, 1998: 9, 172) คานธีสามารถท าได้ทุก

ข้อ ซึ่งเป็นความสัตย์อีกประการหนึ่งที่มีในตัวคานธีเอง ในช่วงที่ท าสัตยาเคราะห์ หลายคร้ังที่

คานธีอดอาหารประท้วง เมื่อคานธีอดอาหาร ทุกคนจะหยุดความขัดแย้ง เพราะเมื่อเขาอด

อาหารก็คืออดอย่างจริงจัง การอดอาหารประท้วงของคานธีจึงเป็นพลังอ านาจของความสัตย์

จริงที่เรียกว่า อ านาจละมุน (Soft Power) 

 2. หนทางเดียวท่ีจะบรรลุสัจจะได้ต้องใช้วิธีอหิงสา 

 การเข้าถึงสัจจะต้องปฏิบัติตามหลักอหิงสา คือ ความไม่เบียดเบียน (Non-violence) 

เมื่อคานธีไปรับภรรยาและลูกชายที่ท่าเรือเดอร์บัน ซึ่งได้เดินทางไปอยู่ที่แอฟริกาใต้ด้วยกัน เขา

ถูกท าร้ายร่างกายจนสลบ แต่ก็ไม่เอาเร่ือง เพราะว่าเขามีหลักธรรมในใจ คือ การไม่เบียดเบียน 

 เหตุการณ์คร้ังหนึ่ง ในปี พ.ศ. 2462 (ค.ศ. 1919) รัฐบาลประกาศใช้พระราชบัญญัติโรว์

แลตต์ (Rowlatt Act of 1919) เพื่อป้องกันเหตุจลาจลโดยเจ้าหน้าที่สามารถจับกุมผู้ก่อการได้ทันที 

อย่างไรก็ตาม ในวันที่ 13 เมษายน พ.ศ. 2462 เป็นวันนักขัตฤกษ์ ชาวอินเดียจ านวนมากออกมา

พักผ่อนที่สวนสาธารณะชลียาวาลา (Jalianwala Bagh) เมืองอมฤตสระ (Amirtsar) แคว้นปัญจาบ 

(มหาตมา คานธี, 2562: 704, 707-711) นายพลไดเออร์ ผู้บังคับบัญชาทหารอังกฤษ ซึ่งได้ออก

ค าสั่งห้ามการชุมนุมก่อนหน้านั้นแล้ว 2 วัน เห็นประชาชนชุมนุมที่สวนดังกล่าว รู้สึกโกรธและ

ต้องการให้ประชาชนรู้อานุภาพของอังกฤษจึงสั่งให้ทหาร 50 นาย ใช้ปืนไรเฟิลยิงผู้คน ท าให้มี

ผู้เสียชีวติราว 379 คน และคนบาดเจ็บมากกว่า 1,000 คน การกระท าคร้ังนีน้ ามาสู่การเรียกร้อง

จากชาวปัญจาบ ท าให้นายพลต้องออกจากต าแหน่งในแคว้นนีแ้ละเดินทางกลับอังกฤษเนื่องจาก

ท าเกินกว่าเหตุ ชาวอนิเดียต้องการแก้แค้น แต่คานธีได้เตือนสติทุกคนว่า พวกเราจะไม่ท าอย่างที่

นายพลคนนีก้ระท าต่อเรา แต่เราจะแสดงให้พวกเขาเห็นว่า พวกเราสามารถวางตัวให้พ้นจากการ

เกลียดชัง พวกเขาไม่ใช่ศัตรู แต่คือเพื่อน และพวกเขาต้องการการปลดปล่อยมากพอ ๆ กับที่พวก

เราต้องการ การให้อภัยจึงเป็นสิ่งส าคัญเหมือนตอนที่คานธีเป็นเด็กที่เคยขโมยเงินพ่อ แล้วนอนไม่

หลับ เขาจึงไปสารภาพกับพ่อ พ่อจึงให้อภัยเขาที่ท าผิด จึงกล่าวได้ว่า บทเรียนคร้ังนั้นท าให้คานธี

เรียนรู้การให้อภัย การให้โอกาสคนท าผิด ให้เขากลับตัวกลับใจท าความดีแทน 

 3. อหิงสาจะเกิดขึ้นได้ต้องอุทิศตนหรือการเสียสละตน 

 การประพฤติปฏิบัติตามหลักอหิงสาจ าเป็นต้องทุ่มแรงกายแรงใจอย่างมาก นั่นคือ  

การเสียสละตน (Self-sacrifice) เพื่อสังคม หรือที่ เรียกว่า ตบะ (Self-torture) ยกตัวอย่าง  

การประท้วงด้วยการอดอาหาร การเดินขบวน โดยเฉพาะการเดินขบวนที่เรียกว่า Dandi Salt 



7 l Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 10 No. 1 January – June 2022 

 

March เพื่อประท้วงกฎหมายที่ห้ามชาวอินเดียผลิตเกลือกินเอง คานธีน าผู้คนเดินทางจากเมือง

ทัณฑี ตั้งแต่วันที่ 12 มีนาคม พ.ศ. 2473 (ค.ศ. 1930) ถึงชายฝ่ังทะเลในวันที่ 6 เมษายนปี

เดียวกัน ระยะทางกว่า 384 กิโลเมตร (240 ไมล์) ใช้เวลาเดินทางราว 24 วัน เพื่อผลิตเกลือที่

ชายฝ่ังทะเล นอกจากนี้ คานธีเลิกใช้เสื้อผ้าแบบตะวันตกด้วยการหันมาทอผ้าใช้ (Handspun 

Cotton) เขาใช้เวลานั่งปั่นกงล้อฝ้ายวันละ 1 ชั่วโมง เพื่อลงมือท าผ้าใช้เอง อาจมองดูเป็นเรื่อง

เสียเวลา แต่สิ่งที่คานธีท าเป็นการอุทิศตนต่อสิ่งที่เขาก าลังด าเนินการต่อสู้ด้วยหลักอหิงสา 
 

วิเคราะห์แนวคิดคานธี: จากหลักการสูห่ลักปฏิบัตเิพื่อให้เกดิสันติ   
  แนวคิดของคานธีสามารถวิเคราะห์ใน 3 ด้าน ดังต่อไปนี้ 1) ด้านปรัชญา 2) ด้าน

ศาสนา 3) ด้านการปกครองที่ว่าด้วยภาวะผู้น าตามแนวคิดของเจมส์ แมคเกรเกอร์ เบิร์นส์ 

(James MacGregor Burns) 

 ประการแรก ด้านปรัชญา  

 แนวคิดของคานธีถือเป็นปรัชญาสมัยใหม่ที่สามารถสัมผัสจับต้องได้ เขาเน้นการน า

หลักปรัชญามาประยุกต์ใช้ในสถานการณ์จริง ในที่นี้ขอแยกวิเคราะห์เป็น 3 ประเด็นย่อย คือ  

 1. แนวคิดเก่ียวกับสาขาปรัชญาบริสุทธิ์   

 ในทางปรัชญามีการจัดสาขาไว้หลายลักษณะ แต่สาขาที่ขอน ามากล่าวมี 3 สาขา คือ 

อภิปรัชญา (Metaphysics) ญาณวิทยา (Epistemology) และจริยศาสตร์ (Ethics)  

 อภิปรัชญาว่าด้วยความจริงสูงสุดที่มนุษย์เชื่อถือ สิ่งที่อยู่เหนือธรรมชาติ เหนือสามัญ

ผัสสะของมนุษย์ทั่วไป เช่น พระเป็นเจ้า จิต โลก จักรวาล หากกล่าวถึงแนวคิดของคานธีจะ

พบว่า แนวคิดด้านอภิปรัชญาก็คือสัตยาเคราะห์ เพราะเป็นเร่ืองของความจริงหรือสัจจะ และ

คานธีเองก็กล่าวถึงสัจจะว่าเป็นพระเป็นเจ้า นั่นหมายความว่า คานธีมองความสัจจะเป็น 

สิ่งสูงสุดในการประพฤติปฏิบัติ หรือการเข้าถึงพระเป็นเจ้าก็ด้วยการปฏิบัติในสิ่งที่เป็นสัจจะ 

ดังนั้น ในการเรียกร้องสิทธิของชาวอนิเดียในแอฟริกาใต้หรือในอนิเดียเอง และการเรียกร้องเอก

ราชจากอังกฤษ คานธีจึงยึดถือสัตย์จริงเป็นที่ตั้งเสมอ เพราะเป็นหนทางสูงสุดที่เขาเชื่อว่า  

เป็นการเข้าถึงพระเป็นเจ้าได้และเจริญรอยตามพระเป็นเจ้าในฐานะที่พระองค์ทรงอุตตรภาพ 

คือ ความจริงอันติมะ ดังนั้น เมื่อพูดถึงพระเป็นเจ้าแล้ว คานธีจะไม่เถียงเร่ืองนีก้ับใคร เพราะเขา

รู้วา่พระเป็นเจ้า คือ ความเป็นสัจจะ แนวคิดความมีอยู่ของพระเป็นเจ้าในทัศนะของคานธีจึงเป็น

แบบจิตนิยมที่มีลักษณะคล้ายแนวคิดยอร์จ วิลเฮล์ม ฟรีดริช เฮเกล (Georg Wilhelm Friedrich 

Hegel) ที่มองว่า พระเป็นเจ้าเป็นสิ่งสัมบูรณ์สูงสุด (The Absolute) อันมีธรรมชาติเป็นจิต (สมัคร 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 10 ฉบับที่ 1 มกราคม– มถิุนายน 2565 | 8  

 

 

 

บุราวาศ, 2544: 425) หมายความว่า พระเป็นเจ้ามีอยู่อย่างบริสุทธิ์ ทุกอย่างประกอบด้วยจิต 

ซึ่งถูกเชื่อมโยงกันภายใน มีสัมพันธภาพและระบบที่มีเหตุผล (Masih, Yakub, 1975: 292) การที่

จิตแปรสภาพเป็นสรรพสิ่งก็เพราะพัฒนาการของจิต กระทั่งเป็นสิ่งสัมบูรณ์ นั่นก็คือ สัจจะหรือ

ความจริงอันติมะในทัศนะของคานธี   

 ญาณวิทยาว่าด้วยบ่อเกิดของความรู้หรือทฤษฎีความรู้ เช่น ความรู้เกิดจากแนวคิด

เหตุผลนิยม ประสบการณ์นิยม อนุมานนิยม แนวคิดของคานธีที่เกี่ยวกับญาณวิทยาในที่นี้ คือ 

อหิงสาหรือการไม่เบียดเบียน (Non-violence) อาจมีมุมมองว่า อหิงสาน่าจะเป็นแนวคิดด้านจริย

ศาสตร์มากกว่า แต่ผู้เขียนมองในเชิงสัมพันธ์กับหลักการของสัตยาเคราะห์ข้างต้น เพราะเมื่อ

อภิปรัญชาในที่นี้หมายถึง สัจจะ และญาณวิทยาซึ่งเป็นเคร่ืองมือเข้าถึงอภิปรัชญา จึงต้อง

เกี่ยวเนื่องกับสิ่งที่เป็นเคร่ืองมือเข้าถึงสัจจะด้วย นั่นคือ อหิงสา ดังนั้น อหิงสาในมิตินี้ จึงเป็น

แหล่งความรู้เพื่อเข้าสู่สัจจะ คือ พระเป็นเจ้า ความหมายของอหิงสาที่คานธียึดปฏิบัติ มิได้มี

ความหมายเพียงการไม่ท าร้ายเท่านั้น แต่หมายถึง ความเห็นอกเห็นใจศัตรู และยังรวมถึง 

การปฏิเสธความมีอยู่ของศัตรู อหิงสาในมุมมองของคานธีจึงเป็นกฎแห่งความรัก ไม่เฉพาะ

ความรักตนเองเท่านั้น แต่ยังรักแม้กระทั่งคนที่เกลียดตนหรือรักศัตรู และใช้ความรักนั้นเพื่อ

เข้าถึงกฎแห่งจักรวาล คือ สัจจะ หากพิจารณาตามแนวคิดญาณวิทยาแนวคิดหลัก คือ เหตุผล

นิยม และประสบการณ์นิยม ผู้เขียนเห็นว่า อหิงสามีลักษณะสอดคล้องกับแนวคิดเหตุผลนิยม 

จริงอยู่ตัวอหิงสาเองไม่ใช้บ่อเกิดของความรู้โดยตรง แต่หากพิจารณาอหิงสาที่เป็นคุณสมบัติ

ของมนุษย์ที่เรียกว่า ความคิดติดตัว (Innate Idea) หรือความรู้ก่อนประสบการณ์ที่มนุษย์จะรู้ได้

ด้วยวิญญาณส่วนที่เป็นเหตุผล (Rational Soul) ชาวเหตุผลนิยมเชื่อว่า ความคิดติดตัวนีเ้ป็นสิ่งที่

ไม่ต้องพิสูจน์ เป็นสมรรถภาพของจิตที่พระเป็นเจ้าประทานให้ที่เรี ยกว่า อัชฌัตติกญาณ 

(Intuition) จึงกล่าวได้ว่า การเข้าใจหลักอหิงสาที่หมายถึง การปฏิเสธความมีอยู่ของศัตรูในใจใน

ทัศนะของคานธี ต้องอาศัยเหตุผลบริสุทธิ์ (Pure Rationalist) คือ การค้นพบมโนคติ (Idea) ตาม

ทัศนะของเพลโต (Plato) ซึ่งการค้นพบดังกล่าวต้องใช้อัชฌัตติกญาณหรือการอาศัยเหตุผลที่

เป็นพุทธปัญญา (Perfect Intelligence) ตามทัศนะของอาริสโตเติล (Aristotle) และเรอเน เดการ์ต 

(René Descartes) (วิทย์ วิศทเวทย์, 2547, 127; สุจิตรา อ่อนค้อม, 2548: 62) ดังนั้น ผู้เขียนจึง

เห็นว่า หากมองในทัศนะของชาวเหตุผลนิยม อหิงสาเป็นคุณสมบัติติดตัวของมนุษย์ เนื่องจาก

มนุษย์ส่วนมากชอบการไม่เบียดเบียนเป็นพืน้ฐาน เพราะฉะนั้น การเข้าใจอหิงสาจึงเป็นเร่ืองของ

เหตุผลภายในเฉพาะตนที่จะปฏิบัติตามเพื่อเข้าถึงกฎแห่งความรักหรือสัจจะในทัศนะของคานธี 



9 l Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 10 No. 1 January – June 2022 

 

 จริยศาสตร์ว่าด้วยหลักความประพฤติ เกณฑ์การตัดสินความดีและความชั่ว แนวคิดของ

คานธีที่สอดคล้องกับเร่ืองนี ้คือ การเสียสละตนเอง หากพิจารณาจากหลักการของสัตยาเคราะห์

จะเห็นว่า การปฏิบัติตามหลักอหิงสาจะเกิดขึน้ได้ ต้องเสียสละอุทิศตนเพื่อช่วยเหลือสังคมอย่าง

เต็มที่ ไม่กลัวความทุกข์ทรมานหรือกลัวตาย คานธีได้ประท้วงรัฐบาลอังกฤษหลายคร้ังก็จริง แต่

ในชีวติของคานธีเองก็ถูกคนในชาติประท้วงเช่นกัน เนื่องจากมีชาวฮินดูที่เกลียดชังเขา โดยเฉพาะ

กรณีฮินดูกับมุสลิมที่มีคนเห็นว่า คานธีเอื้อประโยชน์แก่ชาวมุสลิมเกินไป จึงออกมาประท้วงตาม

ท้องถนน แต่ก็มีคนที่นับถือเขาออกมาเดินขบวนโต้ตอบ เหตุการณ์นี้มิได้ท าให้คานธีล้มเลิกความ

ตั้งใจที่จะอุทิศตนช่วยเหลือสังคมแต่อย่างใด คานธียังคงเดินเท้าเปล่าเพื่อสร้างสันติระหว่าง

ศาสนาต่อไป บางคร้ังถูกขว้างปาสิ่งของใส่จะท าร้ายร่างกาย เขาก็ปฏิเสธการคุ้มครองชีวิต แม้

อาจต้องตายด้วยน้ ามือของผู้ไม่หวังดี เขาก็ไม่เกรงกลัว และหากต้องตายเพราะสถานการณ์

ดังกล่าวจริง เขาก็เชื่อมั่นว่า สิ่งนีจ้ะเป็นเคร่ืองพิสูจน์ค าว่า มหาตมา ในตัวเขา 

 ในที่สุดเหตุการณ์นี้ก็เกิดขึ้นจริง ขณะที่คานธีก าลังท ากิจวัตรด้วยการประนมมือสวด

มนต์กลางสนามหญ้าบ้านบิรลา กรุงนิวเดลี ก็ถูกนายนาถูราม วินายัก โคฑเส (Nathuram Vinayak 

Godse) นักหนังสือพิมพ์ชาวฮินดูผู้คลั่งศาสนา ยิงระยะเผาขนที่ท้องและหน้าอก 3 นัด ก่อนตาย

เขามิได้แสดงสีหน้าประหลาดใจหรือเจ็บปวด และก่อนหมดลมหายใจได้เปล่งวาจาว่า เห ราม  

(โอ ้พระราม) จนวินาทีสุดท้าย 

 ในข้อความของคานธีบทหนึ่ง ระบุถึงบาป 7 ประการ คือ 1) เล่นการเมืองโดยไม่มี

หลักการ 2) หาความสุขส าราญโดยไม่ย้ังคิด 3) ร่ ารวยเป็นอกนิษฐ์โดยไม่ต้องท างาน 4) มี

ความรู้มหาศาลแต่ความประพฤติไม่ดี 5) ค้าขายโดยไม่มีหลักศีลธรรม 6) วิทยาศาสตร์เลิศล้ า

แต่ไม่มีธรรมแห่งมนุษย์ 7) บูชาสูงสุดแต่ไม่มีความเสียสละ (มหาตมา คานธี, 2562: 751) 

ข้อความเหล่านี้กล่าวถึงหลักปรัชญาในเชิงจริยศาสตร์อย่างชัดเจน โดยเฉพาะข้อสุดท้ายที่

มุ่งเน้นหลักการส าคัญของการปฏิบัติที่ตอ้งอุทิศตนอย่างถึงที่สุด 

  2. แนวคิดเก่ียวกับธรรมชาตินิยมและมนุษยนิยม 

 แนวคิดของสาขาปรัชญาต่าง ๆ จะมีส านักหรือกลุ่มแนวคิดมากมาย ส านักธรรม

ชาตินิยม (Naturalism) ก็เป็นอีกกลุ่มหนึ่งในสาขาอภิปรัชญา ซึ่งมีแนวคิดสอดคล้องกับส านัก

มนุษยนิยม (Humanism) ในสาขาจริยศาสตร์ ทั้งสองส านักเชื่อในศักยภาพทางธรรมชาติ 

โดยเฉพาะศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์ที่ถือว่าเป็นธรรมชาติของมนุษย์ทุกคน(ราชบัณฑิตยสถาน, 

2548: 44; สุจิตรา ออ่นค้อม, 2548: 37) ธรรมชาตินิยมเป็นแนวคิดสายกลางที่ยอมรับทั้งส านัก

สสารนิยมและจิตนิยม ขณะที่มนุษยนิยมก็เป็นแนวคิดสายกลางที่ยอมรับทั้งสุขนิยมและ 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 10 ฉบับที่ 1 มกราคม– มถิุนายน 2565 | 10  

 

 

 

อสุขนิยม โดยสรุปแล้วทั้งส านักธรรมชาตินิยมกับมนุษยนิยมเป็นทางสายกลางที่ประสาน

แนวคิดสุดโต่งแต่ละขั้วเข้าด้วยกัน 

 แนวคิดสุดโต่งด้านที่ 1 คือ แนวคิดสสารนิยม (Materialism) แนวคิดนี้สอดคล้องกับ

แนวคิดของคานธีเกี่ยวกับเร่ืองสัจจะที่ต้องควบคุมพฤติกรรมทางกาย หมายความว่า เป็นการ

ต่อสู้กับความจริงที่ท้าทายต่อการพ่ายแพ้เพราะความออ่นแอทางร่างกาย ขณะที่แนวคิดสุดโต่ง

อีกด้าน คือ จิตนิยม (Idealism) สอดคล้องกับเร่ืองสัจจะที่ต้องควบคุมพฤติกรรมทางใจ เพราะ

เป็นการสู้กับความจริงที่ต้องใช้จิตใจอันห้าวหาญ แนวคิดเร่ืองสัจจะซึ่งต้องควบคุมพฤติกรรม

ทางกายและใจนี้ จึงมีลักษณะเป็นทางสายกลางที่ต้องรวมเข้าด้วยกันเป็นธรรมชาตินิยมและ

มนุษยนิยมที่น ามนุษย์ไปสู่อิสรภาพ ซึ่งมีลักษณะสัมพันธ์กับแนวคิดของคานธีที่เน้นความ

บริสุทธิ์ภายในอันน าไปสู่ความหมดจดภายนอก อันเป็นความสัมพันธ์กันระหว่างกายกับใจหรือ

สิ่งที่เรียกว่า สสารนิยมกับจิตนิยมในทางปรัชญา โดยอาศัยซึ่งกันและกัน ไม่เอนเอียงไปด้านใด

ด้านหนึ่ง แนวคิดสัตยาเคราะห์ของคานธีสอดคล้องกับทางสายกลางของแนวคิดธรรมชาตินิยม

และมนุษยนิยมที่ว่ามานี้ เพราะเป็นการช่วยให้มนุษย์สามารถควบคุมตนเอง ไม่ให้ตกเป็นทาส

ของโชคชะตา สถานการณ์และอารมณ์ โดยคานธีแสดงให้เห็นว่า การด าเนินชีวิตที่ยึดมั่นใน

สัจจะทั้งทางกายและจิตใจจะน าไปสู่อสิรภาพแห่งตนได้ 

 3. แนวคิดเก่ียวกับเจตจ านงนิยมของนิทเช 

 นิทเช (Nietzsche) เป็นนักปรัชญาเยอรมันที่มีแนวคิดในเร่ือง “เจตจ านงที่จะมีอ านาจ” (The 

Will to Power) (Stanford Encyclopedia of Philosophy, Online) หรือแนวคิดเจตจ านงนิยม (Voluntarism) 

หมายถึง การมีพลังบางอย่างที่ขับเคลื่อนหรือกระตุ้นให้มนุษย์กระท าการเพื่อน าไปสู่อิสรภาพที่

ย่ิงใหญ่ ซึ่งเป็นรากฐานของศีลธรรมทั้งหมด และแนวคิดเกี่ยวกับศีลธรรมที่ส าคัญของเขา ก็คือ 

ศีลธรรมแบบทาส (Slave Morality) และศีลธรรมแบบนาย (Master Morality) ซึ่งปรากฏอยู่ในหนังสือ 

On The Genealogy of Morals (1967) ศีลธรรมแบบทาส หมายถึง ศีลธรรมที่ยังไม่เป็นสากล เป็นการ

ประพฤติตามแนวคิดหรือความเชื่อใดความเชื่อหนึ่ง และเป็นการเห็นคุณค่าจากการมอบให้ของคน

อื่นมากกว่าที่จะสร้างคุณค่าด้วยตนเอง การประพฤติดังกล่าวเป็นการตกเป็นทาสของศีลธรรมโดย

ไม่รู้ตัว แต่ถ้าประพฤติตามศีลธรรมแบบนาย หมายถึง การเป็นนายของตัวเอง มีจิตใจเข้มแข็ง มี

ความเชื่อมั่นตนเอง เป็นการสร้างคุณค่าในตนเองอย่างมีเหตุผล ไม่ตกเป็นทาสการครอบง าของ

แนวคิดใดแนวคิดหนึ่ง แต่มีอุดมการณ์ที่แน่วแน่ ไม่ย่อท้อ ผู้เขียนจึงเห็นว่า ผู้ที่มีศลีธรรมแบบนาย

ในทัศนะของนิทเช ก็คือ บุคคลที่มีลักษณะเป็นอภิมนุษย์ (Stanford Encyclopedia of Philosophy, 

Online) ในอีกทัศนะหนึ่งของเขานั่นเอง และเมื่อพิจารณาเข้ากับแนวคิด รวมถึงรูปแบบการปฏิบัติ



11 l Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 10 No. 1 January – June 2022 

 

ของคานธีก็จะเห็นว่า มีลักษณะสอดคล้องกับแนวคิดของนิทเชในเร่ืองศีลธรรมแบบนายและการ

เป็นอภิมนุษย์เป็นอย่างมาก เนื่องจากคานธีเน้นกระบวนการที่เอาชนะตนเองทั้งกายและใจด้วยการ

ผสมผสานแนวคิดที่หลากหลาย ทั้งด้านหลักธรรมทางศาสนาและหลักการวิชาชีพที่เขาศึกษา

มาแล้วน ามาพิสูจน์ด้วยตัวเองอย่างถึงที่สุด แนวทางของเขาจึงเป็นแนวปฏิบัติของศีลธรรมแบบ

นายเพื่อความเป็นอภิมนุษย์    

 ประการที่สอง ด้านศาสนา   

 คานธีมีโอกาสศึกษาคัมภีร์ หนังสือและสนทนากับนักบวช ผู้น าศาสนา เพื่อนเรียนและ

เพื่อนท างานต่างศาสนามากหน้าหลายตา ทั้งฮนิดู พุทธ คริสต์ อสิลาม โซโรอัสเตอร์ (มหาตมะ 

คานธี, 2562: 51-52, 102, 104-106, 160, 163-164, 182) ผู้น าศาสนาบางท่านได้โน้มน้าวให้

คานธีเป็นศาสนิกของตน (มหาตมะ คานธี, 2562: 207) คานธีเองก็เคยไปร่วมงานทางศาสนาอื่น

อยู่บ่อยคร้ัง (มหาตมะ คานธี, 2562: 203) ในช่วงที่คานธีเดินทางไปเมืองปรีโตเรีย ประเทศ

แอฟริกาใต้ เพื่อประกอบอาชีพทนายความช่วยเหลือชาวอินเดียที่นั่น วันหนึ่งเขามีโอกาสพบ

นายเบเกอร์ ซึ่งเป็นทนายความและนักเผยแผ่คริสต์ศาสนา เบเกอร์ได้ถามคานธีว่านับถือ

ศาสนาอะไร  

 คานธีตอบว่า “ผมนับถือศาสนาฮินดูโดยก าเนิด แต่ผมไม่รู้เรื่องอะไรเกี่ยวกับศาสนา

ฮินดูมากนักหรอก ย่ิงศาสนาอื่นด้วยแล้วผมย่ิงรู้น้อย อันที่จริงแล้วผมไม่รู้เสียด้วยซ้ าว่า  

ผมก าลังอยู่ที่ไหน และควรจะนับถืออะไร ผมตั้งใจจะศึกษาศาสนาของผมอย่างละเอียดและ 

หากสามารถจะท าได้ ก็ตั้งใจจะศึกษาศาสนาอื่นให้ดีอีกด้วย” (มหาตมะ คานธี, 2562: 182)  

 ความจริงแล้วเบเกอร์ต้องการโน้มน้าวให้คานธีเปลี่ยนเป็นคริสต์ศาสนิกชน แต่คานธีก็

ตั้งใจไว้วา่ “จะศึกษาทุกสิ่งทุกอย่างด้วยจิตใจอันเที่ยงตรง...โดยยึดเอาพระเป็นเจ้าผู้น าทาง และ

จะต้องไม่คิดเปลี่ยนใจไปนับถือศาสนาอื่น จนกว่าจะได้ศึกษาศาสนาของตนเองแล้วอย่าง

สมบูรณ์” (มหาตมะ คานธี, 2562: 184)  

 จะเห็นว่า คานธีมีความยึดมั่นในศาสนาเป็นอย่างย่ิง โดยเฉพาะการสวมสายประค าที่

ท าด้วยไม้กะเพรา อันเป็นสัญลักษณ์ของชาวฮินดูนิกายพระวิษณุ ประค า (กัณฐี) สายนี้แม่ของ

เขามอบให้เพื่อความเป็นสิริมงคล ซึ่งชาวฮินดูทั่วไปอาจมองเป็นความขลังศักดิ์สิทธิ์ แต่ส าหรับ

คานธีแล้วมองว่า เป็นของขวัญที่แม่มอบให้และจะสวมไว้จนกว่าจะขาดหายไป แต่จะไม่คิดหา

ใหม่ทดแทนของเดิม ซึ่งก็เป็นเร่ืองจริง เพราะในการสนทนากับสันยาสี (ผู้ปฏิบัติตามหลักการ

สันยาสหรือการสละทางโลก) ท่านหนึ่งที่เมืองฤษีเกศ (Rishikesh) (มหาตมา คานธี, 2562: 588-

590) คานธีอธิบายเหตุผลชัดเจนว่า ท าไมถึงไม่สวมกัณฐีและยัชโญปวีต (สายมงคลที่ชาวฮินดู



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 10 ฉบับที่ 1 มกราคม– มถิุนายน 2565 | 12  

 

 

 

ใส่จากไหล่ซ้ายสะพายแล่งลงขวา) เพราะเขาเห็นว่า ไม่มีความจ าเป็น และการสวมใส่นี้ก็ไม่ใช่

สัญลักษณ์ที่บ่งบอกว่า เป็นชาวฮินดูที่เคร่งครัดหรือมีจิตใจสูงส่ง ตรงกันข้าม กลับเป็น

สัญลักษณ์ภายนอกที่แสดงความเหลื่อมล้ าทางวรรณะเสียด้วยซ้ า 

 ความจริงแล้ว คานธีเร่ิมปฏิบัติตามหลักของศาสนาตั้งแต่เยาว์วัย ไม่เฉพาะแต่ศาสนา

ฮนิดูเท่านั้น แม้กระทั่งศาสนาเชนก็มีอทิธิพลต่อเขาอย่างมาก ก่อนที่เขาจะไปเรียนต่อที่ประเทศ

อังกฤษ แม่ไม่มั่นใจการไปอยู่ที่นั่นของคานธี เพราะกลัวจะเสียคนเหมือนเด็กคนอื่น คานธีจึงให้

ค ามั่นสัญญา 3 ข้อดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น ตามค าแนะน าของท่านสวามี เบจะระจี นักบวชเชน

ผู้เป็นที่ปรึกษาของครอบครัวคานธี การให้ค ามั่นสัญญาจึงมีเหตุผลหลั ก 2 ประการ คือ  

1) เป็นการปฏิญาณตนอย่างเคร่งครัดในหลักปฎิบัติของศาสนาเชน 2) เป็นการให้ค าสัญญา

อย่างจริงจังต่อแม่ (Jordens, 1998: 172)  

 ช่วงที่คานธีเรียนกฎหมายที่อังกฤษได้อ่านหนังสือภควัทคีตาภาคภาษาอังกฤษ เป็น

คัมภีร์ศักดิ์สิทธิ์ของศาสนาฮินดูแปลโดยเซอร์เอดวิน อาร์โนล์ด (Sir Edwin Arnold) และอีกเร่ือง 

คือ The Light of Asia (1879) ซึ่งเกี่ยวกับพุทธประวัติเขียนโดยคนเดียวกัน นอกจากนี้เขายังได้

อ่านหนังสือชื่อ Why I Became a Theosophist (1890) ของแอนนี เบสันต์ (Annie Besant) และ

หนังสือชื่อ The Key to Theosophy (1889) ของเฮเลนา บลาวาตสกี (Helena Blavatsky) 

 คานธียังได้ศึกษาคัมภีร์กุรอานและคัมภีร์ต่าง ๆ ของศาสนาอิสลาม รวมถึงค าสอนของ

คริสต์ศาสนา โดยเฉพาะหนังสือชื่อ The Perfect Way (1882) เขียนโดยเอ็ดเวิร์ด เมตแลนด์ 

(Edward Maitland) และแอนนา คิ งส์ฟอร์ด (Anna Kingsford) และหนั งสือชื่ อ The New 

Interpretation of the Bible (1893) เขียนโดยเอ็ดเวิร์ด เมตแลนด์ (Edward Maitland) นอกจากนี้

ยังมีหนังสือเกี่ยวกับศาสนาอกีมากมายที่เขาอา่น เช่น The Kingdom of God is Within You (1894) 

เขียนโดยลีโอ ตอลสตอล (Leo Tolstoy) เรื่อง India: What can it Teach Us? (1883) ของแมกซ์ 

มุลเลอร์ (Max Muller) และ Life of Mahomet and His Successors (1850) ของวอชิงตัน เออร์วิน 

(Washington Irving) คานธีศึกษาศาสนาทุกศาสนาก็ว่าได้ เขาจึงประยุกต์ใช้ในวิถีชีวิต ดังค าพูด

ที่ว่า “ข้าพเจ้าจึงเกิดความรู้ในเร่ืองของศาสนาต่าง ๆ ยังผลให้เกิดความใคร่ครวญพินิจ

พิจารณาในเร่ืองของตนเองมากขึ้น และท าให้ข้าพเจ้าน าเอาหลักการต่าง ๆ ที่ได้ศึกษานั้น มา

ทดลองปฏิบัติดูในชีวิตของตน และก็ด้วยเหตุผลในท านองเดียวกันนี้เอง ข้าพเจ้าได้หยิบเอา

ต าราโยคีมาลองฝึกปฎิบัติดู พร้อมกับการค้นหาความรู้ภาคทฤษฎีจากต ารับต าราต่าง ๆ ของ

ฮนิดู...” (มหาตมา คานธี, 2562: 241)   



13 l Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 10 No. 1 January – June 2022 

 

 คานธีได้สร้างอาศรม 4 แห่ง โดยแยกเป็นอาศรมในแอฟริกาใต้ 2 แห่ง คือ 1) นิคมฟีนิกส์ 

(Phoenix Settlement) เมืองเดอร์บัน 2) ไร่ตอลสตอย (Tolstoy Farm) เมืองโยฮันเนสเบิร์ก อาศรม

ทั้งสองแห่งนีเ้ป็นสถานที่ปฏิบัติกิจด้านศาสนาด้วยการสวดสรรเสริญพระเป็นเจ้าอย่างเดียว และ

ในอินเดีย 2 แห่ง คือ 1) อาศรมสาพรมตี (Sabarmati Ashram) เมืองอาเมดาบัด 2) อาศรมเสวา

คราม (Sevagram Ashram) เมืองวรธา สองแห่งนี้ได้เพิ่มการปฏิบัติศาสนกิจใน 4 ประการ คือ  

1) การท่องโศลกภาษาสันสกฤต 2) การสวดสรรเสริญพระเป็นเจ้า 3) การสวดสรรเสริญพระราม 

และ 4) การอ่านบทกลอนคีตา (ภควัทคีตา) และต่อมาก็มีการเพิ่มบทสวดสรรเสริญอย่างอื่นเข้า

มาด้วย อย่างไรก็ตาม อาศรมที่คานธีสร้างขึน้เป็นสถานที่ไม่จ ากัดด้านศาสนา ชนชาติหรือวรรณะ 

ช่วงที่เขาอยู่ที่แอฟริกาใต้ เขาได้ปฏิบัติศาสนกิจที่บ้านเป็นเบื้องต้น จากนั้นก็ขยายออกมาเป็นการ

สวดมนต์ร่วมกันเป็นชุมชนและอาศรมแห่งนีเ้องที่ตีพิมพ์นติยสารชื่อ Indian Opinion 

  อย่างไรก็ตาม คานธีไม่ได้ให้ความส าคัญแก่ศาสนาใดศาสนาหนึ่ง ผู้เขียนเห็นว่า อาจ

ด้วยเหตุผล 2 ประการ คือ 1) เขามีโอกาสพบปะเพื่อนเรียนในอังกฤษและเพื่อนร่วมงานใน

แอฟริกาใต้ ซึ่งนับถือต่างศาสนาและวัฒนธรรม บางศาสนาอาจนับถืออยู่แล้วในอนิเดีย แต่ด้วย

วัฒนธรรมที่ต่างกันก็อาจมีแนวคิดบางประการที่ ไม่เหมือนกัน เช่น การแต่งกายแบบ

ชาวตะวันตก การใช้มีดและส้อมในการรับประทานอาหาร เขาจึงเปิดใจรับและเรียนรู้วัฒนธรรม

ความเชื่อใหม่ที่ต่างไปจากอินเดีย แม้กระทั่งเร่ืองความแตกต่างด้านศาสนา 2) เขารู้จักเลือกจุด

ดีของศาสนาและวัฒนธรรมเหล่านั้นมาประยุกต์ใช้และปรับแก้จุดอ่อนของศาสนาแลวัฒนธรรม

ที่มีอยู่ในอินเดีย เช่น เร่ืองของระบบวรรณะ ความไม่เท่าเทียมในสังคมหรือการนับถือศาสนา 

การมองเห็นจุดด้อยของศาสนาฮินดูที่ตนนับถือตั้งแต่เด็ก ท าให้เขายอมรับแนวคิดที่เป็นจุดเด่น

จากศาสนาอื่นเพื่อน ามาปรับปรุงศาสนาตนเองโดยไม่เลิกนับถือหรือหันไปเข้ารีตศาสนาอื่น  

ซึ่งก็ส่งผลดีต่อเขาในการเรียกร้องเอกราชจากอังกฤษ เพราะได้รับเสียงสนับสนุนอย่างท่วมท้น

จากชาวอนิเดียซึ่งส่วนใหญ่เป็นชาวฮนิดู  

 แนวคิดเหล่านี้กลายเป็นจุดแข็งของคานธีที่ รู้จักประนีประนอมเข้ากับทุกฝ่าย และ

สามารถน าไปใช้กับการต่อสู้ของเขาในเวลาต่อมา เช่น การแต่งตัวตามวัฒนธรรมยุโรปที่คานธีเคย

แต่งตาม ก็กลายเป็นกลยุทธ์อย่างหนึ่งด้วยการปฏิเสธการแต่งตัวในลักษณะดังกล่าวแล้วหันไปใช้

ผ้าทอมือแทน แต่บางอย่างก็เป็นจุดอ่อนในตัวที่ท าให้เขาถูกลอบสังหาร เพราะกลุ่มที่คลั่ง

ชาตินิยมมองว่า เขาให้ความส าคัญแก่ศาสนาอื่นมากเกินไป จึงน าไปสู่การไม่ยอมสมานฉันท์กัน

ระหว่างฮนิดูกับอสิลาม  



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 10 ฉบับที่ 1 มกราคม– มถิุนายน 2565 | 14  

 

 

 

 อย่างไรก็ตาม เมื่อมองในแง่การประยุกต์หลักธรรมที่มีอยู่ในทุกศาสนา ซึ่งมีลักษณะค า

สอนที่คล้ายคลึงกัน นั่นคือ การไม่เบียดเบียน การมีความรักความเมตตากรุณาต่อทุกคน และ

คานธีได้สังเคราะห์เป็นแนวปฏิบัติของเขาเองที่มีลักษณะเป็นศีลธรรมแบบนายตามแนวคิดของนิท

เช คือ ศีลธรรมที่มีแนวปฏิบัติตามวิถีของตนโดยเฉพาะ ถึงกระนั้น แนวปฏิบัติของคานธีก็มี

ลักษณะสอดคล้องกับความเชื่อของฮินดูในเรื่องอาศรม 4 ข้อสันยาส (Sannyasa) แม้คานธีจะ

กล่าวในเชิงลบว่า “ข้าพเจ้าพอจะคุ้นกับความเชื่ออย่างงมงายที่ว่า สัจจการแห่งตนนั้นควรจะ

แสวงหากันก็แต่ในขั้นที่  4 ของชีวิตที่มีชื่อว่า สันยาส แต่เป็นที่ทราบกันดีว่า บรรดาผู้ที่

ผัดวันประกันพรุ่ง ไม่ยอมเตรียมตัวเข้าสู่ประสบการณ์อันมีคุณค่าย่ิงยวดนี้จนกว่าจะถึงขั้นที่ 4 

คือ บั้นปลายของชีวิตนั้น ปรากฏว่าหาได้บรรลุสัจจการแห่งตนไม่ หากได้แต่บรรลุชราภาพ ซึ่งก็

เท่ากับกลับไปมีสภาพเป็นเด็กที่น่าเวทนาอีกเป็นคร้ังที่สองในชีวิต อันเป็นภาระทั้งแก่ตนเองและ

แก่โลกด้วย...” (มหาตมา คานธี, 2562: 510) ในประเด็นนี้เป็นการกล่าวถึงความประมาทของผู้ที่

ละเลยการเตรียมความพร้อมในชีวิต มากกว่าที่จะต าหนิข้อสันยาสเอง เพราะอย่างไรเสีย แนวทาง

ของคานธีก็อยู่ในหลักสันยาส คือ การสละทางโลก เช่น การใช้ชีวิตแบบพรหมจรรย์ ประพฤติ

ปฏิบัติธรรม เสียสละทุกสิ่งทุกอย่างในขั้นเด็ดขาด 

 คานธีท าภาวนาสัปดาห์ละ 1 วัน ซึ่งเป็นหลักการฝึกหัดขัดเกลาจิตใจทางศาสนาใน

อินเดียเพื่อท าจิตใจให้สงบ จุดมุ่งหมายทางศาสนาของคานธี คือ การยึดมั่นในสัจจะ อันเป็นการ

เรียกร้องในความจริงเพื่อเข้าถึงพระเป็นเจ้า พระเป็นเจ้าในมุมมองคานธีจึงหมายถึง สัจจะ ดัง

ค าพูดของเขาในบทสุดท้ายของหนังสือข้าพเจ้าทดลองความจริง ที่ว่า “ประสบการณ์ที่ได้เกิดขึน้

แก่ข้าพเจ้า ท าให้ข้าพเจ้าเชื่ออย่างแน่นอนว่า พระเป็นเจ้านั้นหาใช่อื่นใดนอกเหนือไปจากความ

สัตย์หรือความจริงไม่” (มหาตมา คานธี, 2562: 747) และการจะเข้าถึงสัจจะได้ก็ด้วยหลักอหิงสา 

อันเป็นความรักที่มีอยู่ในพระเป็นเจ้า ดังนั้น พระเป็นเจ้าจึงมีความรัก คือ หลักอหิงสาเป็นพืน้ฐาน 

ซึ่งหลักอหิงสานี้หากพิจารณาในศาสนาทั้งหลาย จะพบว่ามีหลักการสอนที่คล้ายคลึงกัน ใน

พระพุทธศาสนามีหลักธรรมเร่ืองเมตตาและกรุณา ทั้งสองหลักธรรมนี้มักมาควบคู่กันและมีนัย

สอดคล้องกับหลักอหิงสาของคานธีอย่างมาก โดยที่เมตตา คือ ความสงสาร คิดปรารถนาให้คน

อื่นมีความสุข มีนัยตรงข้ามกับพยาบาท (Revenge or Malice) คือ การคิดปองร้าย อกีความหมาย

หนึ่ง คนที่มีเมตตา ก็คือ คนที่ไม่พยาบาทปองร้าย (อพยาบาท) 

 ส่วนกรุณา คือ การช่วยเหลือให้คนอื่นพ้นจากความทุกข์ เป็นขั้นลงมือกระท าการช่วยคน

อื่น มีนัยตรงข้ามกับวิหิงสา (Violence) คือ การเบียดเบียน อกีความหมายหนึ่ง คนที่มีความกรุณา 

ก็คือ คนที่ไม่เบียดเบียนใคร (อวิหิงสา หรืออหิงสา) รวมความแล้ว คือ การเป็นคนไม่ใจจืดใจด า



15 l Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 10 No. 1 January – June 2022 

 

นั่นเอง เพราะการเป็นคนใจจืด ก็คือ ลักษณะของคนขาดเมตตา ส่วนคนใจด าเป็นลักษณะของคน

ขาดกรุณา 

 ดังนั้น ในความหมายทางพระพุทธศาสนา หลักอหิงสา ก็คือ การปฏิบัติตามธรรมในข้อ

เมตตาและกรุณาควบคู่กันที่เรียกว่า เป็นคนมีความเมตตาปรานี อันเป็นการเว้นจากการปอง

ร้าย (พยาบาท) และการเบียดเบียน (วิหิงสา) คนอื่น เมื่อมองในมุมนี้ จะเห็นการเข้าถึงสัจจะ 

(พระเป็นเจ้า) ของคานธี ตามพุทธพจน์ที่ว่า “พึงชนะคนไม่ดีด้วยความดี” (มหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539: 102) นั่นคือ การชนะฝ่ายตรงข้ามที่ท าร้ายฝ่ายตน ด้วยการไม่

ท าร้ายตอบหรือการมีเมตตากรุณาต่อเขา 

 นอกจากนี้ หากพิจารณาตามหลักธรรมทางศาสนาเชนของพระมหาวีระ คานธีได้

ปฏิบัติสอดคล้องกับหลักการเรื่องอนุพรต 5 ที่เรียกว่า พรตนิยม (Asceticism) คือ 1) อหิงสา 

(Ahimsa) การไม่ใช้ความรุนแรง 2) สัตยะ (Satya) ความจริง 3) อัสเตยะ (Asteya) การไม่ลักขโมย 

4) พรหมจริยะ (Brahmacharya) การประพฤติพรหมจรรย์ 5) อปริครหะ (Aparigraha)  

การไม่ยึดติด โดยเฉพาะในเร่ืองวัตถุภายนอก (The Internet Encyclopedia of Philosophy, Online) 

 ประการท่ีสาม ด้านภาวะผู้น า  

 แรกเดิมทีเดียวที่คานธีไปแอฟริกาใต้ เขาไปท างานเป็นลูกจ้างของบริษัทดาดาอับดุลลา 

(Dada Abdulla) ในฐานะทนายความ ขณะมีอายุ 24 ปี บริษัทได้ก าหนดว่าจ้างเขาไม่เกิน 1 ปี 

ด้วยค่าจ้าง 105 ปอนด์ พร้อมสวัสดิการอีกมากมายโดยคานธีไม่ต้องควักกระเป๋าตัวเองแต่

อย่างใด การไปท างานตามข้อเสนอของบริษัทจึงดูเหมือนเป็นแขกบ้านแขกเมืองของบริษัท

มากกว่าจะเป็นลูกจ้าง อย่างไรก็ตาม คานธีได้รับข้อเสนอด้วยดี โดยมองว่า การไปคร้ังนี้

นอกจากจะได้เงินพอเป็นค่าใช้จ่ายทางบ้านให้พี่ชายแล้ว เหนือสิ่งอื่นใด เขาจะได้ประสบการณ์

การท างานนอกประเทศ นี่คือวิสัยทัศน์ของคานธีที่แท้จริงแล้วเขามองเห็นคุณค่าแท้ (Real 

Value) คือ การได้รับโอกาสที่จะพัฒนาศักยภาพตน มากกว่าคุณค่าเทียม (Unreal Value)  คือ 

การได้รับผลตอบแทนด้วยค่าจ้างรางวัล 

 เมื่อคดีของบริษัทสิ้นสุด ถึงเวลาที่คานธีต้องเดินทางกลับอินเดีย แต่นายห้างอับดุลกา

ริม ฌาเวรี ผู้ถือหุ้นใหญ่ของบริษัท รวมถึงชาวอนิเดียที่นั่นไม่อยากให้เขากลับ เนื่องจากสภานิติ

บัญญัติเมืองนาตาลได้ร่างพระราชบัญญัติสิทธิการเลือกตั้งผู้แทน ซึ่งไม่ชอบธรรมส าหรับชาว

อนิเดียในเมืองนี ้พวกเขาต้องการผู้รู้กฎหมายในการน าพาเรียกร้องความเป็นธรรม ในงานเลี้ยง

ส่งคานธีจึงมีการพูดคุยเร่ืองนี้และขอร้องให้เขาอยู่ต่อเพื่อช่วยเหลือชาวอินเดียอพยพ แต่ทุกคน

ก็พะวงเร่ืองค่าป่วยการหรือค่าเสียเวลาในการด าเนินการช่วยเหลือ ในที่สุดคานธีก็กล่าวขึน้ว่า 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 10 ฉบับที่ 1 มกราคม– มถิุนายน 2565 | 16  

 

 

 

 “นายห้างครับ เร่ืองค่าป่วยการนั้นไม่ส าคัญ งานเพื่อสาธารณประโยชน์ไม่มีค่าป่วยการ 

หากต้องอยู่ ผมก็จะอยู่ในฐานะผู้รับใช้ แต่นายห้างก็ทราบแล้วว่า ผมยังไม่คุ้นเคยกับพวกเราทุก

คนที่นี่ หากนายห้างเชื่อว่า ผมจะได้รับความร่วมมือจากพวกเราทั้งหลาย ผมก็ยินดีจะอยู่ที่นี่

ต่อไปอกีเดือนหนึ่ง” (มหาตมะ คานธี, 2562: 211)  

 ด้วยเหตุนี้ คานธีจึงตัดสินใจอยู่ท างานสาธารณประโยชน์และจากนั้นเขาก็เดินทางไปกลับ

ระหว่างอินเดียกับแอฟริกาใต้บ่อยคร้ัง คานธีต่อสู้เรียกร้องความเป็นธรรมให้ชาวอินเดียอพยพ

และชาวผิวสีที่นี่ต่อรัฐบาลอังกฤษนานถึง 21 ปี โดยไม่แยกเชื้อชาติและศาสนา การตัดสินใจอยู่

ช่วยเพื่อนร่วมแผ่นดินมาตุภูมิ ถือเป็นการตัดสินใจด้วยภาวะผู้น าที่มีอุดมการณ์อันแน่วแน่ 

 คานธีมีโอกาสพูดต่อหน้าสาธารณชนคร้ังแรกที่สมาคมอินเดียในเมืองปรีโตเรีย 

ประเทศแอฟริกาใต้ โดยมีใจความ ดังนี ้1) ขอให้ชาวอินเดียมีสัจจะ เพราะการประพฤติของชาว

อนิเดียเพียงไม่กี่คน จะชีว้ัดชาวอนิเดียทั้งหมด 2) ขอให้ใส่ใจเร่ืองสุขภาพอนามัย เพื่อมิให้คนผิว

ขาวดูถูก 3) ขอให้ทุกคนมีความสามัคคี ไม่แยกถิ่นก าเนิดหรือศาสนา 4) ขอให้ตั้งสมาคมเพื่อ

เป็นตัวแทนในการติดต่อเจรจากับผู้ปกครอง 5) ขอให้ทุกคนหัดเรียนภาษาอังกฤษ เพื่อเป็น

ประโยชน์ในการติดต่อและค้าขาย (มหาตมา คานธี, 2562: 190-192) 

 เหตุการณ์ที่แสดงถึงภาวะผู้น าของคานธีที่เกี่ยวกับสัตยาเคราะห์มีหลายคร้ัง เช่ น 

สัตยาเคราะห์ในแอฟริกาใต้ (Satyagraha in South Africa) เพื่อต่อต้านพระราชบัญญัติด า (Black 

Act) ของรัฐบาลอังกฤษที่ดูถูกเหยียดหยาม ลิดรอนสิทธิชาวอินเดียในแอฟริกาใต้ (Gandhi, 

1968) สัตยาเคราะห์ในจัมปารัน (Satyagraha in Champaran) เพื่อต่อสู้กรณีไร่ครามของ

ชาวเมืองจัมปารันที่ถูกว่าจ้างอย่างไม่เป็นธรรม (Rajendra Prasad, 1949) สัตยาเคราะห์เกลือ 

(Salt Satyagraha) เพื่อเรียกร้องความเป็นธรรมในการผลิตเกลือ ในที่นี้  ขอกล่าวเฉพาะ

สัตยาเคราะห์เกลือหรือการน าชาวบ้านทั้งหญิงชายและเด็กเดินขบวนเรียกร้องสิทธิเร่ืองเกลือ

บริโภค (Salt March) คานธีน าชาวอินเดียเดินขบวนตั้งแต่วันที่ 12 มีนาคม ถึงวันที่ 6 เมษายน 

พ.ศ. 2473 (ค.ศ. 1930) จากอาศรมสาพรมตีไปยังชายฝ่ังทัณฑี (Dandi Coast) ซึ่งอยู่ในเขตแคว้น

คุชราตในปัจจุบัน เพื่อต่อต้านการเก็บภาษีเกลือที่อังกฤษผูกขาด เหตุการณ์คร้ังนั้นเป็น

ขบวนการส าคัญของการเรียกร้องเอกราชของอินเดีย ช่วงแรกเขาน าอาสาสมัคร 80 คน 

เดินขบวน และมีสมาชิกเพิ่มขึ้นเร่ือย ๆ แต่หลังจากการเดินขบวนเสร็จสิ้น เขาก็ถูกจับกุมในคืน

วันที่ 4 พฤษภาคม พ.ศ. 2473 กระทั่งถึงเดือนมกราคม พ.ศ. 2474 พร้อมกับผู้เดิ นขบวน

มากกว่า 60,000 คน อย่างไรก็ตาม การเดินขบวนนี้ถือเป็นการเคลื่อนไหวทางการเมือง 



17 l Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 10 No. 1 January – June 2022 

 

(Political Movement) อันเป็นการแสดงบทบาทของผู้น าเชิงปฏิรูป (Transforming Leader) (Dalton, 

Dennis, 2012: 191) ดังที่เบิร์นส์ให้ทัศนะไว้  

 ผู้น าเชิงปฏิรูป (Transforming Leadership Theory) เป็นทฤษฎีภาวะผู้น าประการหนึ่ง 

โดยเบิร์นส์เป็นผู้พัฒนามาจากทฤษฎีภาวะผู้น าเชิงเป้าหมาย (Transactional Leadership) 

เนื่องจากผู้น ามักจะสร้างแรงจูงใจให้ผู้ตามปฏิบัติในสิ่งที่ตนคาดการณ์ไว้ โดยที่ผู้น าอาจให้

ค าแนะน า วิธีการ ข้อก าหนดและรางวัลแก่ผู้ตาม เพื่อสร้างความพึงพอใจในการท างานให้บรรลุ

เป้าหมาย แต่ก็มักจะประสบความส าเร็จในระยะสั้นเท่านั้น ขณะเดียวกัน สภาพการณ์สังคม

ปัจจุบันได้เปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว เกิดการแข่งขันสูง เบิร์นส์จึงเสนอแนวคิดใหม่ที่

กลายเป็นทฤษฎีภาวะผู้น าเชิงปฏิรูปขึ้นมา ในการศึกษาเร่ืองภาวะผู้น า เบิร์นส์ได้จ าแนกเป็น 2 

ประเภท คือ 

 1) ภาวะผู้น าแบบแลกเปลี่ยน (Transactional) เป็นเร่ืองราวของผู้น าทั่วไปที่มักแสดง

อ านาจในสถานการณ์ทางการเมือง  

 2) ภาวะผู้น าแบบเปลี่ยนแปลง (Transformational) เป็นผู้น าที่ค่อนข้างหายาก เพราะเขาจะ

พยายามเปลี่ยนแปลงพืน้ฐานด้านทัศนคติหรือคุณค่าของสังคม (Dalton, Dennis, 2012: 191-192)  

 ภาวะผู้น าในประเภทที่สองนี ้เบิร์นส์ได้อธิบายและยกตัวอย่างแนวคิดของคานธีเป็นการ

เฉพาะ โดยเฉพาะแนวคิดเร่ืองสัตยาเคราะห์กับสวราช (Swaraj คือ แนวคิดการปกครองตนเองที่

ต้องการแยกออกจากจักรวรรดิอังกฤษ) เนื่องจากผู้น าลักษณะนี้จะยกระดับขีดความสามารถ

ของผู้น าเองและผู้ตามให้กลายเป็นเร่ืองของคุณธรรม (Morality) เป็นผู้น าที่มีการขับเคลื่อน

ความเป็นผู้น าด้วยการสร้างความสัมพันธ์กับผู้ตามและกระตุ้นพฤติกรรมทางด้านจริยธรรมของ

ผู้ตามให้สูงขึ้น ดังนั้น ในทัศนะของเบิร์นส์จึงเห็นว่า คานธีเป็นผู้น าทางคุณธรรมที่ย่ิงใหญ่ 

(Burns, James MacGregor, 2003: 157) โดยเฉพาะสัตยาเคราะห์เกลือ (Salt Satyagraha) ที่ถือ

ว่า เป็นการประสบความส าเร็จอย่างย่ิงใหญ่ เป็นการเดินขบวนที่แสดงชั้นเชิงทางการเมืองของ

การไม่นิยมความรุนแรง (Political Tactic of Nonviolent Direct Action) เหตุการณ์คร้ังนี้มีกลุ่มชน

ชาวอนิเดียหลายล้านคนอยู่เบื้องหลังที่แสดงถึงความเป็นผู้น าของคานธีอย่างแท้จริง 

 เมื่อวิเคราะห์ตามหลักวิภาษวิธี (Dialectic Method) ของเฮเกล ซึ่งต่อมามากซ์ (Marx) ได้

น าไปประยุกต์ใช้กับแนวคิดวัตถุนิยมเชิงวิภาษวิธี (Dialectical Materialism) วิภาษวิธีที่กล่าวนี้มี

พัฒนาการ 3 ขั้นตอน คือ ภาวะพื้นฐาน (Thesis) ภาวะขัดแย้ง (Antithesis) และภาวะสังเคราะห์ 

(Synthesis) จากนั้น ภาวะสังเคราะห์ก็จะกลายเป็นภาวะพื้นฐานอีกคร้ัง ซึ่งเป็นพัฒนาการอีก

รอบและหมุนเวียนไปเร่ือย ๆ จนกว่าจะถึงวงรอบสูงสุด 



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 10 ฉบับที่ 1 มกราคม– มถิุนายน 2565 | 18  

 

 

 

 พัฒนาการทั้ง 3 นี้ ผู้เขียนเห็นว่า มีลักษณะสอดคล้องกับแนวคิดภาวะผู้น าของเบิร์นส์ 

โดยที่ภาวะผู้น าแบบแลกเปลี่ยนมีลักษณะเป็นภาวะพื้นฐานหรือแนวคิดดั้งเดิม ส่วนแนวคิดภาวะ

ผู้น าแบบเปลี่ยนแปลงเป็นลักษณะภาวะขัดแย้งที่ตรงข้ามกับภาวะแรก จากนั้น จึงเกิดภาวะ

สังเคราะห์หรือแนวคิดใหม่ที่เป็นแนวคิดภาวะผู้น าแบบจริยธรรม (Moral) ที่เบิร์นส์ได้อธิบายไว้ 

โดยน าแนวปฏิบัติของคานธีมาเป็นตัวอย่าง และเมื่อเปรียบเทียบกับแนวคิดของมาสโลว์ในเร่ือง

พีระมิดหรือล าดับขั้นของความต้องการ (Maslow’s Hierarchy of Needs) ซึ่งมี 5 ขั้น (Encyclopedia, 

Online) คือ 1) ความต้องการด้านร่างกาย 2) ความต้องการด้านความมั่นคงปลอดภัย 3) ความ

ต้องการด้านความรักและความเป็นเจ้าของ 4) ความต้องการด้านเกียรติยศชื่อเสียงและ 

ความภาคภูมิใจ และ 5) ความต้องการด้านความสมบูรณ์แห่งชีวิต จะเห็นว่า ความต้องการในขั้น

สุดท้ายเป็นความต้องการที่จะเข้าใจตนเองหรือการพัฒนาตนให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ (Self-

fulfillment) ซึ่งตรงกับแนวปฏิบัติของคานธีเป็นอย่างย่ิง ที่เน้นการยกระดับขีดความสามารถของ

ตนด้วยการยึดหลักสัจจะ (Truth) – อหิงสา (Non-violence) - การอุทิศตน (Self-sacrifice) ที่รวม

เรียกว่า สัตยาเคราะห์ ผู้เขียนจึงเห็นว่า แนวคิดของคานธีเป็นพัฒนาการในวงรอบขั้นสูงสุดตาม

หลักวิภาษวิธี นั่นคือ การเข้าถึงพระเป็นเจ้า หากมองในมุมมองของเฮเกล ก็คือการเข้าถึง 

ความจริงอันติมะ หรือที่เรียกว่า Absolute Mind ตามทัศนะจิตนิยมแบบเฮเกล จากที่กล่าวมา

สามารถสรุปเป็นแนวคิดได้ ดังนี้ 

 
 

 

 นอกจากนี ้แนวปฏิบัติของคานธีได้กลายเป็นภาวะผู้น าสมัยใหม่ในศตวรรษที่ 21 หรือยุค

โพสต์โมเดิร์น (Post-modern) ที่เรียกว่า ภาวะผู้น าชั้นยอด (Super Leadership) โดยมีหลักการที่ว่า 

ผู้น าที่น่าชื่นชมที่สุดก็คือ ผู้น าที่น าคนอื่นเพื่อให้เขาไปน าพวกเขาเองได้ นัยนีพ้ิสูจน์ชัดเจนว่า การ

วิเคราะหว์ิภาษวิธีของเฮเกลกับผู้น าทั้ง 3 แบบ ล าดับความตอ้งการตามคิดของมาสโลว์ 

 



19 l Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 10 No. 1 January – June 2022 

 

เป็นผู้น าของคานธีในการเรียกร้องเอกราชจากอังกฤษจนประสบความส าเร็จ ข้อนีเ้ป็นการน าชาว

อินเดียเพื่อให้ชาวอินเดียได้น าประเทศตนเองในยุคต่อมา แม้คานธีจะเสียชีวิตอีกไม่กี่เดือน

หลังจากนั้น เพราะการได้รับเอกราชที่เกิดขึ้นพร้อมกับการแบ่งแยกประเทศ อาจเรียกได้ว่า เป็น

การยอมสละชีวิตเพื่อแลกเอกราชอันย่ิงใหญ่ สิ่งนี้จึงท าให้คานธีเป็นมหาตมา ที่ไม่ได้หมายถึง 

“จิตวิญญาณอันย่ิงใหญ่” เฉพาะตนเองเท่านั้น แต่เป็น “ผู้น าทางจิตวิญญาณอันย่ิงใหญ่” ให้ผู้

ตามได้ประพฤติตามเขาด้วย นั่นคือ การเป็นผู้น าที่มีจริยธรรม สามารถนั่งอยู่ในใจของผู้ตาม โดย

ไม่มีต าแหน่งและทรัพย์สินใด ๆ  ติดตัว ผู้น าในลักษณะนี้เจมส์ โอทูล (James O’ Toole) เรียกว่า 

ผู้น าที่ยึดถือค่านิยมเป็นพื้นฐาน (Values-based Leaders) (O'Toole, James, 2008: 6) โดยสังเกต

จากข้อความที่ว่า “อย่าถามว่า ฉันสอนอะไร แต่จงดูว่า ฉันใช้ชีวติอย่างไร” อันเป็นการ “ฝากสาร

ผ่านชีวิต” (ศูนย์อินเดียศึกษาแห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย และส านักบริหารศิลปวัฒนธรรม 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2562) ที่เป็นค าสอนติดไว้หน้าบ้านพักของเขาที่เมืองเดลี 

 จากที่กล่าวมา จะเห็นว่า แนวทางการต่อสู้ของคานธี ไม่ว่าจะเป็นการวิเคราะห์ด้าน

ปรัชญา ศาสนาและภาวะผู้น า ทั้งหมดอยู่บนพื้นฐานของวิธีสัตยาเคราะห์ คือ 1) สัจจะ 2) อหิงสา 

และ 3) การอุทิศตน จึงจะน าไปสู่จุดหมาย คือ สันติทั้งภายในและภายนอก ประการที่หนึ่ง  

ด้านปรัชญา คานธีเน้นการควบคุมพฤติกรรมทางกายและใจ โดยต่อสู้กับความออ่นแอทางร่างกาย

และจิตใจ หรือการต่อสู้กับแนวคิดสสารนิยมกับจิตนิยม การต่อสู้นี้มีลักษณะเป็นทางสายกลาง

แบบแนวคิดธรรมชาตินิยมและมนุษยนิยมที่น าตัวคานธีไปสู่อิสรภาพ ไม่ตกอยู่ใต้อ านาจความ

ต้องการทางกายและจิตใจ แนวคิดของคานธีจึงมีลักษณะเป็นศีลธรรมแบบนาย คือ การเป็น 

อภิมนุษย ประการที่สอง ด้านศาสนา แนวทางของคานธีอยู่ในหลักสันยาส คือ การสละทางโลก  

โดยการใช้ชีวติแบบพรหมจรรย์ ประพฤติปฏิบัติธรรม เสียสละทุกอย่าง และปฏิบัติตามหลักศาสนา

อย่างเคร่งครัด ประการที่สาม ด้านภาวะผู้น า หากพิจารณาแนวทางของคานธีจะพบรูปแบบของ

ภาวะผู้น าแบบจริยธรรมที่มีลักษณะคล้ายหลักการวิภาษวิธีของเฮเกล อันเป็นพัฒนาการขั้นสูงสุด 

คือ ขั้นภาวะสังเคราะห์ ซึ่งเกิดจากความขัดแย้งของภาวะพื้นฐานและภาวะขัดแย้ง หรือการปฏิรูป

ของภาวะผู้น าแบบดั้งเดิมทั้งสองแบบ กระทั่งน าไปสู่ภาวะผู้น าในรูปแบบที่คานธีได้ใช้ในการต่อสู้ 

หากเปรียบเทียบกับล าดับความต้องการของมาสโลว์แล้ว ผู้เขียนเห็นว่า แนวทางของคานธีเป็น 

การบรรลุความต้องการในขั้นสูงสุด คือ ความสมบูรณ์แห่งชีวิต อันเป็นแนวทางน าไปสู่สันติอย่าง

แท้จริง 
 

  



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 10 ฉบับที่ 1 มกราคม– มถิุนายน 2565 | 20  

 

 

 

บทสรุป  
 จากแนวคิดของคานธีที่กล่าวมา จะเห็นว่า หลักการสัตยาเคราะห์ของคานธีที่ท าให้เกิด

สันติประกอบแนวคิดส าคัญ 3 ประเด็น คือ 1) พระเป็นเจ้าคือสัจจะ คานธีเชื่อมั่นในพระเป็นเจ้า 

แต่พระเป็นเจ้าที่เขายึดมั่น คือ ความจริงหรือสัจจะ เขาปฏิบัติตามหลักการนี้ตั้งแต่เด็ก กระทั่ง

เป็นวัยรุ่นเรียนหนังสือและวัยท างาน สัจจะที่เขายึดมั่นนี้ได้เป็นแรงขับเคลื่อนในการต่อสู้อัน

ย่ิงใหญ่ เช่น การมีสัจจะที่จะอดอาหารประท้วง เป็นต้น  2) หนทางเดียวที่จะบรรลุสัจจะได้ต้อง

ใช้วธิีอหิงสา การปฏิบัติตามหลักสัจจะของคานธีต้องต่อสู้กับความล าบากทั้งทางกายและใจ ท า

ให้เขาต้องฝึกฝนหลักอหิงสา คือ ความไม่เบียดเบียนไปด้วย เช่น การไม่ท าร้ายร่างกาย การ

เอาชนะความเกลียดชัง การขจัดความเป็นศัตรูออกจากจิตใจ การให้อภัย การให้โอกาสคนท า

ผิด 3) อหิงสาจะเกิดขึ้นได้ต้องอุทิศตนหรือเสียสละตน คานธีทราบเป็นอย่างดีว่า การต่อสู้กับ

การไม่เบียดเบียนต้องแลกกับความเสียสละตนเอง คานธีจึงยอมล าบากด้วยการเดินขบวน กา

รอดอาหารประท้วง เป็นต้น 

 จากหลักการสัตยาเคราะห์ที่ประกอบด้วยประเด็นทั้ง 3 นี ้สามารถวิเคราะห์ให้เห็นสันติ

ที่เกิดขึน้ทั้งภายในและภายในด้วยแนวคิดทั้ง 3 ด้าน ต่อไปนี้ 

 1. ด้านปรัชญา แนวคิดด้านนีส้ามารถพิจารณาได้ 3 ประเด็นย่อย คือ (1) แนวคิดเกี่ยวกับ

สาขาปรัชญาบริสุทธิ์ คือ ประการที่ 1 อภิปรัชญา ว่าด้วยความจริงสูงสุดที่มนุษย์เชื่อถือ แนวคิด

ของคานธีในด้านนี้ คือ สัตยาเคราะห์ เพราะเป็นเร่ืองของความจริง โดยคานธีเห็นว่า สัจจะกับ

พระเป็นเจ้าเป็นสิ่งเดียวกัน นั่นหมายความว่า สัจจะเป็นสิ่งสูงสุดในการประพฤติปฏิบัติ หรือการ

เข้าถึงพระเป็นเจ้าก็ด้วยการปฏิบัติในสิ่งที่เป็นสัจจะ แนวคิดความมีอยู่ของพระเป็นเจ้าในทัศนะ

ของคานธีจึงเป็นแบบจิตนิยมที่มีลักษณะคล้ายแนวคิดเฮเกลที่มองว่า พระเป็นเจ้าเป็นสิ่งสัมบูรณ์

สูงสุด เหมือนกับคานธีที่เห็นว่า สัจจะเป็นสิ่งสูงสุด สิ่งสัมบูรณ์ของเฮเกลเกิดขึ้นจากกฎปฏิ

พัฒนาการทั้ง 3 ขั้น ขณะที่สัจจะของคานธีจะเข้าถึงได้ต้องมีอหิงสาและการอุทิศตน  ประการที่ 

2 ญาณวิทยา ว่าด้วยบ่อเกิดของความรู้หรือทฤษฎีความรู้ การเข้าถึงความรู้ในที่นี้ เป็นการมอง

อหิงสาเป็นคุณสมบัติภายในของมนุษย์ที่เรียกว่า ความคิดติดตัว ที่มีมาตั้งแต่แรกเกิด มนุษย์จะ

เข้าใจได้ก็ด้วยการใช้วิญญาณส่วนที่เป็นเหตุผลในการพิจารณาอย่างรอบคอบ เพราะเป็น

สมรรถภาพของจิตที่พระเป็นเจ้าประทานให้ ดังนั้น ความรู้ความเข้าใจหลักอหิงสาจึงเป็นเร่ืองที่

ซับซ้อน เพราะเป็นเร่ืองของเหตุผลภายในเฉพาะตนที่จะปฏิบัติตามเพื่อเข้าถึงกฎแห่งความรัก

หรือการมีสัจจะ ประการที่ 3 จริยศาสตร์ ว่าด้วยหลักความประพฤติ แนวคิดนีส้อดคล้องกับเร่ือง

การอุทิศตนเพื่อสังคม ซึ่งหลักปฏิบัติที่ปรากฏเห็นชัดเจนในการต่อสู้ของคานธี  



21 l Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 10 No. 1 January – June 2022 

 

 2. แนวคิดเกี่ยวกับธรรมชาตินิยมและมนุษยนิยม ทั้ง 2 ส านักเป็นแนวคิดสายกลางที่

ยอมรับทั้งส านักสสารนิยมและจิตนิยม หรือทั้งสุขนิยมและอสุขนิยม เพราะคานธีเน้นเร่ืองสัจจะที่

ต้องควบคุมพฤติกรรมทางกายและใจเพื่อน ามนุษย์ไปสู่อิสรภาพ ไม่ตกเป็นทาสของโชคชะตา 

สถานการณ์และอารมณ์  

 3. แนวคิดเกี่ยวกับเจตจ านงนิยมของนิทเช แนวคิดนี้สอดคล้องกับแนวคิดของคานธีที่

เห็นว่า การมีพลังบางอย่างที่ขับเคลื่อนหรือกระตุ้นให้มนุษย์กระท าการเพื่อน าไปสู่อิสรภาพที่

ย่ิงใหญ่ พลังดังกล่าวนี้ ก็คือ การประพฤติตามศีลธรรมแบบนาย อันหมายถึง การเป็นนายของ

ตัวเอง มีจิตใจเข้มแข็ง มีความเชื่อมั่นตนเอง เป็นการสร้างคุณค่าในตนเองอย่างมีเหตุผล บุคคลที่

มีลักษณะดังกล่าวนีเ้รียกว่า อภิมนุษย์  

 ประการที่สอง ด้านศาสนา คานธีได้สร้างอาศรม 4 แห่ง ทั้งในแอฟริกาใต้และอนิเดีย เพื่อ

เป็นสถานที่ปฏิบัติกิจด้านศาสนาด้วยการสวดสรรเสริญพระเป็นเจ้า โดยไม่จ ากัดศาสนา ชนชาติ

หรือวรรณะ นอกจากนี้ยังน าหลักการทางศาสนาต่าง ๆ มาประยุกต์ใช้ เช่น อนุพรต 5 ในศาสนา

เชน หลักของความมีเมตตาและกรุณาในพระพุทธศาสนา เป็นต้น  คานธีจึงด าเนินชีวิตด้วยสันติ

วิธีโดยผสมผสานระหว่างศาสนากับการเมืองอย่างลงตัว ดังค ากล่าวของเขาที่ว่า “ข้าพเจ้าพูดได้

อย่างไม่รีรอและด้วยความเจียมกายเจียมใจเป็นที่สุดว่า ผู้ที่พูดว่าศาสนาไม่เกี่ยวข้องกับการเมือง

นั้น เป็นผู้ที่ไม่ทราบความหมายของค าว่า ศาสนา” (มหาตมา คานธี, 2562: 748) คานธีได้น าหลัก

ของทุกศาสนา โดยเฉพาะอหิงสามาเป็นเคร่ืองมือน าไปสู่ความเป็นอิสระทางกายและใจ ทางกาย 

คือ การปลดปล่อยอินเดียจากอาณานิคมอังกฤษ ทางใจ คือ การปลดเปลื้อง เอาชนะใจตนเอง

ด้วยการมีสัจจะเพื่อการเข้าถึงพระเป็นเจ้า 

 ประการที่สาม ด้านภาวะผู้น า แนวคิดภาวะผู้น าของคานธีเป็นลักษณะภาวะผู้น าแบบ

จริยธรรม หากพิจารณาจากแนวคิดภาวะผู้น าของเบิร์นส์ จะเห็นว่า เบิร์นส์ได้เสนอแนวคิดใหม่ที่

กลายเป็นทฤษฎีภาวะผู้น าเชิงปฏิรูปขึน้มา โดยเบิร์นส์ได้จ าแนกเป็น 2 ประเภท คือ (1) ภาวะผู้น า

แบบแลกเปลี่ยน (2) ภาวะผู้น าแบบเปลี่ยนแปลง โดยประเภทที่สองนี้ เบิร์นส์ได้อธิบายและ

ยกตัวอย่างแนวคิดของคานธีเป็นการเฉพาะ แนวคิดนี้เป็นการขับเคลื่อนความเป็นผู้น าด้วยการ

สร้างความสัมพันธ์กับผู้ตามและกระตุ้นพฤติกรรมทางด้านจริยธรรมของผู้ตามให้สูงขึ้น หาก

เปรียบเทียบกับกฎปฏิพัฒนาการของเฮเกลและล าดับความต้องการของมาสโลว์ จะพบว่า ภาวะ

ผู้น าของคานธีเป็นลักษณะของภาวะสังเคราะห์ของเฮเกลและเป็นล าดับความต้องการในขั้นสูงสุด 

คือ ความต้องการด้านความสมบูรณ์แห่งชีวติของมาสโลว์  



วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยพะเยา ปทีี่ 10 ฉบับที่ 1 มกราคม– มถิุนายน 2565 | 22  

 

 

 

 ดังนั้น เมื่อพิจารณาหลักการสัตยาเคราะห์ของคานธีจากมุมมองของปรัชญา ศาสนา 

และการเมืองการปกครอง เป็นแนวคิดที่น าไปสู่สันติทั้งภายในและภายนอก เนื่องจากคานธีได้

พิสูจน์ให้เห็นเชิงประจักษ์แล้วว่า สามารถน าไปใช้ได้จริง แม้ว่าจะเกิดความแตกแยกกระทั่งเกิด

เป็น 2 ประเทศในเวลาต่อมาก็ตามที แต่ในห้วงชีวิตของคานธี เขาได้สร้างคุณูปการอย่างใหญ่

หลวงต่อชาวอนิเดีย เพราะเป็นผู้น าในการเรียกร้องเอกราชจากการปกครองของอังกฤษได้ส าเร็จ

ด้วยวิธีการพิสูจน์ความจริงที่เรียกว่า สัตยาเคราะห์ อันเป็นการสร้างสันติภายนอกแบบอารยะขัด

ขืนและสันติภายใน คือ การเข้าถึงพระเป็นเจ้าด้วยความจริง ดังรูปปั้นของเขาในกรุงเดลีที่ปรากฏ

ข้อความว่า “จงเชื่อในความจริง คิดแต่ความจริง และมีชีวิตอยู่กับความจริง” (นิโคลสัน, ไมเคิล, 

2540: 96) อันเป็นสื่อค าสอนในการเชื่อมั่นสัจจะในฐานะพระเป็นเจ้าตามเส้นทางแห่งสันติ 

ในทัศนะของคานธี   
  

เอกสารอา้งองิ  

จ านงค์ อดิวัฒนสิทธิ์. (2525). ประวัติแนวคิดทางสังคม (History of Social Thought). 

กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์โอเดียน สโตร์.   

นิโคลสัน, ไมเคิล, เขียน. วรรธนา วงษ์ฉัตร, แปล. (2540). มหาตมา คานธี นักบุญผู้ยิ่งใหญ่. 

กรุงเทพฯ: ดอกหญ้า.  

มหาตมา คานธี, เขียน. กรุณา กุศลาสัย, แปล. (2562). ข้าพเจ้าทดลองความจริง: 

อัตชีวประวัตขิองมหาตมา คานธี (พิมพ์คร้ังที่ 8). กรุงเทพฯ: สถานทูตอนิเดีย.  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 25. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2548). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญาอังกฤษ-ไทย ฉบับ

ราชบัณฑิตยสถาน (พิมพ์คร้ังที่ 4). กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน.    

เรือรบ เมืองมั่น. (2536). มหาตมะ คานธี กับการพยายามแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง

ระหว่างฮินดูกับมุสลิม (รายงานการวิจัย). กรุงเทพฯ: อาศรมวัฒนธรรมไทย-ภารต.  

วิทย์ วิศทเวทย์. (2547). ปรัชญาท่ัวไป: มนุษย์ โลกและความหมายของชีวติ  

(พิมพ์คร้ังที่ 17). กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์อักษรเจริญทัศน์. 

ศูนย์อินเดียศึกษาแห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย และส านักบริหารศิลปวัฒนธรรม จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. (2562). นิทรรศการ “ชีวติมหาตมาคานธี” (The Life of Mahatma 



23 l Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol. 10 No. 1 January – June 2022 

 

Gandhi). วันที่ 2 ตุลาคม-12 พฤศจิกายน 2562 ณ นิทรรศสถาน อาคาร

ศิลปวัฒนธรรม จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. เก็บข้อมูลภาคสนาม.  

สถาบันวิจัยภาษาเเละวัฒนธรรมอนิเดีย มหาวิทยาลัยมหิดล ร่วมกับสถานเอกอัครราชทูต

อนิเดียประจ าประเทศไทย. (2552). เเนวคิดเเละภูมิปัญญาของอินเดีย ครั้งท่ี 1 

เรื่องเเนวพระราชด าริปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของในหลวงกับเเนวคิดการ

พึ่งพาตนเองของมหาตมา คานธี. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ห้างหุ้นส่วนจ ากัดสามลดา.  

สมัคร บุราวาศ. (2544). วิชาปรัชญา (พิมพ์คร้ังที่ 4). กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ศยาม.  

สุจิตรา ออ่นค้อม. (2548). ปรชัญาเบื้องต้น (พิมพ์คร้ังที่ 7). กรุงเทพฯ: บริษัทอักษราพิพัฒน์ จ ากัด. 

Burns, J. M. (2003). Transforming Leadership: A New Pursuit of Happiness. New York: Grove Press.  

Dalton, D. (2012). Mahatma Gandhi: Nonviolent Power in Action. New York:  

Columbia University Press.  

Encyclopedia. (2020). Maslow's Hierarchy of Needs. Retrieved 8 March 2020, From 

https://www.encyclopedia.com/medicine/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-

maps/maslows-hierarchy-needs. 

Gandhi, M. K. (1968). written. Valji Govindji Desai, tran. Satyagraha in South Africa:  

The Selected Works of Mahatma Gandhi Vol. II. Ahmedabad: Jitendra T. Desai 

Navajivan Publishing House.  

Jordens, J. T. F. (1998). Gandhi’s Religion: A Homespun Shawl. New York: St. Martin’s Press, Inc.  

Lelyveld, J. (2012). Great Soul: Mahatma Gandhi and His Struggle with India.  

New York: Vintage Books.  

Masih, Y. (1975). A Critical History of Modern Philosophy. Delhi: Motilal Banarsidass. 

O'Toole, J. (2008). Notes Toward a Definition of Values-Based Leaders. The Journal of 

Values-Based Leadership, 1(1), 1-9.  

Rajendra Prasad. (1949). Satyagraha in Champaran. Ahmedabad: Navajivan Publishing House.  

Stanford Encyclopedia of Philosophy. (27 February 2020). Nietzsche’s Moral and Political Philosophy. 

Retrieved March 8, 2020, from https://plato.stanford.edu/entries/nietzsche-moral-political/.  

The Internet Encyclopedia of Philosophy. Jain Philosophy. Retrieved March 8, 2020, from 

https://www.iep.utm.edu/jain/.  

https://plato.stanford.edu/entries/nietzsche-moral-political/
https://www.iep.utm.edu/jain/

