MFENTHHLANERS UATTIANANERS sTAvENdenzIen T7 7 AUFUR 1 Jnsnem - Ao 2562 | 49

“annidinlasznineTmusssn” Tunssaunten
N%’aLﬂﬂ?ug'mzmmﬁhmsxmﬁ

“Intercultural understanding” in Teaching French

v as a Foreign Language

o 1%
985904 NNA

»
Ratchaneewan Mavong

Received: 21 August 2018 Revised: 7 September 2018 Accepted: 19 September 2018

UNAnga

wnasiianensasiauuaRnfeatuamiinTasineTmmesan anssan:
TupnidntasendneTamoTaH uarN1TREINTIININTRMETIN TunnTFEEHTLE
Tugmenmsnalszme e inquszasdifie Bimssmindemmsns lannsdnlasedng
Fnuszailunisienns Winfieessudninguasasianassnisdeuniusinsssme As
mmiﬂﬁmﬁumﬁﬂmwLﬁﬂT@ﬁui:udw@J’ﬂuwmﬁy’\iﬂﬂﬁummﬂy’u 7 NA1IFD
anssauztunsdessindesfindmsunisiiesns Gamunefenisd asnssendns
AMUE5IHTLANT UM 1E 1D BINHIULAZIIA9TTR DN (3HATHANTIOUNT
Fununmansifeengaienbiiemetunsieansedeiszaninn sudugies
Aileivanssauruanudinteasendedmnssan anudinlalwimaiuazniafaau
NORANTTHIBIA AWMU N19ELUFTAINETTNIDIINNALT 1289087 HunumaiAtyann
Tunnsdeansfaanensnlsame 19986199 111 ANENNATEIMERTULATTHUETIN
wazn1s@andnedelsraunisoilunisiiumisazdaenaniassaansdinlanauay
M3F AHNAANANA FBEBTIRANANTZNLANMNTAB AT NN
Andnfy: AadlasrineTanesn auseetinisieans anssasednEAaRS

ANTTOU AN AT WA UGN MIRBNTIINTINUETTN

! Az A ARSUATRIANANERS N ANNAYsEAnaILUe Samdnaatng 52100
! Faculty of Humanities and Social Sciences, Lampang Rajabhat University, Lampang province 5210

’ Corresponding author e-mail: nokratchaneewan@yahoo.com



50 | Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol.7 No.1 january - june 2019

Abstract

This article proposes a reflection on the notion of intercultural understanding,
intercultural competence and intercultural communication. In the context of teaching
French as a foreign language, this article aims to realize intercultural competence in
communication. It is acceptable that the primary objective of learning a foreign language
is certainly for one interlocutor to be able to communicate with and understand his
counterpart through the target language. That is to say, communicative competence is
essential for a successful communication. The term intercultural communication is used
to refer to a communicative situation that takes place between native and non-native
speakers of the target language. However, only linguistic competence is not adequate in
a communication perspective. Since it is necessary to take into consideration, the
understanding of the attitudes and the interpretation of the interlocutors’ behaviors. The
learning of culture and intercultural competence play very significant roles in a foreign
language communication. Moreover, culture itself is widely accepted as an essential
component of the language. This article will also put into light how factors such as
linguistic and cultural capitals, and open-minded culture or experiences of sojourners
help to avoid many misunderstandings and misinterpretations or diminish their influence

on an intercultural communication.

Keywords: Intercultural understanding, Communicative competence, Linguistic

competence, Intercultural competence, Intercultural communication

Introduction

Sur le plan des relations humaines, les problémes politiques qui se traduisent par
des conflits, intérieurs ou internationaux, ont notamment pour causes la recherche de la
richesse et du pouvoir par des groupes rivaux dont le rapprochement est rendu difficile par
la barriére des langues, les différences culturelles, I'intolérance et les préjugés. Le monde
aspire & la formation de nouvelles générations de tous groupes ethniques développant une

plus juste conscientisation de leur propre culture et de celle des autres, le tout fondé sur le



MFENTHYBYAERSURTFIANANERS JANEIAENEIn D7 7 ARt 1 unsnas - fquion 2562 | 51

respect mutuel. La conscience interculturelle dans I'enseignement des langues étrangéres
est une occasion privilégiée de faire se rapprocher les cultures.

Pourquoi est-il nécessaire de comprendre la culture de Pinterlocuteur autant que
sa langue ? Quelles peuvent étre les conséquences de la méconnaissance de la
culture des interlocuteurs ? De quels moyens disposons—-nous en tant qu’enseignants
d’une langue étrangere pour transmettre la culture du pays d’origine de cette langue ?
Comment peut-on mettre en pratique la notion d’interculturalité dans I’enseignement du
frangais ? Pour le déterminer et essayer de répondre & toutes ces questions, nous
proposons ici des réflexions qui valorisent les dimensions sociales et interculturelles &
travers les environnements virtuels de communication actuellement tres impliqués dans
I’enseignement et I’apprentissage des langues.

Nous traiterons tout d’abord la notion primordiale de I'interculturel, notion qui a été
récemment au centre de la didactique des langues. Nous nous intéresserons par la suite &
la compétence interculturelle dans I'interaction. Nous aborderons enfin la communication
interculturelle avec tous ses éléments tels que le verbal / le non verbal, le choc culturel, le

malentendu, la représentation sociale et le stéréotype pour en définir les spécificités.

La notion d’interculturel

Les problemes de culture et de plurdlité des cultures sont apparus primordiaux
dans les champs politiques, sociaux et économiques de nos sociétés actuelles. En ce qui
concerne I'enseignement et I'apprentissage des langues étrangeres, nous avons observé
que nos étudiants, aprés quatre ans d’apprentissage du frangais, & I'université, possedent
un bagage linguistique suffisant pour communiquer avec des francophones. Pourtant,
la plupart d’entre eux rencontrent des problémes de communication (en situation
exolingue), lorsqu’ils entrent en contact avec des francophones. Si I'on excepte les
problémes de prononciation, de dialecte local, d’argot ou de jargon, il ressort que la
plupart de ces problemes pourraient étre interculturels.

L’« interculturel» est devenu un point d’ancrage dans I’'enseignement des langues.
Le sujet a été abordé par les sociologues et les didacticiens qui y ont consacré

de nombreuses recherches et études théoriques, aboutissant parfois & des polémiques.



52 | Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol.7 No.1 january - june 2019

L« interculturel » est né aux Etats-Unis aprés la Seconde Guerre mondidle et il
n’est apparu pour la premiere fois en Europe qu’en 1975 dans des textes officiels frangais
(Meunier, 2007, p. 6). C’est donc un terme relativement récent dont les définitions sont
encore aujourd’hui assez hétérogenes.

Les Américains lors de cette guerre mondiale, ont pris conscience que la
« méconnaissance de I'adversaire » avait été pour eux la cause d’« échecs graves » aqussi
bien dans le domaine « économique » que dans le domaine « militaire ». C’est cette prise
de conscience qui les a amenés & envisager la nécessité de former les « diplomates » a la
connaissance des langues et cultures étrangeres. Par ailleurs, Maddalena de Carlo rappelle
que les préoccupations interculturelles pourraient étre profitables au sein méme de
la population des Etats-Unis, pays dans lequel cohabitent des populations de cultures
tres différentes. (De Carlo, 1998, p. 43).

Selon Camel Camilleri, dans la préface de I'ouvrage intitulé L’Interculturel,
introduction aux approches interculturelles en éducation et en sciences humaines de
Clanet (Clanet, 1990, p. 10), cette notion a été introduite dans la didactique du frangais
par Claude Clanet, celui-ci étant le premier en France & avoir indiqué qu’un
sociologisme outrancier avait occulté Pinterculturel et qu’un éveil était indispensable
pour que le collectif et le culturel puissent enfin fusionner, ce qui semble correspondre
d une premiere définition du vocable « interculturel ». D’apres Claude Clanet, le terme
« interculturel » introduit « fes notions de réciprocité dans les échanges et de complexité
dans les relations entre cultures ». (Ibid, p. 21). Il le considere comme « un mode
particulier d’interactions et d’interrelations qui se produisent lorsque des cultures
différentes entrent en contact ainsi que par I’ensemble des changements et des
transformations qui en résultent. ». (lbid. p. 22).

Martine Abdallah-Pretceille dans ses nombreuses recherches développe par
ailleurs que Pinterculturel permettrait de mieux appréhender la complexité des problemes
sociaux et éducatifs relatifs & la diversité culturelle. « La problématique interculturelle est
désormais liée a l'idée d’ouverture ; ouverture sur les langues, les cultures (immigrées,

européennes, régionales), ouverture par les échanges internationaux, ouverture sur le



o

MFENTHYEYAERSURTFIANANERS JANENAEnzIe T7 7 atiufl 1 unsnan - Rgunen 2562 | 53

monde par le biais des médias, des voyages, des nouvelles technologies, etc. ».
(Abdallah-Pretceille, 2005, p. 91). « C’est la circulation, le partage, I’enrichissement par
les différences » (Abdallah-Pretceille et Porcher, 2005, pp. 25-26). Elle précise que
« le préfixe « inter » du terme « interculturel » indique une mise en relation et une prise en
considération des interactions entre des groupes, des individus, des identités. » (Abdallah-
Pretceille, 2005, p. 49).

Par rapport aux termes « multiculturel » ou « pluriculturel » qui ont un sens
quantitatif, « interculturel » a un sens qualitatif. Ces relations ont seulement un but de
compréhension mutuelle dans un respect réciproque. Elles n’ont pas pour but I'allégeance
d’une culture & une autre comme dans ce qu’on appelle « I'acculturation ».

Luc Colles expose qu’il existe des glissements de signification de la notion
d’interculturel, car si I'on est bien d’accord qu’« au sens strict du terme ['interculturel
= rencontre, croisement, carrefour entre différentes cultures », les interprétations peuvent
varier suivant « ce que I'on entend par le concept de culture. » (Colles, 2007, pp. 15-16).
Il insiste encore sur le fait qu’un vocable peut prendre un sens différent, non seulement
selon notre conception propre, mais également sous Iinfluence du contexte
« linterculturel = échange, partage ; interaction entre deux entités qui se donnent
mutuellement sens, dans un contexte a définir a chague fois » (Ibid., p.19). Il est important
de prendre alors en considération le lieu de rencontre extérieur aux cultures

en confrontation. C’est la communication entre le natif et le non natif de culture différente.

La compétence interculturelle

Il existe des définitions multiples et non convergentes, une variété d’approches
quant & la notion de compétence interculturelle. Il s’agit d’un terme dont les définitions
sont encore aujourd’hui assez hétérogenes.

Le concept de compétence interculturelle est né dans le champ de I’Anthropologie,
Hall (1959) peut en étre considéré comme le pere fondateur. Apres I’Anthropologie,
le concept a gagné les Sciences de la Communication et de I’Education et la Psychologie,
avant d’intéresser les Sciences de Gestion. Le besoin percu de compétence interculturelle

trouve son origine dans le constat que les différences culturelles créent une distorsion dans



54 | Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol.7 No.1 january - june 2019

le modéle classique de la communication interpersonnelle : le message envoyé par
I’émetteur est interprété par le récepteur selon ses propres codes culturels, ce qui modifie
le sens du message. Le message regu ne correspond pas G ce que I’émetteur avait pour
objectif de dire. La compétence interculturelle est donc requise dés lors qu’il y a
Iinteraction entre personnes de cultures différentes, que ce soit dans le pays d’origine
de I'individu ou & Iétranger.

Si la connaissance de la langue est indispensable pour la communication
en langue étrangére, la bonne maitrise des formes linguistiques n’est pas suffisante pour
permettre la communication. La langue utilisée pour communiquer en  situation
de communication interculturelle peut effectivement produire des interprétations erronées,
des malentendus, des incompréhensions. René Tarin explique qu’« au-deld de la maitrise
d’un systéme linguistique destiné & échanger des significations, la langue oultil
de communication est aussi un mode d’analyse de [‘expérience humaine, analyse
spécifique a chaque communauté culturelle» (Tarin, 2006, pp. 10-11).

Martine Abdallah-Pretceille (1996) valorise une compétence interculturelle basée
sur « une mise en perspective situationnelle, intersubjective et dialogique » dans laquelle
les connaissances culturelles seraient les prérequis d’une communication réussie. Il serait
adlors primordial de maitriser non seulement les signes linguistiques mais également
les signes culturels. Le sujet utilise sa culture en situation de communication et détermine
son usage dans les actions langagiéres et non langagieres.

La compétence interculturelle doit absolument compléter la compétence
linguistique pour que la communication aboutisse en évitant le choc culturel et
les malentendus. Dans la communication, verbale ou non verbale il existe effectivement
des codes divers et différents qui peuvent varier d’un groupe & I'autre et étre source

d’incompréhension mutuelle.



MFENTHYEAERSUATFIANANERS JANEIdEmzIen 7 7 atiufl 1 unsnan - Agunen 2562 | 55

La communication interculturelle

Etant donné que, sous Ieffet de la mondidlisation, les échanges internationaux se
multiplient de plus en plus, le monde devrait s'intéresser & la communication interculturelle.
Cela permettrait d’éviter les malentendus et contribuerait & la compréhension réciproque. Elle
mériterait donc d’étre prise en compte dans de nombreux domaines : diplomatie, commerce,
éducation, etc.

La communication interculturelle est & la rencontre de deux cultures puisque les
deux interlocuteurs viennent de milieux différents. Si chacun encode et décode le message
selon son propre contexte culturel, la communication devient tres difficile, voire impossible.
Lorsque l'interlocuteur étranger ne possede pas une connaissance suffisante de la culture
étrangére, il y a de fortes chances que des malentendus se produisent.

II'est important, lors d’une communication interculturelle de prendre en compte, dans
toute son ampleur, la culture et I’éducation de son interlocuteur, ses différences culturelles,
politiques, sociales et économiques. En outre, il est important également de faire preuve
d’empathie pour mieux comprendre et appréhender la fagon de penser et d’agir de son
interlocuteur. Sans ses qualités, la communication interculturelle peut s’avérer chaotique et ne
pas aboutir. (Colles, 2007, p. 98).

Margalit Cohen-Emerique (1999, pp. 301-305) souléve trés & propos le probléme
quasi insoluble de lintolérance, des lors qu’une ethnie, ou certains de ses membres,
refuseront d’accepter les différences, estimant que leur race, pour des motifs aberrants et
inacceptables, serait supérieure a telle ou telle autre. Un tel refus de connaditre I'autre est
souvent lié & des siecles de préjugés et & une peur innée de I'inconnu. Elle déplore que ce
comportement humain faisant obstacle & tout progrés et insiste sur le fait qu’il doit étre pris
en compte. Elle constate qu’une formation généralisée a la communication interculturelle est
un beau réve dont, hélas, on ne voit pas encore résulter une attitude tolérante unanime, ni
au niveau mondial, ni méme dans aucun pays. Elle poursuit I'étude de 'aspect psychologique
du rapport avec I'autre : « Le heurt avec la culture de I'autre, c’est-a—dire ce qui nous parait
le plus déroutant et le plus étrange chez I'autre, joue comme miroir révélateur de sa propre

culture et des zones les plus critiques dans la rencontre. » (Ibid., p. 304).



56 | Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol.7 No.1 january - june 2019

Patchareerat Yanaprasart définit la communication interculturelle comme ce qui
« correspond a la faculté de communiquer entre des représentants de différents
contextes, en étant sensible & I'impact des facteurs socioculturels qui sous-tendent tout
processus de communication » (Yanaprasart, 2002, p. 31). Comme Margalit Cohen-
Emerique, Patchareerat Yanaprasart met I'accent sur les multitudes de réflexes
inhérents & I’éducation, au sens large du terme, qui représentent autant d’obstacles &
la communication interculturelle au sein d’une entreprise, les mémes que dans tous les
actes de notre vie en société. Car toute société moderne se compose de personnes
d’origines différentes, et elle est donc multiculturelle. Dans chaque pays, on trouvera
des différences culturelles selon les milieux sociaux, les communautés ethniques ou
régionales, les groupes professionnels, I’édge, I’éducation etc.

L’implicite culturel se doit d’étre partagé pour qu’il y ait la compréhension
mutuelle car les langues ne différent pas uniquement sur le plan linguistique mais surtout
sur le plan culturel que tout individu désireux d’apprendre une langue étrangére et de
réussir la communication doit prendre en considération. Cela est d0 au fait que toute
langue catégorise a sa fagon le monde et la structure de ce fait, le réel, le temps,
I'espace, etc.

Dans la communication interculturelle, il est donc nécessaire que les deux
interlocuteurs, le natif et le non natif, prennent conscience des rapports entre eux,
essentiellement celle avec des Francais ou des Francophones. On se trouvera donc
toujours devant les mémes problemes au point de vue linguistique, mais quelquefois
différents au point de vue culturelle. Les Belges ou les Suisses francophones n’ont pas des
cultures trés éloignées de celle des Frangais (sauf I'archdique quatre-vingt qui devient
le logique octante). Les Québécois pourront avoir intégré un peu de la culture anglaise
ou nord-américaine ou conservé des termes datant de la colonisation de I’Amérique.
Quant aux natifs africains ou asiatiques de I'ancien empire colonial frangais, ils peuvent
avoir conservé de bien plus grands particularismes, mais nous ne perdrons pas de vue que
nos interlocuteurs francophones sont essentiellement des Frangais (parisiens dépouillés des

particularismes locaux marqués des provinciaux, alsaciens, marseillais, chtis, bretons, ...).



MENTHYEAERSUATFIANANERS JAnEIdEnzien 7 7 atiufl 1 unsnan - Rgunen 2562 | 57

Le verbal et le non verbal

Dans le cadre de I'enseignement et I'apprentissage d’une langue étrangére dont
I'objectif final est la réussite de la communication entre les natifs et les non-natifs, le non
verbal est aussi important que le verbal. M. Bakhtine résume : « L’interaction verbale est
la réalité fondamentale du langage » (Cité par Catherine Kerbrat-Orecchioni, 1990, p. 17).
La communication verbale étant basée sur les mots et la fagon de les dire, selon nos
coutumes et notre éducation, le sens d’une phrase peut varier d’un écoutant a I'autre,
ce qui conduit & une interprétation variable du message que voulait passer le locuteur.

Au cours de la communication en langue étrangere, il arrive que les deux
interlocuteurs ne se comprennent pas bien au niveau de la langue, il leur faut recourir alors
a la communication non verbale. Le langage corporel, étant universel, constitue un
potentiel important pour la communication interculturelle en direct au-deld du langage
verbal et de ses traductions. Le réle des non verbaux dans la communication doit étre pris
en considération autant que celui de la langue parce qu’ils peuvent également transmettre
des messages. Pour que la communication s’établisse de fagon satisfaisante, il est donc
essentiel que les deux interlocuteurs tiennent compte des non verbaux, en sachant que
ceux-ci peuvent étre différents selon la communauté ou que, s’ils sont semblables, ils
peuvent avoir des significations différentes.

L’alternance et la succession des actions verbales et non verbales sont
indispensables au bon déroulement d’une interaction. Catherine Kerbrat-Orecchioni
distingue alors « les interactions verbales (qui se réalisent principalement par des moyens
verbaux, comme les conversations), et les interactions non verbales (circulation, danse,
sports collectifs, etc.) » (Kerbrat-Orecchioni, 1996, p. 7).

Dans une communication verbale, il existe des rythmes de communication qui
s’interprétent de fagon différente selon les cultures. On appelle rythme de communication,
les silences établis entre des paroles ainsi que le ton de la voix. « Un silence dans
la communication sera ainsi per¢u comme un échec pour des Occidentaux alors que pour
un Asiatique il s’agit d’une simple pause permettant I'assimilation des informations. Le ton

de la voix est également sujet a diverses interprétations. Si les sociétés a culture neutre



58 | Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol.7 No.1 january - june 2019

volient les changements de ton comme un manque de maitrise de soi, les pays latins,
quant @ eux, considérent que [linterlocuteur prend son réle & ceeur. »
(http://www.francparler-oif.org/linterculturel-en-classe-de-francais/).

Les gestes, les mimiques et tout le langage du corps font partie de ce qu’on
appelle le langage non verbal. Dans ce domaine, tout autant que lorsque I’on utilise le
langage, la prudence est mise, car les gestes peuvent aussi étre interprétés de maniére
différente ou méme contraire & I'intention de leur auteur. Non verbale ou verbale, la
communication implique un échange entre un émetteur et un récepteur et donne lieu
une interprétation. Nous pourrions penser que la communication non verbale est plus
facile puisque c’est un mode d’expression simplifié. Mais il y a au moins autant de
nuances dans une posture ou un geste que dans la prononciation d’un mot.

Pour communiquer en langue étrangére, et sachant que le non verbal occupe
une place trés importante dans la communication, il faudra étre attentif & éviter
de mauvaises interprétations qui pourraient donner lieu & des malentendus. Dans
certains pays, il est naturel d’exposer ses états d’éme ou ses opinions, tandis que pour
d’autres nationalités cela est mal percu. Il est dans I’éducation des Thailandais
de toujours se montrer réservé et cordial, dans ses attitudes comme dans ses propos.
Nous pouvons illustrer ce propos en rappelant que dans la culture thailandaise il n’est
pas de mise de dire « non ». Effectivement, les occidentaux se rendront vite compte
gu’en Thailande, on préferera dire « peut-étre » ou bien « Nous allons voir si c’est

possible » plutdt que de formuer un « non » direct.

Le choc culturel

Le terme de « choc culturel » est employé pour décrire une inquiétude et des
sentiments violents, de surprise, de désorientation, de confusion, etc. occasionnés par
I’immersion soudaine dans un environnement culturel ou social inhabituels. L’élément
central de cette expérience est la participation & une interaction sociale dans laquelle on ne

retrouve plus ses reperes familiers.



MFENTHYEAERSUATFIANANERS JANEIAEnzIen T7 7 atiufl 1 unsnan - Rgunen 2562 | 59

Selon Kalervo Oberg, qui a inventé ce terme dans les années 60 : « quand une
personne entre dans une culture étrangere, la totalité ou la plupart de ses reperes
familiers sont enlevés. Il est comme un poisson hors de l'eau. » (Oberg, 1960, pp. 177-
182). Kalervo Oberg, qui est anthropologue, définit le choc culturel comme un traumatisme
généralisé survenant au contact d’une culture différente, la privation de ses repéres
habituels générant de I'anxiété. D’apres cet auteur, I'individu immergé dans une autre
culture connaft d’abord une courte période d’euphorie due au plaisir de la découverte d’un
monde entiérement nouveau. Il ne voit que les innombrables opportunités qui se
présentent. Puis survient cette sorte de choc qui se traduit par un état d’anxiété. Celui-ci
dure une & deux semaines. « Cet état mental se stabilise peu a peu aprés une phase
d’accumulation qui donne lieu a I’adoption de quelques-unes des valeurs de I'autre culture
et a un travail d’ajustement aux attitudes étrangeres. » (lbid., pp. 177-182).

Selon Maddalena De Carlo (1998, p. 43), le « choc culturel » peut offecter toute
personne étrangére qui se trouve soumise a un effort continu d’adaptation & la culture du
pays d’accueil et qui se heurte & des incompréhensions de tous ordres, ce qui provoque
chez elle un état de tension permanent.

Pour éviter ce choc culturel dans la communication entre le natif et le non natif, il
est indispensable que les deux interlocuteurs comprennent la différence culturelle entre les
uns et les autres. Il faut que nous en ayons pris conscience, ce qui nécessite la mise en
place d’un interculturel dans la formation en langue étrangere. Selon la formule de Martine
Abdallah-Pretceille et Louis Porcher : « ['Autre est a la fois identique a moi et différent
de moi » (1996, p. 8).

Un exemple de choc culturel pour les Thailandais vis-a-vis des Frangais est de
les voir se faire la bise de fagon courante, tout & fait ordinaire, ou bien encore s’embrasser
en public alors que les Thailandais ne se permettent pas ces effusions en public.

A Tinverse, il est choquant pour un francais d’offrir un cadeau & une personne
thailandaise et de voir que celle-ci ne 'ouvre pas mais au contraire, le garde sans en
découvrir le contenu en remerciant timidement sans montrer d’enthousiasme ou

d’emphase particuliere.



60 | Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol.7 No.1 january - june 2019

Le malentendu

« Malentendu » est le vocable qui désigne une incompréhension, une divergence
sur le sens d’une parole ou d’un acte, un incident dont on ne désigne pas le coupable,
puisque cela signifie étymologiquement que I'on a mal entendu, que 'on a été victime
d’un probléme de transmission, soit que I'on n’ait pas bien recueilli le message, soit que
Iinterlocuteur ne se soit pas exprimé de fagon intelligible. Le malentendu dans
Iinterculturel repose, au cours du processus de communication, sur une divergence
d’interprétation entre interlocuteurs de culture différente qui croient se comprendre.

Marie-Thérese Claes (2002) souligne I'importance qu’il y a & ce qu’un mot ait
une signification bien définie, qu’il n’en ait pas plusieurs, et que sa traduction désigne bien
la méme chose : « Des problemes de communication surgissent souvent lorsque la
signification d’un mot differe d’une langue & I'autre : ainsi le concept de « village » est
différent en Inde ou en Europe, le concept « liberté » n'a pas la méme signification
en Europe qu'aux Etats-Unis d’Amérique. Si le concept « indépendance » a une
connotation positive aux Etats-Unis, celle-ci peut étre négative dans des cultures plus
collectivistes (comme la Turquie par exemple), ou l'interdépendance est plus valorisée.
La culture a donc été définie, entre autres, comme un systeme de significations partagées.
Si les significations different, des malentendus naissent, car on ne parle pas de la méme
chose. » (Claes, 2002, p. 43).

Sur le plon interculturel, des malentendus peuvent affecter la communication et
générer une « mécompréhension » selon I’expression de Besse (1984). Besse I'explique
comme une interprétation erronée des signes verbaux et non-verbaux ou encore de
I'implicite et des sous-entendus ainsi que des rites conversationnels afférents & une
langue-culture étrangere. Pour expliquer ce phénomene Besse a recours au terme de
« crible ». Ce terme, peut, selon Iui, s’appliquer aux domaines de la communication ou le
message verbal ou non-verbal est interprété par I'individu selon son systéme culturel dans
lequel il a été socidlisé, ce qui pourra amener & des malentendus d’ordre culturel. L’auteur
clarifie son idée comme suit : « On a limpression que nos sens nous trompent, mais en fait

c’est Iinterprétation sémiotique que nous faisons des signaux qu’ils nous transmettent



MIENTHY B AERSUATFIANANERS M AnEIdEmzien 7 7 At 1 unsnan - Agunew 2562 | 61

fidelement qui nous leurre, parce qu’elle passe par des cribles autres que ceux de nos
partenaires. » (Besse, 1984, p. 48).

Les études interculturelles se sont penchées sur la question des malentendus
dans la « communication interculturelle » en les ralliant aux divergences des systemes
culturels des participants & la communication. Weronika Wilczynska et al. ont mis en
évidence ces malentendus autour de la notion d’hospitalité, différemment congue selon la
culture : « ...De toute évidence, la bonne volonté et la compétence linguistique ne mettent
pas les partenaires a I’abri des malentendus. Ceci est da au fait que nous avons tendance
a fonder nos attentes en ce qui concerne les témoignages d’hospitalité d’une part sur ce
qui est jugé poli et accepté dans notre culture. Si nos homologues étrangers ne répondent
pas a ces attentes, nous risquons d’étre dégus et de les considérer comme impolis,
insensibles et indifférents, voire méme écrasants, surprotecteurs ou agagants. »
(Wilczynska et al., 2003, p. 143).

Voici un exemple pour illustrer un malentendu dd & une erreur d’utilisation de
vocabulaire. Le contexte se déroule en Thailande, dans un village dans lequel des
touristes frangais doivent séjourner une nuit chez I’habitant. Lors de I'accompagnement
du groupe de touristes frangais dans le village thailandais, un guide thailandais leur
présentait le chef de village en utilisant le mot « M. le Maire ». Ce chef de village,
bienveillant, accueillait les touristes en leur offrant du thé. L’utilisation du terme
« maire » causait un malentendu. En effet, en France, le maire méme s’il exerce la plus
haute fonction officielle, n’accueille pas les touristes de sa ville en leur servant le thé. II
aurait mieux fallu que le guide garde le terme de « chef de village » qui correspond
bien mieux & la situation. Il est donc important de noter ici la nécessité lors de
I’apprentissage de la langue frangaise dans le domaine du tourisme de bien apprendre
a employer les termes adéquats pour chaque situation culturelle. En France la notion de
« chef de village » a fait place au « Maire », cependant, dans de nombreux pays, « chef

de village » est tout & fait approprié.



62 | Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol.7 No.1 january - june 2019

Les représentations sociales

Dans la communication interculturelle, avant d’entrer en contact avec ses
interlocuteurs, chaque individu peut avoir des représentations stéréotypées qu’il est
important de connaitre. Aline Gohard-Radenkovic et al. rappellent les origines de la notion
de représentation : « La notion de « représentations » est apparue pour la premiére fois
avec Durkheim en 1898 (cité par Seca, 2001) dans son étude sur la nature et I'articulation
entre « représentations individuelles et représentations collectives » fondant ainsi une
sociologie des représentations. La pluralité d’approches de la notion et la pluralité des
significations qu’elle véhicule en font un instrument de travail souvent difficile & situer et a
manipuler. » (Gohard-Radenkovic et al., 2003, p. 55).

I s’agit de la fagon d’appréhender les événements de la vie courante. Serge
Moscovici a ensuite défini les représentations sociales comme « une organisation
psychologique, une modalité de connaissance particuliére... la représentation se définit en
premier lieu comme un processus de méditation entre concept et perception..., processus
qui rend en quelque sorte le concept et la perception interchangeables du fait qu’ils
s’engendrent réciproquement ». (Moscovici, 1961, p. 302).

Quelle représentation, c’est-a-dire quelle image, se fait-on d’un pays, de sa
langue ou de sa culture d’aprés ce qu’on en a entendu ou vu dans les médias, mais
également quelles sont les conséquences de ces représentations ? Ces représentations
influent sur la communication interculturelle et il est nécessaire de bien les connaitre pour
éviter les chocs culturels et les malentendus entre le natif et le non natif. Pour que la
communication soit réussite, il faut donc que les deux interlocuteurs soient débarrassés des
représentations a priori qu’ils pouvaient avoir. Concernant I’enseignement de la langue
frangaise & nos étudiants, nous nous trouvons confrontés & deux catégories de
représentations a priori : langagiere et culturelle. La premiere concerne les idées que I'on
se fait concernant les difficultés de I'apprentissage de la langue frangaise, la seconde est
liée & Iidée que I'on se fait de la culture des interlocuteurs, en particulier des Frangais.
De vrais échanges et une immersion dans le monde francophone serait un bon moyen

d’éviter les stéréotypes, il est cependant difficile pour beaucoup de pays de financer de



MINSHYEAERSUATFIANANERS JAnEIdEmzien 7 7 atiufl 1 unsnan - Agunen 2562 | 63

tels projets. Néanmoains, il est possible de faire entrer les étudiants en immersion dans le
monde francophone en ayant une classe spécialement congue & la frangaise quant aux
décors par exemple, et en les invitant tant que possible et régulierement & leur faire
écouter les musiques d’aujourd’hui, & visionner des films récents, & observer les tendances
de lo mode, et participer a des séquences culinaires, ainsi que de provoquer des
rencontres avec des francophones au sein de I’établissement.

Genevieve Zarate (1993) invite G observer lattitude des éleves dans leur
apprentissage d’une langue étrangere et d’y déceler Iinfluence d’éventuels & priori. C’est
ce qui était inévitable, par exemple, pour I'apprentissage de I'allemand, juste aprés
la Seconde Guerre mondiale, dans des pays qui avaient été traumatisés par le conflit et
préféraient la langue du vainqueur et dominant économique. Cela pouvait aussi provoquer
chez certains éléves une « non envie », voire un refus inconscient. Voild pourquoi, par
exemple, en Thdilande, il y a eu une réticence pour 'apprentissage de la langue joponaise
a I'époque de I'apres la Seconde Guerre mondiale. Cette langue rappelait un arriére—plan
de souvenir de I'occupation du pays avec I'assentiment d’un parti pro-japonais, pendant
que des exilés thailandais, souvent étudiants, militaient dans le camp opposé
en Angleterre. Aprés la guerre, personne ne voulait plus entendre la langue joponaise et
certains boycottaient les produits japonais. Ces deux exemples concrétisent bien la notion
de I’a priori mais ce sont des cas extrémes. Bien d’autres raisons peuvent alimenter la «
non envie » ou le refus de I'opprentissage d’une langue, dont nous pouvons étre
inconscients et donc ne pas savoir que cette résistance résulte d’une méconnaissance
ou d’une mauvaise interprétation des représentations de la culture qu’elle véhicule.

Ainsi sommes-nous influencés positivement ou négativement au regard d’une
culture avant méme d’en apprendre la langue, comme Iécrit Myriam Denis : « Un
enseignant en langue étrangére n’a pas devant lui une « page blanche » mais un
apprenant qui dispose déja de connaissances. Faites de fragments d’informations
transmises par son environnement, récoltés ici et Ia, elles sont généralement indissociables
des représentations qu’il possede sur le(s) pays et les locuteurs dont il apprend la langue

(g9énéralisations, préjugés, inclinations, aversions...). » (Denis, 2003, p. 44).



64 | Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol.7 No.1 january - june 2019

En tant qu’enseignants de la langue frangaise, nous devons non seulement
prendre conscience de cette représentation, mais nous devons aller jusqu’d réduire ou
supprimer toute représentation antérieure de la culture frangaise en familiarisant les
éleves au quotidien actuel via les médias et une correspondance soutenue avec des
Frangais (par Internet, ou autres, d’autant qu’avec la webcam et le visiophone les
possibilités  d’interactivité dans les échanges sont réellement bénéfiques). Aux
enseignants des langues étrangeres, donc, de faire preuve d’inventivité pour sortir des
formations purement académiques et utiliser tous les moyens offerts par les nouveaux
médias, afin de tout au moins réduire, s’il n’est pas possible de totalement les
supprimer, les représentations positives (voire idéalistes parfois) ou négatives des
cultures et des variations de la langue en France et dans les autres pays francophones

qui constituent des a priori.

Les stéréotypes

En sciences socidles, c’est avec le développement de la théorie des opinions
que le terme « stéréotype » fait son apparition, notamment avec Walter Lippman qui
utilise ce terme dans son livre « Public Opinion (1922) », cité par Mohamed Dorai :
« rendre compte du caractére & la fois condensé et simplifié des opinions qui ont cours
dans nos tétes. Le stéréotype renvoie aux « images dans notre téte » qui s’intercalent
entre la réalité et la perception que nous en avons. On distingue les images que les
membres de différents groupes sociaux ont de leur propre groupe (auto stéréotype) et
d’autres groupes (hétéro-stéréotypes). Un stéréotype est donc un ensemble de croyances,
résultant des images construites dans notre téte, sur n’importe quel groupe de personnes.»
(Dorai, 1991, p.12). Mohamed Doraii nous indique comment se construisent les stéréotypes
1« les stéréotypes se cristallisent autour de certains termes inducteurs désignant des
groupes plus ou moins larges. Il peut s’agir de races (les Noirs...), de nationalités (les
Allemands), de professions (les médecins), de classes sociales (les ouvriers), de groupes
(les immigrés, les racistes). » (Ibid. p. 12). Autant dire que personne n’y échappe, chacun

appartenant forcément & un ou plusieurs de ces groupes.



o

MIINTHY B AERSURTFIANANERS JANEIAENEIe T7 7 atiufl 1 unsnas - Agunen 2562 | 65

Les conflits susceptibles d’émerger dans la communication interculturelle peuvent
avoir diverses sources dllant des stéréotypes et de I'ensemble des traits attribués & un
groupe qui se généralisent sur tous ses membres, a I'ethnocentrisme. En effet, les images
figées éliminent les spécificités individuelles qui pourraient conférer aux actes et aux
messages des significations plus réelles et moins simplifiées. Elle peut aussi viser le groupe
d’appartenance de Pindividu, ce qui distingue I'auto-stéréotype de I’hétéro-stéréotype.
Le stéréotype permet & Iindividu de différencier entre le groupe auquel il s’identifie et
celui duquel il veut se démarquer : « La formule stéréotypée, qui fait partie du savoir
commun d’une communauté donnée, fonctionne ainsi comme un indice qui signale
une double relation : celle qui rattache I'individu & un groupe donné et celle qui distingue
celui-ci d’autres groupes sociaux » (Py et Oesch-Serra, 1997, pp. 38-39).

La proposition

Nous nous sommes intéressés a la didacticienne Génevieve Zarate (1986) qui
déclare se placer dans le cadre de I'anthropologie culturelle pour traiter les problemes
d’enseignement des cultures étrangeres. Un enseignant moderne d’une langue
étrangére doit initier I'apprenant & la culture cible, sans pour autant nier sa culture
maternelle. L’apprenant devra acquérir une compétence culturelle dans la langue cible
qui lui permet de se reconnaitre en connaissant la culture des interlocuteurs et de
communiquer. Une compétence culturelle en langue étrangére « consiste a savoir
s’adapter et non pas a exécuter fidelement un plan concerté. » (Zarate, 1986, p. 99).
Le but de I'enseignement et I’apprentissage de la langue-culture étrangere, « n’est pas
seulement que I’éléve sache quelque chose sur, mais d’abord et surtout qu’il soit
capable de s’orienter dans les pratiques culturelles en France, méme s’il ne vient jamais
dans le pays » (L. Porcher, 1986, p.17).

Si I’on reprend la définition de I'interculturel de Martine Abdallah-Pretceille : « «
interculturel » indique une mise en relation et une prise en considération des interactions
entre des groupes, des individus, des identités. » (Abdallah-Pretceille, 1999, p. 49),
Iinterculturel devient une nécessité dans I’enseignement et I’apprentissage des langues

étrangéres. Pour enseigner la langue étrangere, il faut amener des apprenants &



66 | Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol.7 No.1 january - june 2019

acquérir la compétence culturelle en prenant conscience de la nécessité d’une
démarche interculturelle :

- se décentrer : arriver & objectiver sa propre culture, a se distancier, a
admettre I’existence d’autres perspectives ;

- se mettre & la place de Iinterlocuteur : pouvoir envisager le monde avec un
autre regard, ne pas classer et ne pas généraliser ;

- coopérer : faire la démarche d’essayer de comprendre I'interlocuteur, arriver &
décoder et a interpréter le message transmis. Pour aider les enseignants & développer la
théorie et la pratique de I'interculturel dans I’enseignement et I"apprentissage des langues,
le Conseil de I’'Europe a publié plusieurs ouvrages trés intéressants qui rendent compte
des pratiques d’enseignement dans sa dimension socioculturelle et interculturelle.

Néanmoins, en 2007, Jean-Claude Beacco se propose de revoir « les compétences
culturelles et interculturelles » (5.5.) dont il estime que : « fe Cadre y consacre un traitement
limité ». Il s’en explique : « Si I'on adopte le point de vue de décrire la culture/civilisation des
cours de langues en termes de compétences, il convient de noter au préalable que celles—ci
ont pour caractéristique de ne pas se réduire a des compétences communicatives
ou langagiéres, car elles comportent des dimensions cognitives, psychosociales, dffectives et
identitaires. On a cependant choisi de les décrire dans ce qu'elles ont de plus proche des
compétences en langue/communication de maniere & faciliter leur articulation avec les trois
autres composantes. L’enseignement de ces compétences dans le cours de langue répond
généralement a deux ensembles de findlités :

® (des finalités & visée éducative générale, indépendantes des contextes
nationaux d’emploi de la langue enseignée/apprise et de la connaissance des sociétés
ou est employée la langue cible ;

® des finalités liées a la connaissance spécifique d’autres sociétés, celles ot est
employée la langue cible, recherchée pour elles—-mémes. » (Beacco, 2007, pp. 113-119).

Beacco retient cing composantes autour desquelles devraient étre organisés les
enseignements culturels dans la formation des langues :

- la composante ethnolinguistique : la capacité & identifier le « vivre ensemble verbal » ;



MENTHYEAERSURTFIANANERS JAnENdEmzien 7 7 atiufl 1 unsnan - Rgunew 2562 | 67

- la composante actionnelle : la capacité a « savoir agir » ;

- la composante relationnelle : la capacité & développer et & mobiliser les attitudes
et les savoir-faire verbaux ;

- la composante interprétative : la capacité des apprenants & donner du sens et &
rendre compte ;

- la composante interculturelle : la nécessité éducative de conduire les apprenants
a des attitudes positives.

Nous devrions amener nos étudiants & acquérir un savoir-faire tel que le décrit le
Conseil de I'Europe dans le Cadre européen commun de référence pour les langues :
« capacité de jouer le role d’intermédiaire culturel entre sa propre culture et la culture
étrangére et de gérer efficacement des situations de malentendus et de confiits culturels »
(Le Conseil de I'Europe, 2001, p. 84). Les vidéos et les visites sur place de lieux touristiques
peuvent donner une occasion de confronter les étudiants & diverses situations authentiques
dans lesquelles ils pourront comprendre et déterminer des éventuels conflits ou malentendus.
Ce savoir-faire est d’abord un « savoir comprendre » que définissent Michael Byram et al. :
« Les capacités d’interprétation et de mise en relation « savoir comprendre » : il s‘agit de
I'aptitude générale a interpréter un document ou un événement lié a une autre culture, a les
expliquer et a les rapprocher de document ou d’événements liés a sa propre culture. ».
(2002, p. 14). Méme insistance sur la priorité & donner & la connaissance des autres cultures,
par exemple de la culture frangaise, et & se conformer a ses regles interrelationnelles, chez
Régis Kaweckik et Paul Clerc-Renaud : « les étudiants doivent relativiser leur propre bagage
culturel et assimiler les réegles interrelationnelles de la culture frangaise sans lesquelles leur

frangais, si bon soit-il, ne pourra s’épancuir. ». (Kaweckik et Clerc-Renaud, 2003, p. 41).

Conclusion

La corrélation entre communication et culture se révele dans le role de cette
derniere dans la résolution des dysfonctionnements de la communication qui causent son
échec. Lorsque les interlocuteurs partagent les mémes codes culturels et valeurs
sociales, les énoncés produits peuvent étre plus simples & interpréter et les malentendus

plus prévisibles, ce qui réaffirme que les discours et leur interprétation peuvent étre



68 | Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol.7 No.1 january - june 2019

régis en partie par des regles et des conventions sociales. Les interlocteurs doivent étre
conscients des difficultés de I'interculturel pour mieux en déjouer les piéges.

II'ne faut jomais oublier que le but d’une communication est de faire passer
correctement et exhaustivement le contenu d’un message sans privilégier la concision et

le formalisme. Il faut parler d’échange et de partage, de communication et de transmission.

Bibliographie

Ouvrages en frangais

Abdallah-Pretceille, M. (1992). Quelle école pour quelle intégration ? Paris : CNDP
Hachette.

Abdallah-Pretceille, M. (1996). Vers une pédagogie interculturelle. Paris : Anthropos.

Abdallah-Pretceille, M. et Pocher, L., dir. (1999). Diagonales de la communication
interculturelle. Paris : Anthropos.

Abdallah-Pretceille, M. (2005). L’éducation interculturelle. Paris : PUF.

Abdallah-Pretceille, M. et Pocher, L. (2005). Education et communication interculturelle.
Paris : PUF.

Amossy, R. (1991). Idées recues sémiologie du stéréotype. Paris : Nathan Université.

Beacco, J.-C. (2000). Les dimensions culturelles des enseignements de langue. Paris :
Hachette.

Beacco, J.-C. (2007). L’approche par compétences dans I'enseignement des langues.
Paris : Didier.

Besse, H. (1984). Grammaire et Didactique des Langues. Paris : Hatier / Créif.

Boyer, H. (1995). « De la compétence ethno socioculturelle », in Le frangais dans le
monde, n°272. Paris : CLE International, pp. 41-44.

Byram, M. et Zarate, G. (1998). « Définitions, objectifs et évaluation de la compétence
socioculturelle », in Le Frangais dans le monde (n° spécial), juillet. Paris : CLE
International, pp.70-89.

Byram, M., Gribkova, B., et Starkey, H. (2002). Développer la dimension interculturelle

dans I'enseignement des langues. Strasbourg : Conseil de I’Europe.



MFENTHYBYAERSURTFIANANERS HANEIAENEIe T7 7 atfufl 1 unsnas - Ao 2562 | 69

Camilleri, C. (1990). « Préface » in Clanet, C. L’Interculturel, introduction aux approches
interculturelles en éducation et en sciences humaines. Toulouse : Presses
universitaires du Mirail, pp. 9-12.

Claes, M.T. (2002). « La dimension interculturelle dans I'enseignement du frangais langue
de spécialité », in Dialogues & cultures, n°47. Sévres : Fédération internationale
des professeurs de frangais, pp. 39- 49.

Clanet, C. (1990). L’Interculturel, introduction aux approches interculturelles en éducation
et en sciences humaines. Toulouse : Presses universitaires du Mirail.

Cohen-Emerique, M. (1989). Chocs de cultures : concepts et enjeux pratiques de
l'interculturel. Paris : L’Harmattan.

Cohen Emerique, M. (1999). « Le choc culturel, méthode de formation et outil de
recherche » in Demorgon, J. et

Lipiansky, D.M., dir, Guide de I'Interculturel en formation. Paris : Retz, pp. 301-315.

Colles L. (2007). Interculturel : des questions vives pour le temps présent. Bruxelles :
E.M.E.

Conseil de I'Europe (2001). Cadre européen commun de référence pour les langues :
Apprendre, enseigner, évaluer. Paris : Didier.

Conseil de I'Europe (2007). De la diversité linguistique & I’éducation plurilingue : Guide
pour I"élaboration des politiques linguistiques éducatives en EUROPE. Strasbourg :
Conseil de I'Europe.

Conseil de I'Europe (2007). Développer et évaluer la compétence en communication
Interculturelle. Strasbourg : Conseil de I'Europe.

Conseil de I'Europe (2008). Livre blanc sur le dialogue interculturel « Vivre ensemble dans
’égale dignité ». Strasbourg : Conseil de I’Europe.

De Carlo, M. (1998). L’interculturel. Paris : CLE.

Demorgon, J. (2000). Complexité des cultures et de linterculturel. Paris : Anthropos-
Economica.

Demorgon, J. (2005). Critique de Iinterculturel. Paris : Anthropos—Economica.



70 | Journal of Humanities and Social Sciences University of Phayao Vol.7 No.1 january - june 2019

Denis, M. (2003). « Vers la compétence interculturelle », in Barbé, G. et Courtillon, J., dir,
Apprentissage d’unelangue étrangére/seconde 4. Parcours et stratégies de
formation. Bruxelles : De boeck, pp. 39-57.

Dorai, M. (1991). « Les stéréotypes : définition et évolution des recherches », in
Intercultures, n°12. Paris : SNLIR, pp. 11-18.

Gohard-Radenkovic, A., Lussier, D., Penz, H. et Zarate, G. (2003). « Champs et
méthodologies de référence »in Médiation culturelle et didactique des langues.
Strasbourg : Conseil de I'Europe, pp. 29-61.

Hess, R. (2004). « préface » in Demorgon, J. Complexité des cultures et de I'interculturel.
Paris : Anthropos-Economica.

Kaweckik, R. et Clerc-Renaud, P. (2003). « Spécificités culturelles et frangais des offaires »
in Frangais dans le monde, n°328. Paris : CLE International, pp. 40- 42.

Kerbrat-Orecchioni, C. (1990). Les interactions verbales. Paris : A. Colin.

Kerbrat-Orecchioni, C. (1996). La conversation. Paris : Seuil.

Meunier, O. (2007). « Approches interculturelles en éducation » in Dossiers de la Veille,
numéro Septembre. Lyon : Institut National de Recherche Pédagogique.

Moscovidi, S. (1961). Image de la psychanalyse Etude d’une représentation sociale, Paris : PUF.

Pocher, L., dir. (1986). La civilisation. Paris : CLE International.

Pocher, L. (2004). L’enseignement des langues étrangéres. Paris : Hachette Education.

Py, B. et Oesch-Serra, C. (1997). « Le crépuscule des lieux communs ou les stéréotypes
entre consensus, certitude et doute », in Tranel (Travaux neuchdtelois de
linguistique), vol. 27. Institut des Sciences du langage et de la communication :
Université de Neuchatel, pp. 29-49.

Tarin, R. (2006). Apprentissage, diversité culturelle et didactique frangais langue
maternelle, langue seconde ou étrangere. Belgique : Tournai.

Wilczynska, W., Liskova, L., Edvardsdéttir, S. et Speitz, H. (2003). « L’hospitalité dans Ia
formation interculturelle des enseignants » in Médiation culturelle et didactique des

langues. Strasbourg : Conseil de I'Europe, pp. 143-163.



MFENTHYBYAERSURTFIANANERS JANEIAENEIe T7 7 atiufl 1 unsnas - Rgunen 2562 | 71

Yanaprasart, P. (2002). Dimension socioculturelle dans la communication professionnelle :
le cas du contextefranco-thai. Bern : Peter Lang.

Zarate, G. (1986). Enseigner une culture étrangere. Paris : Hachette.

Zarate, G. (1993). Représentations de I’étranger et didactique des langues. Paris : Didier,
collection CREDIF.

Zarate, G., coord. (2003). Médiation culturelle et didactique des langues. Strasbourg :

Conseil de I'Europe.

Ouvrages en anglais

Hall, E.T. (1959). The silent language. New York: Garden City.

Oberg, K. (1960), “Cultural Shock: Adjustment to New Cultural Environments” in
Practical Anthropology, 7. New Canaan, p.177-182.

Site Internet
L’Organisation internationale de la Francophonie. (2010). Dossier :  L’interculturel.
http://www.francparler-oif.org/images/stories/dossiers/interculturel_theorie.htm.

Consulté le 07/05/2018.



